
219AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184

Arqueología y Territorio Medieval 31, 2024. e8701. I.S.S.N.: 1134-3184 DOI: 10.17561/aytm.v31.8701

El ajuar inexistente: objetos dentro de 
tumbas de musulmanes en al-Andalus
Objects inside muslim tombs in al-Andalus: non-ritual goods

Ana Labarta1

Recibido: 22/02/2024
Aprobado: 16/04/2024
Publicado: 27/05/2024

RESUMEN

La normativa islámica sobre enterramientos excluye 
la presencia de ajuar en las tumbas. El trabajo plan-
tea estudiar los casos en los que, en contra de esta 
premisa, la arqueología ha documentado algún 
objeto en su interior. Para tratar del tema es pre-
ciso identificar primero correctamente cuáles de las 
sepulturas que se han excavado en yacimientos de 
la península ibérica son realmente de musulmanes, 
a continuación, se clasifican los materiales hallados 
y se trata de determinar los motivos de su presen-
cia. La religiosidad justifica la inclusión de escritos 
de carácter piadoso; tal vez las epidemias de peste 
expliquen por qué alguno se enterró con joyas; se 
pudo emplear una vasija para mantener el esqueleto 
en posición; material medieval o de épocas anterio-
res estaría mezclado entre la tierra, pero pudo haber 
muchas otras causas.

Palabras clave: ritual funerario, joyería, epigrafía 
árabe, plomos.

1 Catedrática de Estudios Árabes e Islámicos, jubilada, Universidad de Valencia. E-mail: ana.labarta@uv.es. ORCID: 0000-0001-5248-4623.
2 Abreviaturas empleadas en este trabajo: AHN: Archivo Histórico Nacional (Madrid); BNM: Biblioteca Nacional (Madrid); J: manuscrito 
de la antigua Biblioteca de la Junta, hoy en la Biblioteca Tomás Navarro Tomás del CSIC (Madrid); Q: Corán; T: tumba.

Cómo citar:  Labarta A., (2024): El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en al-Andalus. Arqueología Y Territorio 
Medieval, 31. e8701. https://doi.org/10.17561/aytm.v31.8701

ABSTRACT

Islamic burial regulations exclude the presence of 
grave goods. The article proposes to study the cases 
in which, contrary to this premise, archaeology has 
documented some objects inside the tombs. In 
order to address this issue, it is first necessary to 
correctly identify which of the graves that have been 
excavated in the Iberian Peninsula are actually Mus-
lims graves. The material found have then been clas-
sified and an attempt has been made to determine 
what are the possible causes of its presence. Reli-
giosity justifies the inclusion of writings of a pious 
nature; perhaps plague epidemics explain why some 
people were buried wearing jewels; a pottery vessel 
may have been used to hold the skeleton in position; 
some material from medieval or previous times may 
have been mixed in the soil, but there may have been 
many other causes.

Keywords: funerary ritual, jewelry, Arabic epigra-
phy, lead.

1. LOS ENTERRAMIENTOS DE LOS 
MUSULMANES2

1.1. El ritual y su normativa

Antes de que falleciera Mahoma (m. 632) 
habían muerto muchos de sus parientes, ami-
gos y seguidores musulmanes y les habían 
lavado, amortajado y enterrado de acuerdo 
con sus directrices y consejos, que se transmi-
tían de manera oral. Las líneas maestras del 
ritual que se debe seguir en caso de defunción 
están establecidas claramente desde los orí-
genes del islam y siguen vigentes en nuestros 
días.

Las inhumaciones se realizan directamente 
en tierra, sin ataúd; el cadáver va envuelto en 
un sencillo sudario y se deposita siempre  en 
decúbito lateral derecho de forma que su ros-
tro mire hacia La Meca, una orientación que 
depende de cada localización geográfica; 
dentro de la fosa no se pone ningún tipo de 
objetos.

Desde el inicio hubo dos tipos de fosas: la 
simple zanja profunda a modo de U (al-šaqq) y 
la zanja con un hueco lateral a lo largo del fondo, 
en el lado de qibla, lo bastante grande como 
para incluir el cuerpo colocado de lado (al-laḥd). 
Se utilizan ambos tipos, pero este segundo se 

https://doi.org/10.17561/aytm.v31.8701
mailto:ana.labarta@uv.es
https://orcid.org/0000-0001-5248-4623
https://doi.org/10.17561/aytm.v31.8701


AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184220

Ana Labarta

los musulmanes que se quedaron en ellas —a 
los que los historiadores llaman ‘mudéjares’— 
aunque no la renuncia a sus creencias y prácti-
cas religiosas ni a muchas de sus costumbres. 
La legislación real castellana sobre musul-
manes durante el siglo XV estaba destinada 
a limitar su movilidad y sus ganancias, impe-
dir sus contactos con los cristianos y fomen-
tar su segregación, agrupándolos en barrios 
marginales, señalándolos con vestimentas 
especiales y exigiéndoles a la vez discreción 
(ECHEVARRÍA, 1999), pero no trataba de otros 
aspectos de su vida y no afectó a su ritual. Esta 
población siguió enterrando a sus muertos del 
mismo modo que en las etapas precedentes.

Solo a partir del siglo XVI, con el bautismo 
obligatorio decretado en fechas que varían 
según las zonas (1502, 1520), se impuso que 
los ‘nuevos convertidos’ o ‘moriscos’ se debían 
sepultar “al modo cristiano”, es decir, en decú-
bito supino y no en decúbito lateral derecho. 
La orden tardó en aplicarse de manera efectiva 
en el reino de Valencia debido a la concordia 
firmada en 1526 que establecía una morato-
ria de cuarenta años en los que la Inquisición 
no actuaría contra los moriscos. Aun después, 
solo se cumplía en los lugares donde auto-
ridades religiosas especialmente estrictas 
supervisaban que se hiciera así. Bleda (1610: 
67, Indicium 36) se lamentaba “Alia etiam abo-
minabilia perpetrabant Morischi in funeribus 
[...]. Quando corpus demittunt in fossam, totis 
viribus, totoque conatu laborant, vt super latus 
iaceat, non supinum, vt Christianorum mos 
est”.

1.2. No le metan oro ni plata ni otras 
cosas

La Risāla, obra del tunecino al-Qayrawānī  
(m. 996), es un breve tratado introductorio que 
compendia los conocimientos básicos sobre 
credo islámico sunní y jurisprudencia mālikī. 
El capítulo XX trata de las tradiciones relativas 
a las prácticas funerarias, describe la mortaja 

considera preferible, si el terreno es sólido. Se 
coloca luego una capa oblicua u horizontal de 
adobes, ladrillos, maderas u otro material que 
cubre al difunto para que la tierra no caiga direc-
tamente sobre él al rellenar la fosa3.

Hay normas específicas y complementa-
rias en varios hadices, que los expertos en el 
tema se encargaron de transmitir, estudiar y 
finalmente recopilar. Entre las colecciones de 
hadices más antiguas está al-Muwaṭṭa’, obra 
de Mālik ibn Anas (m. 795). Una de las más 
completas es la de al-Bujārī (m. 870), titulada 
al-Ṣaḥīḥ, que recoge los dichos y hechos de 
Mahoma que se consideran verídicos. Otra de 
igual título es de su discípulo Muslim (m. 875). 
En todas ellas hay un capítulo titulado Kitāb 
al-ŷanā’iz (Libro de los funerales) con conside-
raciones sobre el tema. Alguno de esos hadices 
se produjo a raíz de la batalla de Uḥud (625), en 
la que murieron alrededor de setenta musul-
manes; la premura obligó a enterrarlos de dos 
en dos y eso motivó que se plantearan dudas 
que hubo que resolver.

Cuando los primeros musulmanes llegaron 
a al-Andalus (711), el islam tenía un siglo de 
existencia y su doctrina y ritos estaban per-
fectamente consolidados; aquí, para que la 
cara del cadáver mire hacia La Meca, la fosa se 
orientó y se orienta NE-SO. Cumplen con estas 
normas las alrededor de doscientas tumbas 
descubiertas en 2001-2003 en el cementerio 
de la Plaza del Castillo de Pamplona, que los 
análisis de C14 han fechado a inicios del siglo 
VIII (DE MIGUEL, 2016: 95-97, 134, 120 f.), la 
cincuentena de la UA34 del circo romano de 
Toledo, cuya cronología se ha fijado en 863-
984 (MOLERO-RODRIGO, 2019), las del cemen-
terio de Bāb al-qibla de Zaragoza, donde la 
T168 se data en 810±40, T70 en 930±40 y T100 
en 1070±40 (GALVE, 2018: 159-161), y las de los 
demás cementerios musulmanes andalusíes.

Cuando, siglos más tarde, los reinos cristia-
nos conquistaron amplias zonas de al-Andalus, 
ello supuso un cambio de estatus legal para 

3 Cf. las directrices e ilustraciones en la página de Muslim Funeral Services Ltd. Brisbane (Australia), https://www.mfs.asn.au/ghusl.
html o en https://www.marhaba.qa/funeral-rites-in-islam/ (comprobadas el 28.03.2024).

https://www.mfs.asn.au/ghusl.html
https://www.mfs.asn.au/ghusl.html
https://www.marhaba.qa/funeral-rites-in-islam/


AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 221

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

y recomienda perfumar el cadáver; el XXI está 
dedicado a la oración que se reza sobre el muerto 
y las invocaciones a Dios solicitando su favor, 
para lo que propone una fórmula; el XXII versa 
sobre sepelios infantiles (AL-QAYRAWĀNĪ, 1952: 
104-107, 108-115, 114-117). Esta obrita, que sigue 
siendo válida, tuvo un enorme éxito durante 
toda la Edad Media; prueba de ello es que se 
hicieron y se conservan multitud de copias. En 
1526 Ali Alguaquiel y Amet Abranda, alfaquíes 
de Borja (Zaragoza), entregaron sus libros a las 
autoridades; entre ellos había un ejemplar de la 
Risāla (LABARTA, ESCRIBANO, 2000: 364 n.º 20). 
Por la lista de sus libros, sabemos que el morisco 
valenciano Aḥmad Bolayx tenía hacia 1582 una 
copia de la Risāla y dos comentarios escritos por 
autores del siglo XIV (LABARTA, 1979: 78; BAR-
CELÓ, LABARTA, 2009: 59).

Una versión castellana de esas mismas 
normas, escrita en 1472 por el alfaquí y muftí 
mayor de Castilla e imam de Segovia, ‘Īsà b. 
Ŷābir, titulada Memorial de los principales man-
damientos y devedamientos de nuestra santa 
ley y sunna se conserva en ejemplares manus-
critos en letra latina (J60) y en aljamiado (J1), 
que estaban en poder de mudéjares y moris-
cos castellanos y aragoneses. La que se titula 
Breviario sunní o cerimoniario de la seta de 
Mahoma para conosçer y qualificar las cerimo-
nias de moros (BNM 2076), como su subtítulo 
indica, se hizo en la Inquisición para inspirar 
y apoyar sus acusaciones; lleva al final unas 
noticias adicionales sobre ceremonias recopi-
ladas por el inquisidor Pedro de Zárate, lo que 
la sitúa hacia 1575-1595. El proceso de copias 
sucesivas ha motivado que el texto tenga 
supresiones, adiciones y variantes. Respecto al 
muerto, dice: “E no le amortajen seda ni sirgo, 
ni le metan oro ni plata ni otras joyas ni otras 
cosas” (J1: f. 70v-71r; también J60: f. 26r; BNM, 
2076: f. 20r; YÇA, 1853: 300).

Fierro expuso en un artículo lo que dicen 
acerca de los cementerios y las tumbas las 
fuentes jurídicas islámicas, en concreto las 
compilaciones de dictámenes emitidos por 
muftíes andalusíes y norteafricanos. En el 

apartado titulado “ajuar o depósito funerario” 
decía de modo tajante que “es bien conocida 
su inexistencia” (FIERRO, 2000: 181); no resulta 
acertada la referencia que hace luego, en otro 
estudio de similar temática, a que se añaden 
“anillos, huesos y amuletos” (FIERRO, 2014: n. 
116).

Que se le preguntara a una autoridad reli-
giosa su opinión sobre cierto proceder —da 
igual que lo aprobara o lo desaprobara y que 
su respuesta negativa lo evitara o no— indica 
que a veces ese hecho ocurría. Las fuentes dan 
noticia de esos raros casos y se aprecia que el 
motivo por el que el personaje había pedido 
ser inhumado junto con un objeto se debía al 
valor religioso que le atribuía.

En su colección de biografías de ulemas 
andalusíes Ibn Baškuwāl narra que el cordobés 
Abū ‘Abd Allāh Ibn al-Ḥaḏḏā’ murió en Zaragoza 
en el año 416 H./1025 d.C.; le enterraron en el 
cementerio de Bāb al-qibla, cerca del supuesto 
sepulcro de Ḥanaš b. ‘Abd Allāh al-Ṣan‘ānī4. 
Había dejado dicho que le metieran en la mor-
taja su libro al-Inbā’ ‘alà asmā’ Allāh. “Se sepa-
raron las hojas y se dispusieron entre la camisa 
y las mortajas, Dios le beneficie por ello” (IBN 
BAŠKUWĀL, 1989, II: 742, n.º 1111). Consta así 
que en este caso la petición se llevó a cabo y es 
muy interesante el buen deseo final que añade 
el biógrafo, pues enfatiza que el propósito de 
que su libro —que trataba de los nombres de 
Dios— le acompañara en la fosa era que eso 
beneficiara a su alma.

El influyente pensador iraní al-Ġazālī (m. 
1111) en el capítulo 8 de su tratado filosófico 
Al-Maḍnūn trata del mérito de las reliquias de 
los profetas y santos y según Asín (1941, IV: 162-
163) justifica la costumbre de poner ejempla-
res del Corán en los sepulcros y papeles con 
versículos coránicos en las manos de los difun-
tos, como medio para disminuir su castigo.

En cierta ocasión, el príncipe almohade 
Abū Ya‘qūb (r. 1163-1184) entregó su tableta 
para escribir a Abū-l-Qamar Hilāl, que no había 

4 Conocido predicador de los primeros tiempos del islam peninsular.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184222

Ana Labarta

traído la suya. Cuando vio que al día siguiente 
llevaba una distinta, le preguntó por ella y él 
respondió: “La he guardado y he dispuesto 
que, cuando muera, me la pongan entre la piel 
y la mortaja” (AL-MARRĀKUŠĪ ed. 1998: 183 / 
trad. 1955: 208).

Por el contrario, solo un par de muftíes nor-
teafricanos relativamente tardíos reprueban 
que se metan en las sepulturas escritos religio-
sos. En Mahdia (Túnez) le preguntaron a al-Qā-
bisī (siglo XIII) si es lícito pedir que le coloquen 
a uno en el sudario un ejemplar o una parte 
del Corán, un capítulo de dichos del profeta o 
un cuaderno de oraciones; respondió que no 
se debía cumplir esa voluntad (AL-WANŠĀRĪSĪ, 
1981, 9: 394-395). Alguien pidió en Tremecén 
(Argelia) que le enterraran con un ejemplar 
del Corán o del libro de al-Bujārī. Consultado 
al-‘Uqbānī (m. 1427), su respuesta fue que no 
se debía ejecutar tal disposición testamentaria 
(AL-WANŠĀRĪSĪ, 1981, 9: 395-6).

1.3. La “carta de la muerte”

La “carta de la muerte” es una plegaria que, 
según la tradición, el arcángel Gabriel trans-
mitió a Mahoma y cuya finalidad sería limpiar 
el espíritu y lograr el perdón de los pecados. 
Se aconsejaba leerla, aprenderla de memoria, 
recitarla, llevarla consigo y ponerla en la fosa 
junto al difunto, quien el día del Juicio saldría 
con ella en la mano derecha (LIBRO, 1993: 179).

Roza (2012: 48 n. 9, 53) ha comprobado que 
esta práctica no se menciona en las descrip-
ciones del ritual funerario ni en las obras de 
jurisprudencia islámica, pero son varios los 
manuscritos tardíos que traen su texto árabe 
y uno su traducción castellana. Como observa 
Roza (2012: 53), las referencias contenidas en 
las propias versiones de la carta no son unáni-
mes con respecto al momento y el lugar en el 
que convendría ponerle este escrito al difunto. 
Pero, en general, proponen depositarlo entre 

la mortaja o en la fosa (J8 y J53) y, de modo 
más específico, debajo de la mejilla (LIBRO, 
1993: 166, 179; J13). Solo una versión sugiere 
colocárselo en la mano derecha (VÁZQUEZ, 
2007: 181), tal vez para que el día del Juicio lo 
tenga ya preparado.

Consta que esta costumbre piadosa existió 
en el siglo XVI, pero es difícil precisar hasta qué 
punto se practicó, en qué zonas y durante qué 
periodo. Desde 1572 la Inquisición venía reco-
giendo delaciones, probablemente falsas, de 
varios de sus convecinos, contra Gaspar Faena, 
sastre de Turís (Valencia). Le acusan de que “ha 
hecho albaranes en lengua arábiga con letras 
coloradas [...] y están escriptos en los dichos 
albaranes las oraciones de los moros”, los 
vende “a dos reales cada uno y a quatro suel-
dos y haze que los pongan a los que se quieren 
morir en los pechos porque se quitan con ellos 
los pecados”; “unas de las nóminas que hacía 
heran con letra negra e otras con amarilla o 
colorada”; “suele poner unos papeles scriptos 
en algaravía en los cuerpos de los difuntos y 
enterrarlos con ellos”, “y el año de las muer-
tes5 hazía muchas” (AHN, Inq. Valencia, leg. 
551(1)/7). Le detuvieron en 1574 y le requisa-
ron un papel escrito en árabe que, paradó-
jicamente, contenía las oraciones cristianas 
(LABARTA, 1978: 187). Fuera cierto o falso que 
Gaspar Faena los escribía, las noticias mues-
tran que tales documentos existían y que la 
gente conocía bien sus características.

Debido a lo perecedero del papel, no se ha 
conservado ninguno en ninguna sepultura, 
pero en 1993 apareció uno de grandes dimen-
siones (420 x 575 mm), bellamente decorado 
con cenefas y motivos vegetales en verde y 
ocre, que contiene la “carta de la muerte” y 
otras plegarias en árabe, oculto en la pared 
de una casa de Morata de Jalón (Zaragoza). 
Se conserva en poder de particulares; hay 
una reproducción (VIGUERA, 1995: 72 n.º 65) 
y Cervera (1995) se ha ocupado de darlo a 
conocer.

5 La referencia al “año de las muertes” tal vez aluda a la conocida peste de 1558 que afectó a Cataluña y los reinos de Valencia y 
Murcia.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 223

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

A finales del siglo XVIII, Poiret (1791: 171) 
observó el uso de un papel similar en el norte 
de Argelia: “one of their Papas puts into its 
hands a letter of recommendation to Maho-
met”. Un siglo después, Doutté constató: “En 
Algérie, on enterre souvent avec le mort une 
amulette appelée «sou’āl», que l'on place sous 
sa tête: c'est un talisman écrit par les ṭāleb et 
qui, dit-on, permet a l'âme de celui-ci de répon-
dre plus facilement à Mounkar et Nakîr, les deux 
anges qui, d'après la croyance musulmane, l'in-
terrogent dans le tombeau” pero anotaba tam-
bién “je n'ai pas trouvé cet usage répandu dans 
le Sud du Maroc” (DOUTTÉ, 1905: 363-364). El 
Memorial de ‘Īsà de Segovia censuraba que 
“algunos usaron avisar la demanda y respuesta 
al defunto después de enterrado” porque “non 
fue fecho nin acordado por la regla de Mālik” 
(J1: f. 74r-v; BNM, 2076: f. 21r.; YÇA, 1853: 302), 
aunque no queda claro si esa indicación de lo 
que le iban a preguntar y lo que debía respon-
der se la hacían al difunto de manera oral o 
colocándole un escrito.

2. ARQUEOLOGÍA DE LAS TUMBAS 
SUPUESTAMENTE ISLÁMICAS EN LA 
PENÍNSULA IBÉRICA

2.1. Historiografía de la confusión

El estudio de Torres Balbás (1957) sobre 
los cementerios islámicos acopió las noti-
cias que daban las fuentes históricas acerca 
de su ubicación y las características externas 
de los sepulcros; no se ocupó de su interior y 
contenido.

Roselló (1989) resumió los trabajos indi-
viduales sobre enterramientos atribuidos a 
musulmanes publicados después de 1957, sin 
extraer conclusiones globales. Habían sido 
hasta entonces los de Santa Eulalia y San Nico-
lás en Murcia, el Cabezo de Aljezar en Ricote, 
Cieza, Ciudad de Vascos, el circo romano de 
Toledo, la Almoina de Valencia y la Suda de 
Tortosa. Eran pocos y dispares y, a causa de 
la escasa información con que contaban, sus 
interpretaciones no habían sido acertadas en 
todos los casos; contenían ya la semilla de las 

confusiones que se generalizarían y agravarían 
después. Roselló llamó la atención sobre lo 
publicado respecto al circo romano de Toledo, 
resaltando que “el ataúd no es propio del ritual 
islámico” e insistiendo —quizás de manera 
demasiado prudente— en que si bien era 
aceptable la cronología atribuida a los nive-
les de tumbas superiores, que el excavador 
situaba en el periodo ‘mudéjar’, observaba “la 
intrusión de algunos elementos impropios del 
ritual islámico: presencia de ataúdes, disposi-
ción un tanto anárquica de los esqueletos en 
lo que respecta a la cabeza y colocación de las 
manos” (ROSELLÓ, 1989: 160).

Acién y Torres (1995) coordinaron la publi-
cación de los trabajos que se presentaron en 
un encuentro sobre cementerios islámicos 
andalusíes celebrado en Málaga en 1992, que 
incluyó los resultados de excavaciones en 
Málaga, Almería, Granada y Zaragoza. Iban 
precedidos de un estado de la cuestión sobre 
cementerios urbanos andalusíes por Peral, 
quien ofreció síntesis sobre aspectos relacio-
nados con ellos basadas en los trabajos ya 
conocidos y en las prospecciones de aquellos 
últimos años. Para bien, y sobre todo para mal, 
este librito ha sido la referencia a la que han 
acudido en busca de inspiración y paralelos 
cuantos se han enfrentado después a sepultu-
ras de posible adscripción islámica.

Basándose en los trabajos de De Juan, que 
atribuyó a musulmanes las tumbas judías del 
circo romano de Toledo, y tergiversando las 
palabras de Roselló, afirmó Peral que:

“ya parece definitivo, gracias a los recientes trabajos, 
que el empleo de los ataúdes se impone en las necró-
polis urbanas en torno al fin del s. XI, principios del 
XII. Roselló considera una degeneración de período 
mudéjar la aparición de ataúd en Toledo (s. XI) como 
desviación del ritual propiamente musulmán a causa 
de la presión cristiana sobre los moriscos” (PERAL, 
1995: 23).

Al margen de los despropósitos históricos 
y terminológicos, esa aseveración, asociada al 
nombre de una autoridad en arqueología, ha 
motivado que muchos crean propio del ente-
rramiento islámico el uso de ataúd. “El ataúd 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184224

Ana Labarta

comienza a utilizarse de forma más o menos 
generalizada a partir del s. XI-XII d.C., docu-
mentándose un ensanche de las fosas y clavos 
en su interior” repite Casal (2001: 288) y añade: 
“Este fenómeno se relaciona en determinadas 
ocasiones como una medida higiénica a con-
secuencia de la superpoblación de los cemen-
terios”. Apoya esta extraña afirmación en la 
traducción de García Gómez y Lévi-Provençal 
del tratado para el buen gobierno urbano de 
Sevilla de Ibn ‘Abdūn. En los capítulos dedica-
dos a los cementerios, este autor del siglo XII 
se queja de que Sevilla no disponga de uno 
proporcionado a su población, de que en el 
que tiene los cadáveres se entierren unos 
encima de otros, se hayan instalado vendedo-
res, levantado construcciones y se cometan 
actos contra las buenas costumbres y reclama 
la adquisición de nuevos terrenos para ente-
rrar (GARCÍA GÓMEZ, LÉVI-PROVENÇAL, 1948: 
§ 52-54). Respecto a las sepulturas, dice que 
debería aumentarse un poco el largo y el 
ancho de las fosas6, “porque yo he visto que 
a un cadáver hubo que sacarlo tres veces de 
la tumba para arreglar el hueco conveniente-
mente y que otro cadáver hubo de ser metido a 
fuerza de apretar” (GARCÍA GÓMEZ, LÉVI-PRO-
VENÇAL, 1948: § 149). Como se ve, nada per-
mite extraer de estos pasajes que se usaran 
ataúdes.

No hay que confundir las parihuelas o el 
cajón empleados para trasladar el cadáver 
hasta el cementerio con la plancha de madera 
(incluso con media docena de clavos) que se 
podía colocar sobre él una vez dentro de la 
fosa, y menos con el ataúd, prohibido por el 
ritual islámico y de construcción muy distinta. 
Y sin embargo se dan, sin titubear, como ente-
rramientos de musulmanes los del nivel III de 
calle Agua n.º 16 (Málaga): “Excepto la T315, en 
los demás recogemos clavos, bastante abun-
dantes en la T308 con tachuelones, chapas 
metálicas, asidero de metal y madera que con-
formarían el ataúd y, curiosamente, un pen-
diente de una fina argolla de bronce sobre un 

lateral del cráneo del esqueleto” (FERNÁNDEZ 
GUIRADO, 1993: 320); en la T311 había “abun-
dantes clavos y fragmentos de madera que 
marcan claramente un rectángulo en cuyo 
interior y apoyado en una plancha de madera 
se encuentra el esqueleto, habiéndose preci-
pitado la tapa del ataúd sobre los huesos que 
estaban cubiertos de clavos y madera, demos-
trándose la utilización de ataúdes” (FERNÁN-
DEZ GUIRADO, 1995: 50-51).

Se ha empezado incluso a aducir la ausen-
cia de ataúdes como argumento para asignar 
una cronología a determinados cementerios 
o tumbas. Por ejemplo, a propósito de las de 
calle Real de Cartuja n.º 32-34 (Granada), lee-
mos: “Sin duda se podrá alcanzar una data-
ción más exacta analizando la introducción 
de la caja en el proceso de enterramiento, ya 
que nos encontramos en el punto físico de esa 
transición: las tumbas situadas al N [del solar] 
tienen caja, mientras que las del S no” (CARVA-
JAL, 2010: 428).

Cuando un cadáver se deposita en decú-
bito supino, su cabeza puede mantenerse 
al frente o inclinarse hacia uno u otro de los 
lados; aunque al hacerlo su rostro haya que-
dado casualmente vuelto hacia sureste, la 
colocación general no es la ritual islámica. 
Debería revisarse la adscripción religiosa o cul-
tural de todas las tumbas de las que se ha afir-
mado algo similar a que “el cuerpo se dispone 
en decúbito supino, pero con la cara correcta-
mente orientada, mirando hacia el sur” (CASAL, 
2001: 305), referido en este caso a algunas de 
Avenida del Aeropuerto de Córdoba). En el 
Nivel IV de calle Agua n.º 16 (Málaga) se desta-
can “las tumbas 317 y 349 que presentan los 
cuerpos boca arriba, pero con el rostro bien 
orientado” (FERNÁNDEZ GUIRADO, 1993: 320). 
“En algunos casos el cuerpo se encuentra en 
decúbito supino, pero siempre con el cráneo 
reposando sobre su costado derecho” en la 
necrópolis granadina de Puerta Elvira (LÓPEZ 
LÓPEZ et alii, 1995: 146)7.

6 En dicha traducción figura “los huecos [de fábrica] de los sepulcros”, con una engañosa aclaración entre corchetes que podría dar 
pie a suponer que dentro de la tumba había algún elemento de obra.
7 Limito en este apartado las citas a unas pocas muestras; se podrían multiplicar.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 225

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

Aunque se intenta que el cadáver perma-
nezca inmóvil, es posible que se produzca 
algún pequeño movimiento en los huesos 
después de la inhumación, pero no que el 
esqueleto entero de un musulmán quede en 
decúbito supino ni que todos los de un cemen-
terio basculen en la misma dirección.

Del cementerio del Alto del Val (Adradas, 
Soria) no se excavaron más que cuatro tum-
bas, pero sus características y la disposición de 
los huesos que se ve en las figuras y las fotos 
ponen en evidencia que no eran de musulma-
nes, aunque así se hayan presentado (RUIZ DE 
MARCO et alii, 1989-1990: 208-211). Tampoco lo 
eran los de San Lázaro de Toledo (RODRÍGUEZ 
FERNÁNDEZ, ROSADO, 2015). Son sin duda 
de judíos las de c/ Valdivias - c/ Covarrubias 
del Cerro de la Horca de Toledo (REQUEJO, 
MAQUEDA, 2010).

2.2. Esqueletos en decúbito supino en 
fosa con cámara lateral

Los enterramientos en decúbito supino y 
en fosa con cámara lateral se han documen-
tado en cementerios de judíos desde las pri-
meras excavaciones de 1945 en el Montjuïc 
de Barcelona (DURAN, MILLÀS, 1947) hasta 
las más recientes en Lucena (Córdoba; BOTE-
LLA, CASANOVAS, 2009), Barcelona y Girona 
(MAESE, CASANOVAS, 2002-2003: 15-25 y f. 
en 24). Casanovas (2003: 510-523) trazó una 
completa síntesis sobre los tipos de tumbas 
judías (antropomorfas, de fosa, de fosa con 
cámara lateral, lucillos), su orientación, dis-
posición de los cadáveres y uso de ataúdes. 
Dedicó luego una ponencia específica en el 
Congreso de arqueología judía medieval en 
la península ibérica a las de fosa y cámara 
lateral:

“conocidas ya desde la primera intervención que se 
llevó a cabo en nuestro país en una necrópolis judía 
(Barcelona), sin paralelos claros, o por lo menos cono-
cidos, en los usos de otras comunidades, parece tra-
tarse de la pervivencia de una costumbre arcaizante 
de la que es posible encontrar ejemplos en ambos 
extremos del mundo mediterráneo en fechas conside-
rablemente remotas” (CASANOVAS, 2009).

Al tratar del cementerio judío de Lucena 
confirma: “Se trata de un modelo antiguo 
y relativamente común en el Mediterráneo 
del que conocemos ejemplos en la zona de 
Qumrán y en algunos puntos de Jerusalén 
dentro de un contexto judío claro” (BOTELLA, 
CASANOVAS, 2009: 6).

En 2006-2008 Chávet y Sánchez excavaron 
doscientas treinta y cinco tumbas en el entorno 
de la iglesia del Carmen de Lorca (CHÁVET, 
SÁNCHEZ, 2010). Se caracterizaban por tener 
los individuos en posición decúbito supino, 
con las piernas rectas, la cabeza al frente con 
un colchón de tierra debajo, y los dos bra-
zos estirados a ambos lados del cuerpo o el 
izquierdo sobre la pelvis (CHÁVET, SÁNCHEZ, 
2010: 19 y lms. 5, 6 y 8; CHÁVET, 2015: lms. 
42-44). Una parte importante de esas inhuma-
ciones se realizó en fosas con covacha lateral y 
se recuperaron gran cantidad de clavos y tro-
zos de madera (CHÁVET, SÁNCHEZ, 2010: 20). 
En las planimetrías generales se aprecia que la 
orientación de las fosas era este-oeste (CHÁ-
VET, 2015: lm. 27 y f. 9). Uno de los esqueletos 
(T158) llevaba un anillo de plata con cabujón 
de cristal de roca (SÁNCHEZ, CHÁVET, AYASO, 
2009-2010: 201 y f. 3). Labarta (2017: n.º 237) ha 
leído en él el nombre ‘Allūš en alfabeto hebreo, 
seguido de una línea en árabe que contiene 
la frase “en Dios confía”, habitual en los ani-
llos-sello medievales, cambiando así la lectura 
e interpretación de Sánchez, Chávet y Ayaso 
(2009-2010: 204-205; CHÁVET, SÁNCHEZ, 2010: 
22), que no respetaba ni los trazos visibles ni la 
gramática árabe.

Obviando de modo deliberado toda refe-
rencia a los judíos, Chávet y Sánchez atribuye-
ron este cementerio judío lorquino de finales 
del siglo X e inicios del XI a musulmanes. Para 
justificar todas sus anomalías, inventaron la 
existencia de un sistema islámico diferente, 
que denominaron “ritual de enterramiento 
tradicionista” (CHÁVET, SÁNCHEZ, 2010: 17-19), 
creación que ha sido la tesis de Chávet (2015) 
y han publicado repetidamente. Oponen ese 
ritual imaginario al islámico normal, al que 
llaman “ritual malikí” y que es el que pocos 
años antes, en 2004, habían interpretado 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184226

Ana Labarta

correctamente en una veintena de sepulturas 
musulmanas de la misma época en el otro 
extremo de la ciudad de Lorca (SÁNCHEZ, 
CHÁVET, 2005-2006).

No hay que confundir este tipo de enterra-
mientos judíos, en los que el cadáver se depo-
sita en decúbito supino, con las tumbas de rito 
islámico con recorte lateral (cf. § 1.1.), pues en 
estas el cadáver se coloca en decúbito lateral 
derecho, aparte de que difiere su orientación y 
no llevan ataúd.

Como consecuencia de lo expuesto en este 
y el apartado anterior, las nuevas promocio-
nes de arqueólogos se enfrentan a una situa-
ción caótica, con información contradictoria 
respecto al ritual islámico: si parece dar igual 
que los inhumados estén en decúbito lateral 
derecho o en cualquier otra posición, en con-
tacto con la tierra o metidos en ataúdes, y se 
admiten en la orientación de todas las fosas 
de una zona de cementerio variaciones de más 
de 90º, es normal acabar teniendo dudas para 
adscribir a una o a otra comunidad religiosa o 
cultural los sepulcros que se excavan.

Como muestra de la situación actual pode-
mos leer lo que se dice de las 18 tumbas de 
calle Real de Cartuja n.º 36-38 (Granada): la dis-
posición de los restos humanos, en “decúbito 
supino lateral derecho (sic) y la orientación de 
todas las tumbas, este-oeste (sic), nos indica la 
adscripción musulmana de los enterramien-
tos” (CARTA et alii, 2011: 117).

O las síntesis a propósito de la necrópolis 
de Marroquíes Bajos (Jaén). En el apartado 
dedicado a la tipología de las inhumaciones 
se ofrece una antología ilustrada del embrollo 
al que se ha llegado a partir de la mala com-
prensión por parte de Chávet de los textos de 
al-Bujārī y al-Qayrawānī, consultados solo en 
traducciones, con ejemplos de tumbas hispa-
nas de musulmanes, cristianos y judíos (NAVA-
RRO PÉREZ, 2018: § 3.2). Y las opiniones que 
recoge en el apartado sobre la orientación de 
las tumbas para complementar a las de ese 
cementerio, cuyas cabezas ofrecen un aba-
nico que va desde 195º hasta 285º (NAVARRO 
PÉREZ, 2018: § 3.3 y f. 10, 293).

2.3. Ajuar y depósito funerario: un 
ritual de épocas pasadas

En una inhumación peninsular anterior al 
siglo VIII es habitual encontrar un “depósito 
funerario”, que es el conjunto de todo lo que 
se dejó junto al muerto. Está formado por los 
restos del calzado y el vestido, hebillas, joyas 
de adorno personal y armas y un grupo de 
recipientes de uso cotidiano que se añadían 
con significado ritual (platos y recipientes de 
cerámica, lacrimatorios de vidrio), denomina-
dos en español “ajuar funerario”. En las de cier-
tos grupos y épocas había además ofrendas y 
restos de banquetes; en otras, clavos y asas de 
los ataúdes. Para que un objeto se considere 
“ajuar” el significado simbólico que se le atri-
buye debe ser comprendido y compartido por 
toda la comunidad y por tanto se pondrá en las 
tumbas de modo sistemático, o casi, y estará 
en la mayor parte de ellas.

A partir del siglo VIII dejaron de efectuarse 
las “inhumaciones vestidas” características de 
la etapa precedente, pues las tres religiones 
(cristianismo, judaísmo e islam) prescribían 
enterrar a los difuntos envueltos en un sudario 
y sin pertenencias, evitando el boato y la pos-
terior profanación y expolio de los cadáveres. 
Tampoco consta que se celebraran banquetes 
en los cementerios ni que se llevaran ofrendas 
de alimentos. No se espera, pues, que haya en 
las tumbas nada más que los esqueletos.

Hay cientos de informes sobre excavacio-
nes realizadas en la península ibérica en ente-
rramientos medievales de musulmanes, de 
judíos y de cristianos; constatamos que, en su 
mayor parte, como era de esperar, no había 
nada asociado a los cadáveres.

Pero en algunos casos se ha descubierto 
algo en una fosa, al lado del esqueleto o 
sobre él. Con una óptica condicionada por los 
conceptos clásicos, ese hallazgo puntual se 
subraya, comenta y repite en publicaciones 
posteriores cuando evoca los ajuares y ofren-
das de la Antigüedad (cerámica y restos de 
animales). De este modo, otra pieza similar no 
pasa desapercibida: se destaca, al tiempo que 
se cita la primera, y así sucesivamente, en un 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 227

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

proceso acumulativo de excepciones parale-
las. Esto no ocurre con otros elementos igual-
mente intrusos, que se desprecian y silencian 
de manera casi sistemática: apenas se citan las 
joyas de adorno personal y los complemen-
tos de la ropa, que para la arqueología clásica 
serían “depósito funerario” pero no “ajuar”.

Como muestra muy característica de este 
razonamiento sesgado puede leerse lo que 
dicen Martínez, Mellado y Muñoz al tratar de 
las necrópolis hispanomusulmanas de Alme-
ría. Afirman que se van a limitar a valorar los 
“elementos de ajuar propiamente dichos, 
obviando otros objetos que aparecen en las 
sepulturas como clavos, pendientes o anillos”, 
que consideran “elementos funcionales, los 
primeros como indicadores de ataúd / pari-
huelas, y los otros como elementos de adorno 
personal, fuera del marco de rango-riqueza. 
Los objetos de ajuar claramente detectados 
en las necrópolis almerienses corresponden 
a dos tipologías cerámicas: candil y jarra/
manganeso” (MARTÍNEZ, MELLADO y MUÑOZ, 
1995: 107).

El porqué de la presencia de cada uno de 
los objetos que se encuentre se debería bus-
car en la estratigrafía del yacimiento y en las 
características de las inhumaciones y se puede 
deber a múltiples causas fortuitas. En lugar 
de eso, se ha tratado de explicar a través del 
islam, alegando supuestas modificaciones 
en el ritual funerario o, en ese caso, ideando 
hipótesis basadas en la libre interpretación 
de pasajes coránicos. El hallazgo esporádico 
de un candil o un recipiente cerámico —y no 
siempre en fosas de segura adscripción islá-
mica— es un hecho estadísticamente irrele-
vante. Lo reunido no convierte a esos objetos 
en “ajuar”, pues el significado simbólico que 
se les ha querido atribuir dentro de la cultura 
islámica no pasa de ser una ocurrencia que la 
propia realidad andalusí contradice, con sus 
escasos ejemplos, y que no respaldan las cos-
tumbres del mundo islámico visto de manera 
global. No debería ser necesario recordar que 
el islam no es una creencia extinta sobre la que 
se puedan proponer hipótesis creativas. Es 
una religión viva, que en 2022 tenía 1.900 millo-
nes de seguidores y que cuenta y ha contado a 

lo largo de los siglos con infinidad de expertos 
que han estudiado, discutido y dictaminado 
sobre todos sus aspectos, teóricos y prácticos, 
han vigilado las conductas de los creyentes, 
reprobando las que no les parecían correctas, 
y han dejado testimonio escrito de todo ello. 
Si alguien hubiera metido adrede candiles o 
jarras en las tumbas, sin duda el hecho habría 
sido objeto de consulta y de comentario por 
parte de algún ulema, como lo fue la inclusión 
de escritos religiosos.

3. CIUDADES SUPERPUESTAS

3.1. Cementerios de varias culturas

El estudio e interpretación del rico patri-
monio de las ciudades históricas, en las que se 
han ido superponiendo niveles sobre niveles, 
plantea dificultades desde el momento, no tan 
lejano, en que Arqueología ha dejado de ser 
sinónimo de “arqueología de la Antigüedad”, y 
se ha comenzado a tener en cuenta la “arqueo-
logía medieval”.

Muchas poblaciones han estado habitadas 
durante milenios, con un núcleo en el que las 
construcciones públicas y de vivienda se han 
ido sucediendo y sustituyendo, estrato tras 
estrato: Cartagena, Cádiz, Málaga, Toledo, 
Zaragoza, Mérida, Lisboa, Córdoba, Sevilla, 
Valencia... De igual modo, los espacios ocu-
pados por cementerios han tenido una larga 
continuidad a través de los siglos y han sido 
utilizados desde antes de la época romana, 
con niveles superpuestos de enterramientos 
paganos, cristianos tardoantiguos, musulma-
nes, judíos, cristianos medievales y moder-
nos, que a veces se cortan, invaden y mezclan. 
No es raro que el área donde antes se había 
alzado una construcción romana, abandonada 
y derruida hacía tiempo, se empleara para 
enterrar; ni que los nuevos barrios, al expan-
dirse la ciudad, ocuparan los solares de viejas 
necrópolis.

Como es de todos sabido, a lo largo de la 
Historia la población no fue homogénea en sus 
creencias y ritos. En la Edad Media coexistieron 
grupos de musulmanes, cristianos y judíos que 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184228

Ana Labarta

tenían espacios sepulcrales propios, situados 
a menudo en zonas adyacentes8. En ocasio-
nes, según las necesidades y dependiendo del 
aumento o disminución de los grupos pobla-
cionales, una invadió parte de otra. De este 
modo se puede detectar un cambio de religión 
de los inhumados en estratos superpuestos, 
pero también en el mismo estrato, en áreas 
contemporáneas tangentes.

En noviembre de 2006 se efectuaron siete 
catas en el solar de la c/ San Agustín n.º 25 
de Zaragoza, en la zona que corresponde al 
cementerio de Bāb al-qibla. Había niveles 
romanos, enterramientos medievales que 
se consideraron islámicos y escombros del 
derribo de una escuela del siglo XX. Entre lo 
hallado hay un candil que se dató en el siglo 
XI y una posible ligula romana de bronce (GRA-
CIA, 2020: 96-97). En mayo y junio 2008 (GALVE, 
2018: 141-161) se excavó allí un total de 174 
inhumaciones de distintos tipos, en fosa sim-
ple. En las fotografías que acompañan al estu-
dio específico de los huesos se aprecia que se 
superponen hasta seis niveles (GRACIA, 2020: 
103) y que, mientras muchos esqueletos están 
en decúbito lateral derecho, en los niveles 
inferiores los hay en decúbito supino (GRACIA, 
2020: 104, 105, 115, passim), lo cual hizo sos-
pechar que estos fueran anteriores al islam. 
El informe preliminar evidenció además que 
había habido un desplazamiento generalizado 
desde la orientación E-O hacia NE-SO (GRACIA, 
2020: 116), lo cual corroboraba que había dos 
ritos diferentes superpuestos. En 2009 se ana-
lizaron por C14 cuatro muestras para datar los 
huesos. T172 —una de las que está en decú-
bito supino— resultó de los años 520±40, y así 
se confirmaron los indicios que apuntaban a 
otro ritual. Como ya se ha dicho, T168 (810±40) 
es de la etapa emiral, T70 (930±40) de época 
califal, y T100 (1070±40) de época taifa (GALVE, 
2018: 159-161; GRACIA, 2020: 116-118). T100, 
que solo conservaba las extremidades inferio-
res del esqueleto, fue utilizada como escondite 
para un tesorillo de ochenta y ocho recortes 

de dírhem de la taifa de Zaragoza, acuñados 
por Sulaymān al-Musta‘īn (r. 1038-1046), estu-
diados por Sébastien Gasc (GALVE, 2018: 161-
164), que corresponden al momento final de la 
ocupación del terreno como cementerio (GRA-
CIA, 2020: 116-117). En el relleno de esa misma 
tumba, en la zona de los pies, había parte de 
una cucharita de plata decorada y un alfiler de 
plata con un pajarito en un extremo (GALVE, 
2018: 147, fs. 35 y 36). Estas dos piezas se pue-
den comparar respectivamente con la cucha-
rita (ligula) de largo mango moldurado, con 
la cazoleta rota, procedente de la excavación 
de la catedral de Pamplona, del siglo II d.C. 
(MEZQUÍRIZ, 2011: 79, 83 n.º 18) y con la serie 
de objetos metálicos denominados “osculato-
rios”, de discutida función, de los que un buen 
número lleva en el extremo un pajarito igual 
—o dos— y que se datan en época tardoanti-
gua (ABASCAL, CEBRIÁN, 2011-2012; FUENTES, 
SASTRE, 2012).

La intervención en una parcela adyacente 
a la ermita de la Virgen de la Fuente en Muel 
(Zaragoza) ha mostrado que la población 
cristiana de los siglos XVI y XVII utilizó como 
cementerio el mismo espacio donde se ente-
rraban los musulmanes (REKLAITYTE, 2015: 
255-265). Las muestras analizadas en labora-
torio de dos de sus individuos, uno musulmán 
(T4) y uno cristiano (T78), dieron cronologías 
de 1480-1650 y 1450-1640 respectivamente. 
Aparte de dos restos mínimos (un pendiente 
de alambre y un fragmento de anillo de forma 
lenticular), todas las joyas encontradas en ese 
cementerio pertenecían a enterramientos de 
rito cristiano (REKLAITYTE, 2015: 261-262).

Ha habido casos en los que no se ha tenido 
en cuenta el cambio de ritual en los estratos y 
se han atribuido globalmente a musulmanes 
cementerios que contienen tumbas de más 
de una comunidad religiosa, dando como 
tipos de enterramiento de musulmanes los de 
esos judíos, cristianos o paganos y falseando 
así la percepción y descripción del ritual 

8 Sobre cementerios judíos que lindaban con los de musulmanes y los de conversos cf. CASANOVAS, 2003: 508; sobre uno cristiano en 
Córdoba vecino al de Mut‘a cf. PINILLA, 1997: 207 nota 168.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 229

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

islámico. Es lo que sucedió con lo excavado 
en la zona del circo romano, en la Vega baja 
de Toledo, que se publicó en conjunto como 
cementerio de musulmanes (DE JUAN, 1987). 
En realidad, hay un nivel profundo con una 
zona de inhumaciones que siguen el rito islá-
mico (DE JUAN, 1986; DE JUAN, 1987: 72-78; 
DE JUAN et alii, 1988); sobre él hay un estrato 
con sepulturas de judíos de los siglos XIII-XV 
que ocupa una superficie mucho mayor: unas 
están cubiertas con lucillos (DE JUAN, 1987: 
52-72) y otras con cubierta plana (DE JUAN, 
1987: 38-52); sobre este nivel hay otro de tum-
bas “sin estructura” (DE JUAN, 1987: 33-37 y f. 
1) que, a la vista de los esqueletos, podrían ser 
de judíos o de cristianos (MAQUEDANO et alii, 
2002, II: 36 foto 14).

También se ha publicado como islámico el 
cementerio del Raval de Crevillent, en el que 
por encima de unos pocos (16) esqueletos en 
decúbito lateral derecho hay un nivel de cris-
tianos de los siglos XV y XVI (por lo menos 46) 
que están en decúbito supino (TRELIS et alii, 
2009: 186 y f. 9).

Este tema necesita de mucho estudio en 
profundidad, especialmente en las grandes 
áreas sepulcrales con larga tradición de uso, 
como las de Córdoba, la malagueña de Gibral-
faro y la granadina de Puerta Elvira.

Durante la época califal, arrabales y cemen-
terios invadieron la zona al occidente de Cór-
doba, que estaba ocupada por una vasta 
necrópolis romana y tardoantigua (MORENA, 
1994). Las excavaciones de Cercadilla sacaron 
a la luz unas doscientas tumbas que muestran 
que un espacio se mantuvo allí como área 
sepulcral de rito cristiano desde el siglo IV al 
XIII (HIDALGO, FUERTES, 2001: 230-240). No 
siguen el ritual islámico parte de las sepulturas 
destapadas en distintas intervenciones en esa 
zona cordobesa, aunque se atribuyan todas a 
musulmanes (APARICIO, 2007: 205, 211 y lámi-
nas; CEPILLO et alii, 2006c: 310-311).

Como es bien sabido, Granada contó 
con una importante comunidad cristiana 
hasta que una parte marchó con Alfonso el 

Batallador tras su expedición por Andalucía de 
1125 y el resto fue deportado al norte de África 
como represalia en 1126 (CODERA, 1899: 209-
214). Las fuentes recuerdan que en el año 1099 
las autoridades musulmanas les demolieron 
una iglesia antigua que estaba en la que hoy 
es plaza del Triunfo, junto a la puerta de Elvira 
(DÍAZ y LIROLA, 1989: 111); es de suponer que 
habría tumbas cristianas en su entorno.

Desde su fundación, Granada, llamada 
“de los judíos” (Garnāṭa al-yahūd), ha estado 
vinculada a esta comunidad, que alcanzó su 
máximo esplendor con los ziríes en el siglo XI, 
hasta la famosa matanza de 1066. En descenso 
numérico a partir de entonces, se recuperó a 
finales del siglo XIV, con la llegada al reino 
nazarí de población huida de las matanzas de 
1391 en ciudades andaluzas bajo dominio cas-
tellano. La comunidad judía en 1492 era impor-
tantísima, en rivalidad con la de Málaga. Ashtor 
ubicó el cementerio judío en los alrededores 
de la actual plaza del Triunfo (LACAVE, 1992: 
371). Según afirma también Ayaso (2002: 201) 
en época zirí el cementerio judío estaba junto 
a la puerta de Elvira; allí enterraron en 1056 al 
visir y jefe de la comunidad Samuel ibn Nagre-
lla. Pero no hay noticia de que se haya docu-
mentado arqueológicamente en el área de la 
granadina puerta de Elvira tumba judía ni cris-
tiana alguna, de ninguna época.

Algo similar se plantea para Málaga. La 
judería malagueña, floreciente en los siglos 
X-XII, desaparecida por la represión almohade 
y reconstruida luego, era a finales del siglo XIV 
y hasta la expulsión de 1492 la más impor-
tante de Andalucía, en estrecha relación con la 
comunidad de genoveses y otros comerciantes 
extranjeros establecidos en la ciudad (GARCÍA 
RUIZ, 2009). Lacave (1992: 386) recoge la pro-
puesta de Bejarano de situar su cementerio 
frente a la judería, en el declive del cerro sobre 
el que se asienta la alcazaba, hacia la calle 
Alcazabilla, mientras que Torres Balbás (1954: 
197) afirmaba que “el cementerio israelita 
extendíase por las laderas de Gibralfaro”. Se 
basaba para ello en un pasaje de la Guerra de 
Granada de Alonso de Palencia que menciona 
una emboscada a los asediados:



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184230

Ana Labarta

“en hora determinada salían con grandes precaucio-
nes de la villa á recoger en los alrededores de Gibral-
faro juncos y yerbas para alimento de las cabras 
encerradas en las defensas de la plaza; pero les pare-
ció difícil apoderarse de ellos como no fuera á favor de 
algún ardid muy secreto. Había allí cerca un cemen-
terio de judíos, que suelen establecerlos en campo 
abierto. En las sepulturas, elevadas bastante del suelo, 
según la costumbre judaica, se escondieron algunos 
gallegos que contaban con el auxilio de sus compañe-
ros iniciados en el secreto” (PALENCIA, 1909: 302).

El reciente trabajo sobre la actividad arqueo-
lógica preventiva desarrollada en el solar de la 
calle Victoria 22-24 de Málaga, dentro de la zona 
de Gibralfaro, resulta muy ilustrativo: por debajo 
de las 223 tumbas de niveles medievales se 
hallaron 19 de época romana, fechadas entre la 
segunda mitad del siglo II d.C. y principios del III 
(PIÑERO, 2018: 108). También se comprobó que 
entre el nivel de sepulturas islámicas en fosa 
simple con cubierta de tejas de los siglos X-XI 
y el de época nazarí (siglos XIII-XV) en fosa sim-
ple con cubierta de lajas hubo un periodo de 
abandono, con un espesor de colmatación de 
2,5 metros (PIÑERO, 2018: 109). En un total de 31 
tumbas, todas del nivel superior, había clavos, 
tachuelas y remaches de hierro que delatan la 
presencia de ataúd de madera; el uso de la caja 
iba asociado además a la colocación del cadá-
ver en decúbito supino (PIÑERO, 2018: 97-99 
y figura 10); todo ello pone en evidencia que 
en esos casos no se trataba de musulmanes. 
Pero ninguna intervención arqueológica en el 
entorno de Gibralfaro ha documentado ningún 
enterramiento ni de judíos ni de la numerosa 
colonia extranjera cristiana.

He aludido a cuanto precede porque se da la 
circunstancia de que en varios de los cemente-
rios citados con tumbas de época tardoantigua 
o de judíos y cristianos medievales y postme-
dievales había joyas y otras cosas que, obvia-
mente, no se deben incluir en un estudio que 
trata de lo contenido en las de musulmanes.

3.2. Orzas con huevos

Galve (2018: 115-126) ha resumido los resul-
tados de las intervenciones en Zaragoza en una 
docena de solares a lo largo de la c/ Predicadores 
que, saliendo por la antigua puerta de Toledo, 

corre paralela a la orilla del Ebro, y en la conti-
gua plaza de Santo Domingo. En Predicadores 
113-117 había un testar y basurero romano, ado-
bes mezclados con restos de animales, material 
alfarero medieval, cerámica romana y un ente-
rramiento musulmán. Los resultados fueron 
similares en la plaza de Santo Domingo, donde 
se excavaron 17 tumbas (aunque se detectaron 
32) en tres o cuatro niveles, desechos de coc-
ción y otro material relacionado con alfares y 
testares medievales y abundantes restos de 
época romana; la disposición de los esqueletos 
plantea dudas acerca de que en todos los casos 
se trate de musulmanes (GALVE, 2018: 126-133). 
En Predicadores 88-90 y 92-94 las fosas del nivel 
islámico habían sido alteradas por otras cristia-
nas que se relacionan con el vecino convento 
de Santo Domingo (GALVE, 2018: 126). En Predi-
cadores 24-26 y 28-30 salieron a la luz estructu-
ras industriales bajomedievales, tal vez de una 
almazara (nivel b), que se superponen e inte-
rrumpen un cementerio islámico (nivel c). Los 
enterramientos de musulmanes, en tres estra-
tos, cortan los de visigodos de los siglos VI y VII 
(nivel c1), que a su vez cortan el nivel c2 de época 
tardorromana. El nivel c3 está formado por un 
importante depósito de adobes del derribo de 
una domus romana situada extramuros (GALVE, 
BENAVENTE, 1991: 95-97, 1992: 384-386; GALVE, 
2018: 115-124). En esos dos solares se hallaron 
trescientas tumbas, incluyendo las de incine-
ración y las inhumaciones, que se sucedieron y 
superpusieron desde principios del siglo III d.C. 
en adelante. Debido a que cada nivel iba perfo-
rando los precedentes, en todos ellos abundan 
los restos cerámicos, numismáticos y mate-
riales de época bajoimperial, tardorromana e 
hispanovisigoda; solo en una exigua superficie 
del nivel superior había algún felús, un trozo de 
cerámica de cuerda seca parcial y fragmentos 
de un arcaduz de época islámica.

En el contexto descrito, y a la vista de los 
metales empleados, no resulta difícil adscribir 
al periodo tardoantiguo “algún anillo de forma 
de aro simple, de bronce e incluso de hierro, y 
varias agujas de bronce”, de los que no dan más 
precisiones sobre su conexión con los esque-
letos (GALVE, BENAVENTE, 1991: 95; GALVE, 
2018: 121). De igual modo podría ponerse en 
relación con la villa romana “el hallazgo de 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 231

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

una pequeña orza junto a una de las tumbas; 
estaba depositada en pie, y cubierta por un 
canto rodado plano. En su interior guardaba 
todavía la ofrenda de un huevo de gallinácea” 
(GALVE, BENAVENTE, 1991: 97 con foto; 1992: 
386; GALVE, 2018: 121).

En Córdoba se han localizado casos de 
orcitas con huevos en el polígono industrial La 
Torrecilla, donde hay inhumaciones en decú-
bito supino (CASAL, 2003: 152) y otros puntos 
de la Ronda Oeste (CAMACHO, 2002, 2004: 234, 
2007: 224).

Las ofrendas rituales de huevos de gallina 
eran usuales en las sepulturas ibéricas; aduciré 
como ejemplo una de cremación de Los Cas-
tellones de Ceal (Hinojares, Jaén), datada en el 
siglo IV a.C., en la que sobre el techo de madera 
se depositaron platos y huevos (CHAPA et alii, 
1991: 338).

El enterramiento romano de cremación 
descubierto en Bahía Blanca (Museo de Cádiz, 
datado en el s. I d.C.) y denominado Tumba Pas-
cual se considera una “muestra del nivel más 
elevado de ofrendas funerarias que podrían 
acumularse en un enterramiento de incinera-
ción de época imperial”, pues tenía “un número 
considerable de vasos de lujo [...]; además con-
tenía un huevo de gallina intacto y dos anillos de 
oro con magníficos entalles”. “El huevo de gallina 
aparece en las tumbas ibéricas y recuerda el tra-
dicionalismo cartaginés de los huevos de aves-
truz pintados” (CORZO, 1992: 277).

En su estudio del ritual funerario durante el 
alto imperio romano, a propósito de la via sepul-
chralis de la plaza Vila de Madrid de Barcelona, 
Beltrán de Heredia menciona que en la estruc-
tura funeraria colectiva había jarras (urceus) de 
cerámica común que contenían huevos (BEL-
TRÁN DE HEREDIA, 2007: 43 lm. 13, n.º 2-3, 5; 50 
y f. 30). Y recuerda que “las ofrendas funerarias 
de huevos se daban ya en el mundo helénico, 
a través del cual se transmitieron al mundo 
romano, aunque es también una práctica bien 
constatada en las necrópolis y los poblados 
ibéricos de la Laietania” (BELTRÁN DE HERE-
DIA, 2007: 50). Un huevo de gallina entero en 
una tumba romana de Mérida era parte de las 

“ofrendas de los parientes al finado”; se consu-
mían asimismo huevos en la comida realizada 
junto al sepulcro el día del entierro y en la cena 
novendialis, nueve días después (MURCIANO, 
FERREIRA, 2019: 85 n.º 33).

Por su parte Casas y Ruiz de Arbulo (1997) 
han estudiado e interpretado gran número 
de recipientes del siglo III d.C. con ofrendas 
de huevos y de gallináceas en dos villae de 
época romana del territorio emporitano, que 
no tenían relación con inhumaciones. En Tole-
gassos son quince jarras de cerámica común 
de producción local enterradas en dos filas en 
la parte exterior del edificio, a lo largo del muro 
perimetral occidental del recinto. En Mas Gusó 
las ofrendas son cuatro, depositadas fuera del 
muro oriental de la villa. A ellas añaden más 
ofrendas similares localizadas en territorio 
catalán (cuatro en Ampurias, siete en Ilerda, 
cuatro en Can Trullàs (Granollers), varias en 
Corbins), a veces en proximidad de inhumacio-
nes (CASAS, RUIZ DE ARBULO, 1997: 217-218).

Visto todo lo anterior, no parece acertado 
suponer, a partir de los casos aragonés y cor-
dobeses, que “esta tradición escatológica de 
época clásica pudo haberse mantenido en cier-
tas comunidades durante la etapa islámica con 
un sentido parecido; sin embargo, su carácter 
excepcional e íntimo dificulta aprehender su 
último significado” (LEÓN, 2008-2009: 46); en 
lugar de ello, habría que revisar la estratigrafía, la 
relación de las orzas con las fosas en las que se 
han hallado y tal vez replantearse su cronología.

3.3. Restos de animales

En palabras de su excavador, en los niveles 
superiores del cementerio de Santa Eulalia en 
Murcia:

“a escasa distancia de las cobijas de piedra arenisca que 
cerraban la fosa, en el interior de la antecámara y a la 
altura del pecho del difunto, encontramos el gollete de 
una gran tinaja cerámica, abrigado por mampostería y 
argamasa de cal. Tras levantar la piedra que tapaba el 
borde del depósito, su interior proporcionó más de una 
docena de cuernos de macho cabrío, numerosos hue-
sos de conejo, espinas y aun escamas de pescado. La 
tumba [...] apareció al desmontar la acera de ladrillo del 
siglo XVI” (JORGE, 1966: 106-107).



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184232

Ana Labarta

Aunque el gollete daba acceso a un sepulcro 
de época cristiana moderna y lo hallado parece 
un basurero, lo consideró “depósito, perfecta e 
intencionadamente acondicionado, para guar-
dar los restos de un banquete funerario”.

Desde esa referencia de Murcia, no se han 
dejado de reseñar los huesos de animales 
(CASAL, 2003: 34-35, 41; CASAL et alii, 2006: 
285). En Valencia es un cangilón con huesecillos 
de ave puesto entre coxis y fémur (SERRANO, 
1994: 194); en la Cava de Priego (Córdoba), 
las alas de un ave alrededor de la cabeza de 
T12 (CARMONA, LUNA, 1996: 123, 126 foto 5, 
133); en el polígono industrial La Torrecilla de 
Córdoba las patas de un ave zancuda sobre 
la parte alta del tórax del inhumado en T129 
(CAMACHO, 2004: 234 y lm. VII, 2007: 222-223). 
Hay quien ha aludido a huesos de ovicáprido 
en la actual plaza de Colón n.º 8 de Córdoba 
(CASAL et alii, 2006: 285), pero son los restos 
de bóvidos, caprinos y ovinos descuartizados 
—con marcas de ello— en las carnicerías muni-
cipales creadas hacia 1435 en la puerta del 
Osario (BOTELLA, 1995: 235).

En los yacimientos romanos es frecuente 
encontrar ofrendas de animales. Las hay en el 
exterior de villae, como las gallináceas ya cita-
das (CASAS, RUIZ DE ARBULO, 1997) y se han 
localizado animales sacrificados en posición 
anatómica y restos despedazados en fosas y 
hoyos de ofrendas situados junto a las tum-
bas, fuera de ellas. Los restos de fauna simbo-
lizan el consumo compartido con los difuntos 
(VAQUERIZO, 2001: 73).

En la necrópolis romana de la plaza Vila 
de Madrid (Barcelona) se han identificado 
“ovicápridos, bóvidos, cánidos, aves, suidos 
y équidos, siendo estos últimos los que más 
predominan. Los cánidos y los équidos no 
parece que se consumieran; el resto podían 
ser sacrificados, cocinados y después depo-
sitados junto a la tumba o bien simplemente 
descuartizados en espera de que se pudrieran 
de una manera natural” (BELTRÁN DE HERE-
DIA, 2007: 49-52).

Las referencias de la Edad Media son esca-
sas y excluyen totalmente la pervivencia de 

tradiciones de época romana y tardoantigua 
con las que se han querido poner en relación 
(CASAL et alii, 2006: 285).

En el cementerio zaragozano de Puerta 
de Toledo los excavadores destacaron “la 
inhumación de una persona joven (T30), en 
cuya cabecera se depositó un félido” (GALVE, 
BENAVENTE, 1991: 96, 1992: 386; GALVE, 2018: 
121, 123 y f. 13). Plantean “que quizá fuera ani-
mal de compañía del difunto” y que “proba-
blemente se trata de un gato común”, lo que 
significa que no se excluye que fuera salvaje, 
como el conocido gato atrapando un ave que 
se ve en el mosaico de la casa del Fauno de 
Pompeya (200-150 a.C.) y que viene inmediata-
mente a la memoria.

Al construirse en 1990 la variante de la 
carretera entre Alberite y Magallón (Zaragoza) 
se excavó de urgencia el yacimiento de E1 
Quez, que se había localizado años antes. La 
campaña sacó a la luz una zona de hábitat con-
tinuado desde la Protohistoria, con necrópolis 
tumular de incineración de la primera Edad 
del Hierro, restos del Bronce Medio, un sarcó-
fago de alabastro con cadáver y ajuar junto a 
otras sepulturas de época hispano-visigoda y 
un cementerio islámico que se dató en el siglo 
XII, ubicado en una zona en la que durante el 
Bronce Medio se habían practicado hoyos y 
cuyo material cerámico estaba mezclado con 
la tierra (ROYO, VILADÉS, CEBOLLA, 1990). Se 
constató que las tumbas no contenían nada 
salvo dos: “en una sepultura infantil se halló a 
la altura del pecho del niño o niña la cabeza de 
un posible gato que muy bien pudo ser su mas-
cota” y en otra “una campana de bronce” (ROYO, 
VILADÉS, CEBOLLA, 1990: 338; CABAÑERO, 
LASA, 1997: 413). Es de notar que se habla del 
cráneo del animal, pero no del resto del esque-
leto, por lo que es posible que se trate de una 
intrusión. En la planimetría de los sepulcros se 
aprecia que al menos dos (T4 y T8) no son de 
musulmanes (ROYO, VILADÉS, CEBOLLA, 1990: 
340 f. 5) y en otra imagen (VIGUERA, 1995: 91 
n.º 83) se observa un esqueleto que sigue el 
rito islámico superpuesto a otro en decúbito 
supino con movimiento postdeposicional. La 
campanilla de bronce (VIGUERA, 1995: 91 n.º 
84), al no llevar la foto escala gráfica, parece un 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 233

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

cencerro. Cuando se ve junto a la cabeza del 
gato se aprecia su tamaño minúsculo; el pie de 
foto en la Guía del Museo de Zaragoza induce 
a engaño, pues hace creer que ambas estaban 
juntas (MUSEO, 2003: 172-173 y f. 131). Se le han 
atribuido fechas que van del siglo X al XII, aun-
que ya indicaban Cabañero y Lasa (1997: 427) 
que “presenta una cronología muy incierta”. 
No le conozco paralelos medievales, mientras 
que es muy similar en tamaño y forma a una 
campanita romana de bronce encontrada en 
Andelo (Navarra) de 34 mm de altura, que se 
data en los siglos I-II d.C. (MEZQUÍRIZ, 2011: 
68-69 f. n.º 3).

La docena larga de cuernos de macho 
cabrío de Santa Eulalia de Murcia (JORGE, 
1966: 106-107) sobre los niveles superiores de 
un sepulcro que no era islámico dieron pie a 
Peral (1995: 25) a plantear que “cuando apare-
cen en posición invertida” esos cuernos “seña-
larían las cabeceras, actuando como estela 
o testigo en algunas inhumaciones simples”; 
o tendrían función contenedora con “un uso 
ritual de purificación para la captación del 
rocío matutino”. No se ha constatado en nin-
gún cementerio islámico ninguna de estas dos 
hipótesis poco verosímiles, que Ponce (2002: 
141) retoma e intenta apoyar aduciendo aleyas 
del Corán que mencionan que el día del Juicio 
Final se soplará en el cuerno. Se ha dado noti-
cia de tres cuernos sin decorar en c/ Rubira n.º 
12 de Lorca (Murcia), que no estaban conec-
tados directamente con ninguna sepultura 
(PONCE, 1997: 336) y otros en Córdoba (CASAL, 
2003: 34).

4. MANIFESTACIONES DE PIEDAD

4.1. Anillos con la profesión de fe y 
otras expresiones religiosas

Durante excavaciones arqueológicas en 
cementerios medievales de al-Andalus se 
han encontrado en enterramientos, tanto de 
mujeres como de hombres, todavía colocados 
en los dedos o cerca de los cadáveres, anillos 

con la profesión de fe completa. En unos está 
en negativo, en otros en positivo; grabada 
directamente en lo alto del anillo de plata o 
en un entalle engastado en él. Uno procede 
de c/ Los Ríos 2, en el sector sur de Córdoba; 
lo llevaba en un dedo de la mano derecha el 
individuo de T13. Es un anillo de plata con 
cornalina oval grabada en negativo; el texto 
va repartido en dos líneas: “No hay más divi-
nidad que Dios / Mahoma es el enviado de 
Dios” (LABARTA, 2017: n.º 32). En la plaza de 
España de Écija se encontró uno igual bajo el 
húmero derecho de un varón de edad madura 
o anciana9 (Figura 1).

Figura 1. Museo Histórico Municipal de Écija. Foto 
(volteada): Antonio Fernández Ugalde.

La mujer adulta de T59 en la parcela M9 al 
oeste de Córdoba llevaba una cornalina suelta 
con la profesión de fe en la mano izquierda y en 
la mano derecha otra que dice “¡Dios me basta! 
/ y ¡qué excelente protector es!”. No había res-
tos de anillos y tampoco se detectó en los hue-
sos de los dedos pigmentación por contacto 
con elemento metálico (LABARTA, 2017: n.º 218 
y 217).

Un anillo de plata con cartela superior 
rectangular que ostenta la profesión de fe en 
positivo y en letra cursiva procede del solar 
limitado por c/ Alta, Sogueros, Jardines y Pozo 
de Valencia (LABARTA, 2017: n.º 137).

9 P.ES. 01 19/ 5093*1. Agradezco los datos sobre esta excavación y la foto a Antonio Fernández Ugalde, director del Museo Histórico 
Municipal de Écija.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184234

Ana Labarta

Otros anillos llevan la profesión de fe com-
pleta asociada a un nombre. Uno estaba en la 
parcela M9 de Córdoba; dice “‘Abd al-Raḥmān 
ibn Mūsā / atestigua que no hay más divini-
dad que Dios / y que Mahoma es el enviado de 
Dios”; lo llevaba puesto en la mano derecha 
el hombre adulto de T44; la cornalina, aun-
que suelta, estaba cerca del anillo (LABARTA, 
2017: n.º 28 y 216). También en Córdoba, en la 
vecina M8, se localizaron dos anillos con la ins-
cripción en la tapa metálica de la caja y no en 
una piedra. El de T471, aún inserto en el dedo 
del cadáver, dice “Sukayna atestigua / que no 
hay más divinidad que Dios; Mahoma / es el 
enviado de Dios”. En el otro, que estaba a la 
altura del pecho del difunto de T445, se lee la 
fórmula “Dios es el protector de Aḥmad / b. 
al-Fatḥ” (LABARTA, 2017: n.º 15 y 16).

El lema adoptado por el príncipe ‘Abd 
al-Raḥmān II (r. 822-852) y —cambiando el 
nombre— por todos sus sucesores se veía 
en el entalle de un anillo que se encontró en 
una sepultura cerca de Écija, del que solo han 
quedado las dos impresiones en lacre que se 
hicieron en 1787: “Tāŷīt b. ‘Umar / está satis-
fecho con el decreto de Dios” (LABARTA, 2017: 
n.º 65).

Pertenecen a este grupo cinco cornalinas 
procedentes de dos tumbas cordobesas de 
época califal (LABARTA, LÓPEZ, LÓPEZ, 2014-
2015). El varón de T130 llevaba un anillo de 
plata con un entalle en la mano izquierda y 
salió una segunda cornalina idéntica, suelta, 
entre los restos del tórax (LABARTA, 2017: n.º 
29 y 219). La mujer de T132 llevaba un anillo 
de plata con una cornalina en cada mano; una 
tercera, suelta, estaba bajo su maxilar supe-
rior, lo que sugiere que tal vez la llevara en la 
boca en el momento del sepelio (LABARTA, 
2017: n.º 30, 31, 220, 221, 222). Están grabadas 
tanto en el anverso como en el reverso, con 
idénticos textos piadosos, y esto a pesar de 
que algunas están engastadas en un anillo, lo 
que excluye totalmente que se pueda usar la 
cara oculta como sello. No eran gemas reuti-
lizadas, pues el tipo de letra es el mismo en 
ambas caras.

En el anverso leemos la primera parte de la 
profesión de fe, que proclama la unicidad de 
Dios, combinada con versículos que la com-
pletan: “No hay más divinidad que Dios. Es el 
único [Q XL,84 y LX,4]. No tiene ningún aso-
ciado [Q VI,163]. Suyo es el poder, suya es la 
alabanza. Él es poderoso sobre todas las cosas 
[Q LXIV,1]”. Según tradiciones transmitidas por 
Abū Ayyūb al-Anṣārī y Abū Hurayra, Mahoma 
habría atribuido grandes beneficios en la vida 
futura a la recitación repetida de esta serie de 
textos coránicos.

En el reverso de esas mismas gemas vemos 
la profesión de fe islámica completa: “Doy 
testimonio de que no hay más divinidad que 
Dios y que Mahoma es el enviado de Dios” 
(LABARTA, 2017: n.º 219, 220, 221, 222. En n.º 
29 no se puede verificar ya que la piedra sigue 
engastada en el anillo).

Por sus textos religiosos, estos anillos y pie-
dras parecen adecuados para acompañar a los 
muertos en su tránsito al más allá, para que 
atestigüen la fe musulmana de sus portado-
res, como una versión en miniatura del epita-
fio del que posiblemente carecían sus tumbas. 
Cabe preguntarse qué pasó en estos pocos 
casos para que sus familiares considerasen 
tan importante resaltar el credo islámico de 
los difuntos como para incluir con ellos estos 
pequeños testimonios de fe, en contra de la 
práctica normal de no meter nada en la tumba.

Una forma fácil y rápida de construir un 
anillo con matiz religioso es soldarle a una 
moneda de plata un aro abierto, con los extre-
mos aplanados y doblados hacia adentro, 
colocándola de modo que la cara visible sea 
la que muestra la profesión de fe. Hay varios 
ejemplos en los que se utilizó un dirham cua-
drado almohade. En las excavaciones de 2006 
en el cementerio del Camí La Bola de Xàtiva 
(Valencia) salió uno de estos anillos en el que se 
lee: “No hay más divinidad que Dios. Mahoma / 
es el enviado de Dios” (LABARTA, 2017: n.º 130); 
un segundo ejemplar se encontró durante la 
campaña de 2007, todavía colocado en el dedo 
del esqueleto de la mujer de T22, que también 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 235

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

llevaba un par de pendientes (Figura 2)10; en 
la parte visible de la moneda se lee: “Dios es 
nuestro Señor, / Mahoma es nuestro enviado, 
/ el Mahdi es nuestro guía” (LABARTA, 2017: n.º 
129). Otro anillo de este tipo, ahora ilegible, 
se localizó durante las excavaciones de 2000-
2001 en Manises (MUSEU, 2021: 208-209; los 
tres en LABARTA, 2021: § 6).

Figura 2. Xàtiva. Camí La Bola, campaña de 2006, 
T22. Foto: Juan Salazar.

4.2. Cajitas y láminas de plomo

Una cajita de plomo con tres asas en lo alto 
(longitud: 20 mm x anchura 10 mm x grosor 2 
mm; peso 1,5 g) se encontró en el cemente-
rio islámico de la fortaleza de Yecla (Murcia), 
asociada a los restos humanos de T13; no se 
indica en qué lugar de la fosa ni su posición 
respecto al esqueleto (RUIZ MOLINA, 2019: 56). 
Lleva tres líneas de escritura en relieve en cada 

cara, en las que Barceló (2019: 308) ha leído Q 
CXII. Es el único ejemplar que conozco loca-
lizado con seguridad en excavación y en una 
tumba.

Esa pieza es distinta de las más habituales, 
que son láminas rectangulares, circulares o con 
formas figurativas de muchos tipos, hechas a 
molde, que se agrupan tan solo porque son de 
plomo. Unas pocas están en museos, pero la 
mayor parte de las que se conocen están en 
manos de coleccionistas, que las adquieren 
en un mercado de compraventa que se nutre 
tanto de lo recogido en superficie y en pros-
pecciones clandestinas como de la produc-
ción de falsarios. Se desconocen por tanto el 
lugar de origen y contexto exacto, lo cual les 
hace perder casi todo su valor histórico.

El modelo más habitual consiste en un 
rectángulo muy alargado que contiene aleyas 
coránicas y expresiones religiosas en árabe, 
que se dobla luego en tres. En 1987 se había 
hallado una de estas piezas en el Cabezo de 
las Tinajas (Rojales, Alicante), durante una 
prospección superficial en una zona donde se 
sabía que había un cementerio islámico, como 
se confirmó arqueológicamente en 1990. Bar-
celó, Labarta y Azuar leyeron en una cara la 
azora coránica CXII, que declara la unicidad de 
Dios, seguida de “el dominio es de Dios”, “Oh 
Dios!” y en la otra cara “En el nombre de Dios 
el Clemente, el Misericordioso”, “Me protege el 
Señor de la gloria, el dominio y la omnipoten-
cia”, “¡Confío en el Viviente, que no muere! [Q 
XXV, 58]”, “Dios me basta [Q IX, 129 = XXXIX, 38]” 
(Figura 3).

La referencia mortuoria y el entorno del 
que procedía los llevaron a plantear que este 
tipo de piezas se pudieron incluir en la sepul-
tura “como testimonio de la fe musulmana del 
difunto, dentro de las creencias en el más allá, 
para que sirviera como credencial de su fe ante 
los ángeles de la muerte y ante Dios”. Mostraron 

10 Estrats, Treballs d’Arqueologia, S.L.: “Informe preliminar del solar n.º 39 (Parcela 274, Sector La Bola, Xàtiva)”. Texto inédito. 
Agradezco a Juan Salazar Bonet la copia del informe; la foto está en p. 11.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184236

Ana Labarta

Figura 3. MARQ. Plomo de Rojales. Caras A y B. Dibujo: Carmen Barceló. (Barceló et alii, 1997: 271, 273).

también su prudencia: “mientras no aparezcan 
otras láminas de plomo en contexto similar y 
en excavaciones sistemáticas, nuestra hipó-
tesis deberá tomarse con todas las reservas” 
(BARCELÓ et alii, 1997: 272). Durante el cuarto 
de siglo transcurrido desde entonces eso no ha 
sucedido; pero vendría a apoyarla la noticia de 
que, en la excavación de los enterramientos de 
Puerta de Elvira en Granada, se encontró “una 
plaquita, procedente de un recorte laminar, 
realizada en plomo, con motivos epigráficos en 
anverso y reverso” (FRESNEDA et alii, 1995: 44), 
cuya imagen nunca se ha publicado11.

Un reciente estudio de Carmen Barceló 
trata de un amplio conjunto de esas láminas 
de plomo con escritura árabe en relieve; lee y 
traduce sus textos, identifica los pasajes corá-
nicos y muestra que todas ellas están relacio-
nadas con la fe y la religiosidad.

Atendiendo a su contenido, las clasifica en 
cuatro grupos, de los que aquí interesan solo 
dos. En el primero incluye veinticuatro piezas 
que —como la de Rojales— contienen oracio-
nes similares a las que se rezan por los difun-
tos y a las que se escribían en la “carta de la 
muerte” y considera posible vincularlas al paso 
del alma de la vida terrenal al otro mundo (BAR-
CELÓ, 2019: 290-295, 301, 303-307). Forman 
el segundo grupo nueve ejemplares que — 
como la cajita de Yecla— llevan la azora CXII 
con el fundamento del credo islámico y mues-
tran así la fe de quien las tiene (BARCELÓ, 2019: 
290, 295-297, 307-308).

5. OBJETOS DE ADORNO Y VESTIDO SIN 
SIGNIFICADO RELIGIOSO

5.1. Joyas

Aparte de los pequeños objetos con ins-
cripciones piadosas islámicas que se añadirían 
adrede, hay esqueletos con joyas de uso per-
sonal (anillos, pendientes, pulseras) a los que 
no se les puede atribuir ningún valor religioso 
y que sugieren que en esos casos la persona se 
enterraría vestida.

No es frecuente hallar adornos en sepultu-
ras; solo agrupando todas las noticias sueltas 
logramos reunir un conjunto de piezas, escalo-
nadas en el tiempo. Si las ponemos en relación 
con el número de fosas del mismo yacimiento 
en las que no había nada, vemos que la pro-
porción es, en general, escasísima. Incluyo la 
relación que sigue a título de ejemplo, sin afán 
de exhaustividad, pues el tema necesita toda-
vía de mucho estudio.

En las doscientas tumbas de la plaza del 
Castillo de Pamplona solo se hallaron los res-
tos de un anillo, similar a otros de época alto-
medieval (DE MIGUEL, 2016: 135-136).

Durante la intervención a cargo de Agustín 
López en el solar M9 del PP07, en la zona occi-
dental de Córdoba, a extramuros de la ciudad 
histórica, se descubrió parte del arrabal que 
se extendía hacía el norte y de un cemente-
rio islámico de época califal. Las joyas que 

11 HR 12049, ahora Museo Arqueológico de Granada DJ00264.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 237

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

tenían unos pocos de los 147 esqueletos con-
sistieron en los cuatro anillos de plata y ocho 
cornalinas con textos en árabe ya comenta-
dos y un par de sencillos pendientes de plata 
con una bolita en un extremo. En otra inter-
vención, también en Córdoba, en tumbas de 
muy dudosa adscripción islámica, se recu-
peró una aguja de cobre fragmentada “bajo 
la cubierta de la tumba A-86” (CEPILLO et alii, 
2006c: 310-311 y lm. 8); “en la tumba A-36, 
próximo al cráneo, un pequeño aro metálico, 
posiblemente un pendiente” (CEPILLO et alii, 
2006b: 317-318 y lm. 6) y “en la tumba A-27, 
próximo a los pies del individuo, una aguja 
metálica con cabeza redondeada” (CEPILLO 
et alii, 2006a: 326 y lm. 11).

En c/ San Agustín n.º 25 de Zaragoza solo la 
mujer joven de T2 llevaba dos pendientes de 
plata en forma de aro rematados con una esfe-
rita en el cierre (GALVE, 2018: 141 y f. 28).

En Torre la Sal (Castellón) salieron a la luz 
228 inhumaciones de los siglos X-XI, la mayo-
ría de musulmanes. Por lo general, los esque-
letos están en decúbito lateral derecho, pero 
hay casos en que están en decúbito supino, sin 
que se sepa si se debió a alteraciones o esa fue 
la posición original. En T75 se recuperó un ani-
llo de plata con cabujón y una pulsera de cinta 
metálica de unos 10 mm de ancho en muy 
mal estado; en T261 —uno de los individuos 
en decúbito supino— un anillo en cada mano; 
otro anillo en T121 y pequeños pendientes y 
más anillos en otros puntos (FLORS, 2009: 236-
238 y f. 17. 5; LABARTA 2017: n.º 66-71).

En T46 de c/ Rubira n.º 12 de Lorca, en nive-
les que se datan en el siglo XII, un individuo 
adulto llevaba en el dedo corazón de la mano 
derecha un anillo de plata que se ensancha en 
la parte superior (PONCE, 1997: 336, 344 f., 349; 
PONCE, 2002: 140-141, lm. 12; LABARTA, 2017: 
n.º 145). Inicialmente se creyó que conservaba 
la impronta del tejido del sudario; al estudiarlo 
con microscopio se comprobó que se trataba 
de huellas del utensilio del orfebre (MARTÍNEZ 
RODRÍGUEZ, 2013: 211).

En la plaza de España de Écija se descu-
brieron entre 1997 y 1998 más de 4.000 tum-
bas de musulmanes datadas desde el siglo VIII 
hasta mediados del XIII y una cuarentena de 
época tardoantigua y visigoda (ROMO et alii, 
2001). Además del anillo con epigrafía árabe ya 
citado, había aros y pendientes con una esfera 
hueca, en muy mal estado.

En Tauste (Zaragoza) se ha destacado un 
pendiente que estaba bajo el cráneo de T32; 
es un simple aro de 10-13 mm de diámetro 
hecho con grueso alambre de 1,8 mm de gro-
sor12 (GUTIÉRREZ GONZÁLEZ et alii, 2016: 435).

El número de enterramientos de Puerta de 
Elvira (Granada) que contenían joyas fue rela-
tivamente abundante y forma un interesante y 
coherente conjunto que incluye cuatro anillos 
(LABARTA, 2017: n.º 179-182) y una veintena 
de pendientes, varios con esferas metálicas 
huecas y cuentas ensartadas. López López y 
sus colaboradores (1995: 140) identifican en 
Avenida de la Constitución-Triunfo un estrato 
III con niveles de sepulturas que datan en los 
siglos XIII al XVI y un estrato V con otros niveles 
que sitúan entre finales del siglo X y el XIII; no 
indican en cuál estaban las joyas. En Hospital 
Real la secuencia estratigráfica de la excava-
ción carece de cronología (LÓPEZ LÓPEZ et 
alii, 1995: 151 y 154). El trabajo dedicado espe-
cíficamente a esas alhajas (FRESNEDA et alii, 
1995) da sus números de inventario y permite 
verlas, pues incluye sus fotografías y dibujos (la 
escala métrica no figura en ninguno). Ni esa ni 
las otras publicaciones que tratan de la exca-
vación indican en qué tumbas en concreto 
estaban, ni en qué nivel de qué estrato, ni qué 
cronología les atribuyen (LÓPEZ LÓPEZ et alii, 
1995; FRESNEDA et alii, 1992), pero afirman 
que “representa un claro nexo entre la orfe-
brería común de época almohade y la nazarí” 
(FRESNEDA et alii, 1995: 43). Mencionan que 
había ataúdes, que T332 “presentó 55 clavos 
en posición” y que “en algunos ejemplares se 
ha registrado la existencia de ángulos exterio-
res de metal que, fijados con clavos, actuarían 
de refuerzo en las esquinas. En uno de estos 

12 Cf. foto en https://arqueoguti.blogspot.com/2013/09/maqbara-de-tauste-resultados-en-n74-av.html

https://arqueoguti.blogspot.com/2013/09/maqbara-de-tauste-resultados-en-n74-av.html


AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184238

Ana Labarta

se localizó incluso una argolla de hierro que 
actuaría de sujeción en el exterior del mismo” 
(LÓPEZ LÓPEZ et alii, 1995: 144-145). Lo ante-
rior, que “en algunos casos el cuerpo se 
encuentra en decúbito supino, pero siempre 
con el cráneo reposando sobre su costado 
derecho” (LÓPEZ LÓPEZ et alii, 1995: 146) y 
las fotos, que permiten apreciar la postura de 
unos pocos esqueletos, hacen sospechar que 
haya sepulcros de otras religiones. En esas 
circunstancias, no tenemos seguridad de que 
las joyas pertenecieran a musulmanes; en 
cuanto a su cronología, deberá revisarse a la 
luz de los paralelos, pues los pendientes tie-
nen similitudes con los de yacimientos como 
el de Albalat (GILOTTE, CÁCERES, 2017: 142), 
de cronología almorávide.

Una pareja de pendientes de cobre estaba 
en T23, una tumba de época almohade de la 
plaza de El Palenque en Priego de Córdoba, 
junto al cráneo de un esqueleto infantil feme-
nino (Figura 4)13; constan de una bola hueca 
ensartada en un fino aro metálico; uno se con-
serva entero, al otro le falta media esfera (CAR-
MONA, 2005: 95 y 105, f. 43).

En Xàtiva (Valencia) se considera que el 
extenso cementerio del Camí La Bola tuvo su 
etapa inicial en fecha próxima a la de las lápi-
das de 1031 y 1038 allí encontradas (BARCELÓ, 
1998: n.º 12, 2020: 181-186); hay fragmentos de 

cerámica datables entre la mitad del siglo XII y 
la primera mitad del XIII, y se cree que su uso 
perduró hasta la expulsión de los moriscos. 
Excepto los anillos ya comentados, construi-
dos con una moneda almohade de plata, los 
otros son de base cobre (LABARTA, 2017: n.º 
129-130; 164-166, 169-173). Buena parte de 
los pendientes recogidos son de un mismo 
modelo, formado por un aro que atraviesa una 
esfera metálica hueca. La inhumada de T22 
llevaba un par de estos pendientes y un ani-
llo-moneda, hecho que ayuda a datarlos en 
época almohade.

Los arqueólogos que excavaron una zona 
del cementerio islámico de Alhama de Murcia 
comentaron en detalle una pareja de pen-
dientes encontrados sobre el esqueleto de 
T41; cada uno está formado por cuatro esferas 
metálicas huecas, de escaso peso y 14 mm de 
diámetro, ensartadas en un aro filiforme de 
cobre cerrado mediante lazo; los han datado 
en el siglo XII o la primera mitad del XIII y han 
supuesto que se dejarían por descuido o tal 
vez por razones sentimentales (RAMÍREZ, 
URUEÑA, 1998: 356).

En el cementerio musulmán de Santa Clara 
en Cuéllar (Segovia) durante la campaña de 
1989 se encontró en T2 una vistosa pareja de 
pendientes de plata; constan de un aro de sus-
pensión y un cuerpo pentagonal hueco, deco-
rado con un letrero en árabe trazado con finas 
láminas; se ha datado en el siglo XV (RUIZ DE 
MARCO et alii, 1989-1990: 213-214, 216-217 y 
f. 7; HERRERÍN, 2004: 13 y f. 1.1). Sobre el epí-
grafe se ha dicho que contendría el final de 
la afirmación de la unicidad de Dios “aunque 
escrito con imperfección y sin asegurar que no 
tenga faltas en la escritura” (RUIZ DE MARCO 
et alii, 1989-1990: 214), opinión repetida en 
varias publicaciones posteriores. La lectura de 
Labarta (2021: § 7. 3. B) es, en ambos pendien-
tes y por ambas caras “el poder pertenece a 
Dios” (al-amr li-llāh). Además, en las campañas 
de 1994 y 1995, salieron un anillo y otros cinco 
pendientes (HERRERÍN, 2004: 15).

Figura 4. Priego de Córdoba, El Palenque, T23. 
Foto: Rafael Carmona.

13 Mi agradecimiento a Rafael Carmona, director del Museo de Priego de Córdoba por los datos y la foto.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 239

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

En la partida dels Garroferets, en el lugar 
conocido como l’Alfossar (Novelda, Alicante) 
se han ido destapando hasta mil tumbas. Los 
pequeños fragmentos de cerámica almohade 
revueltos en la tierra han llevado a datar los ini-
cios del cementerio hacia mediados del siglo 
XII o el XIII. Nueve individuos llevaban elemen-
tos de adorno, por lo general bastante mal 
conservados y la mayor parte de base cobre: 
pendientes (T5, 50, 58, 138), un anillo (T5; 
LABARTA, 2017: n.º 174; n.º 175-176 salieron en 
2006), restos de una malla metálica (T137 y 147) 
y dos pulseras de pasta vítrea (T101). Se han 
observado manchas de óxido en dos falanges 
de la mano de la mujer de T76 causadas por un 
anillo que no se ha conservado (LÓPEZ SEGUÍ 
et alii, 2005: 151 y f. 8). Las pulseras de pasta 
vítrea bicolor recuperadas, sin duda de crono-
logía tardía, sugieren que el cementerio tuvo 
un uso prolongado; es un tipo de joya que no 
se encuentra en tumbas de musulmanas. 

En la excavación de Santa Eulalia en Murcia, 
Manuel Jorge recogió en casi toda el área

“aunque siempre fuera de las fosas, una muy intere-
sante serie de pulserillas de vidrio, varios alfileres de 
cobre, dos cuentas de collar y un vidrio facetado de 
color azul, procedente quizá de alguna joya. Los frag-
mentos de pulserillas revelan tres tipos principales: 
lisos, estriados y entorchados, con no pocas variantes. 
Existe uno en el que el artista jugó con dos clases de 
vidrio, blanco y azul, que retorció a la vez. En cuanto a 
los alfileres, son de cabeza redonda y responden a un 
tipo muy difundido entre nosotros desde época tardo-
rromana” (JORGE, 1966: 107).

Como él mismo anotaba, “puede conjetu-
rarse que procedan del primitivo nivel superfi-
cial del cementerio, destruido por la nivelación 
del siglo XV para dar acceso al ingreso norte de 
la puerta de codo” (JORGE, 1966: 107 n. 8). No 
debe olvidarse que en ese nivel alto del cemen-
terio apareció una pequeña moneda de cobre a 
nombre de los Reyes Católicos y dieciséis piezas 
de a ocho, maravedíes de Felipe III, reselladas 
en tiempos de Felipe IV en las que se leen las 
fechas 1599, 1603, 1615, 1618, tres de 1619, 1621 

(JORGE, 1966: 148) y que en la primera de las 
fotografías que ilustran la excavación se aprecia 
que el esqueleto tiene pelvis y piernas en decú-
bito supino, mientras que los inhumados de los 
“niveles profundos” están en decúbito lateral.

Desde 1999 a 2003 se excavó en Ávila una 
gran necrópolis islámica en la zona sur de la 
ciudad, entre la iglesia de San Nicolás y el río 
Adaja, donde salieron más de tres mil sepultu-
ras que se han fechado entre los siglos XIII y XVI. 
Se localizó en distintas tumbas algún adorno 
personal: un anillo, un colgante trapezoidal 
de azabache y en T20901 un conjunto de siete 
pulseras de tubo de plata decoradas con inci-
siones (JIMÉNEZ GADEA, 2016: 70) (Figura 5)14.

Figura 5. Ávila, necrópolis de San Nicolás, T20901. 
Foto: Alacet Arqueólogos, S.L.

En el cementerio morisco de l'Arnet (Rugat, 
Valencia) se descubrieron 35 fosas, con los 

14 Alacet Arqueólogos, S.L., “La maqbara de San Nicolás. Trabajos de excavación arqueológica en la parcela A del Plan Parcial San 
Nicolás 2 (Ávila)”. Informe inédito, archivo 306 Museo de Ávila. Debo los datos y la fotografía a la gentileza de Javier Jiménez Gadea, 
director del Museo de Ávila.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184240

Ana Labarta

inhumados en decúbito lateral derecho. 
En T29, todavía pegado al cráneo, había un aro 
de plata de 32 mm de diámetro, de fino alam-
bre de 1 mm de grosor y sección circular, roto 
en tres trozos (RAGA, 1994: 59).

De los trece esqueletos de época tardía 
exhumados en Bellreguard (Valencia) solo dos 
estaban en decúbito lateral derecho; los demás 
estaban en decúbito supino con los brazos 
estirados a lo largo del cuerpo. Uno —no sabe-
mos cuál— llevaba un collarcito de cuentas de 
azabache, hueso y vidrio. Fuera de contexto 
salieron cuatro brazaletes de tubo metálico 
delgado (grosor 3 mm), decorados con incisio-
nes transversales15 (MARTÍ, CARDONA, 1992: 
398). Lo más probable es que la tumba en que 
se halló el collar fuera de rito cristiano; las pul-
seras podrían ser similares a las de Ávila.

He hecho notar (LABARTA, 2023: § 3.3) que 
los esqueletos en los que había joyas son casos 
aislados o, cuando son varios, están en tumbas 
próximas entre sí, tal vez porque eran coetá-
neas. La posición del cadáver que las lleva y 
la orientación de su fosa no siempre son las 
mismas que las del entorno, y eso subraya su 
carácter anómalo, a la vez que hace pregun-
tarse si se enterraría de manera apresurada y 
poco cuidadosa o incluso dudar de la religión 
que profesaría aquella persona. Los huesos, 
por otro lado, no muestran signos de que se 
trate de víctimas de violencia.

Para responder a las preguntas de por qué 
hay esqueletos que llevan joyas que no pare-
cen tener ningún significado religioso y por 
qué quienes prepararon el cadáver no se las 
retiraron antes de inhumarlo, he propuesto 
como una de las posibles respuestas que tal 
vez les repugnara tocarlo porque había muerto 
de una enfermedad que producía rechazo y lo 
enterraron tal como estaba. Recordaremos 
que la Tradición islámica reconoce el estatuto 
de ‘mártir’ no solo a quien muere combatiendo 
‘en la  senda  de  Dios’ sino también a los que 

fallecen en circunstancias desgraciadas que 
incluyen las epidemias de peste. Aunque en 
teoría solamente los muertos en combate 
merecerían ese entierro especial, la realidad 
es que en el sentir general los demás mártires 
se asimilan a ellos y se entierran sin lavarlos, 
con la ropa que llevaban puesta. Ello justifica-
ría que haya joyas en tumbas medievales de 
musulmanes, de judíos y de cristianos, pues 
al natural rechazo ante la peste se sumaría el 
permiso de la Tradición y de las autoridades 
religiosas (LABARTA, 2023: 108-110).

No me parece casual que muchos de los 
cementerios en los que varios de los esqueletos 
llevan elementos de adorno estuvieran en uso 
a mediados del siglo XIV, época que coincide 
con la espantosa epidemia de peste negra que 
se extendió por la Corona de Aragón y Navarra 
en 1348 y pasó a Castilla en 1349. Pero las pes-
tes fueron periódicas y recurrentes y hubo otras 
muchas antes y después, como la de 1126 o la 
que despobló Córdoba en junio-julio de 1011. 
Propongo estudiar en cada caso la posible rela-
ción entre inhumados con joyas y epidemias de 
peste (LABARTA, 2023: 109-111).

5.2. Sudarios bordados

Pozo (1990:119) cita:

“el hallazgo en otros lugares [de Murcia] de enterra-
miento en la c/ de San Antonio —donde aparecieron 
algunas inhumaciones con restos del sudario bor-
dado en oro, similares a los de la plaza de la Almoina 
en Valencia—, frente a la iglesia de San Pedro, en la 
plaza de las Flores y en las inmediaciones de la igle-
sia de San Nicolás, pero o no se han excavado siste-
máticamente o sus resultados permanecen aún sin 
publicar”.

Ponce (2002: 137) afirma que es muy raro 
que queden fragmentos de tejido y, aunque se 
basa en los datos de Pozo, habla de restos de 
sudarios “bordados con hilos de oro formando 
motivos geométricos y florales”.

15 Agradezco a Jaume Coll, director del Museo Nacional de Cerámica González Martí (Valencia), que revisara conmigo en enero de 
2024 los restos de huesos y tejas de esa excavación, guardados en ese Museo. Comprobamos que las joyas no se encuentran entre el 
material allí depositado.



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 241

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

El paralelo con la Almoina de Valencia resulta 
muy lejano, pues allí se destacó solo “la aparición 
de restos de tejido en hilo dorado en tres de las 
inhumaciones” (PASCUAL, 1992: 409) que una 
publicación más reciente deja en “hilos de oro 
alrededor del cráneo o del cuerpo como restos 
del bordado de su sudario” (PASCUAL, VIOQUE, 
2010: 36). Los enterramientos de la Almoina plan-
tean una compleja problemática, con estratos 
desde época visigoda hasta aproximadamente el 
siglo XIII y variados tipos de sepulcros y de dispo-
sición de los esqueletos, que no permite adscribir 
esos restos a musulmanes. Tampoco consta que 
lo fueran los que llevaban los tejidos murcianos. 

Frente a la falta de referencias a musulma-
nes, los sudarios con cenefas bordadas con 
hilo de oro se han encontrado en cementerios 
de adscripción judía segura, como los de Bar-
celona (DURAN, MILLÀS, 1947), Tàrrega, Girona, 
Valladolid o Valencia.

5.3. Botones

En c/ Rojo n.º 2 de Lorca quedaban en T31 
pequeños fragmentos de tejido junto a las cos-
tillas y una pequeña pieza de hueso trabajada 
en forma de dos conos rematados por una bola 
y unidos por un estrangulamiento que serviría 
para fijarla y usarla para abrochar (MARTÍNEZ 
RODRIGUEZ, 1996: 650; PONCE, 2002: 138, lm. 9; 
MARTÍNEZ RODRÍGUEZ, 2013: 213, lm. 63). Gilotte 
y Cáceres (2017: 130) tratan de una pieza similar 
recogida en Albalat (Cáceres) y de otros parale-
los encontrados en Silves (Portugal) y Jardín de 
San Esteban de Murcia, además del ejemplar lor-
quino, y hacen notar que es una forma de origen 
prerromano que tuvo una muy larga duración.

En el mismo lugar, en el esqueleto de T34 
y también entre las costillas, había una placa 
de hueso de forma biojival con dos perforacio-
nes en el centro y una de sus caras decorada 
con pequeños circulitos que perfilan el borde 
y trazan dos líneas que se cruzan en el centro 
(MARTÍNEZ RODRIGUEZ, 1996: 650, 2013: 213, 
lm. 64; PONCE, 2002: 138, lm. 10).

Estos botones no parecen tener relación 
con sudarios, que no se abrochaban.

6. OTROS OBJETOS ENCONTRADOS EN 
EXCAVACIONES

En el espacio fuera de las fosas o en ellas, 
colocadas a propósito, olvidadas, o revueltas 
con la tierra del relleno, se han recogido ade-
más otras cosas, grandes y pequeñas: llaves, 
botones, alfileres, anillos, pendientes y pulseras, 
monedas, dedales, dados, cascabeles, candi-
les, jarras, orcitas y fragmentos de cerámica de 
amplia cronología. Estos trozos rotos de cerá-
mica resultan de sumo interés para datar los 
momentos de asentamiento humano en deter-
minado lugar, pero no se toman en considera-
ción aquí sino las vasijas que estén completas 
y que tengan cierta relación con los cadáveres.

6.1. Asta, hueso y metal

Se recogió un cuerno con decoración incisa 
en San Nicolás de Murcia y otro junto a un ente-
rramiento en c/ de la Soledad de Cartagena; se 
han datado en los siglos XI-XII y XII-XIII (NAVA-
RRO PALAZÓN, 1986: 481-483 y fotos 482). 
Teniendo en cuenta que los cuernos se utili-
zaban como bocina en la caza y la guerra, no 
extraña que alguno se perdiera por el campo; 
poco tienen que ver con los restos encontra-
dos en Santa Eulalia.

En c/ Rubira n.º 12 de Lorca el individuo 
adulto inhumado en T98 tenía en la espalda 
una llave de hierro de unos 10 cm de longitud, 
de la que no se puede decir si cayó fortuita-
mente en la fosa durante el entierro, estaba ya 
entre la tierra o se puso de manera intencio-
nada (PONCE, 1997: 336, 356, 2002: 140, lm. 11; 
MARTÍNEZ RODRÍGUEZ, 2013: 214, lm. 65). En 
c/ Rojo n.º 2 de la misma población el esque-
leto de T68 llevaba en la mano izquierda “un 
pequeño objeto de hierro muy deteriorado” 
que se supone puesto adrede, aunque no se 
sabe qué es (MARTÍNEZ RODRIGUEZ, 1996: 
644, 2013: 214).

Lo recuperado de los enterramientos del 
solar M10 del PP07 de Córdoba incluye “un 
dado de plomo, cuentas de collar, pendientes 
de bronce, un elemento de hueso trabajado”, 
“tabas, fragmentos de sílex”, “clavos, alfileres, 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184242

Ana Labarta

monedas” y sobre las cubiertas de dos tumbas 
sendas orcitas con restos de cascarones de 
huevos (OSUNA, 2010: 851). La cronología de 
cada uno de esos objetos dependerá del nivel 
en que estuviera y de su relación con la fosa; 
pudieron pertenecer a musulmanes o no, pues 
la orientación de los cadáveres en unos es 
SW-NE y en otros E-O; parte está en decúbito 
lateral derecho y otros en decúbito supino —y 
estos parecen ser los que se han elegido para 
ilustrar el trabajo— (OSUNA, 2010: lms. II, III, V). 
También las sorprendentes listas de objetos 
recuperados en los varios yacimientos de la 
Ronda Oeste de Córdoba incluyen monedas 
sin clasificar, una hebilla, un botón, una aguja, 
una llave, piezas de hierro y cobre no identi-
ficadas, orcitas con huevos de gallina, algún 
hueso de animal y restos de hollín en muchas 
fosas y vasijas (CAMACHO, 2007: 222-224).

Acerca de lo encontrado en los enterra-
mientos de Gibralfaro (Málaga) —cuya cronolo-
gía abarca del siglo X al XV— se nos dice: “solo 
en las tumbas 288 y 308 aparecen una hebilla 
y pequeños pendientes de chapitas de bronce 
colocados sobre el cráneo a la altura de la 
oreja. Desplazados fuera de las fosas localiza-
mos dos dedales, un cascabel, un anillo y un 
par de monedas de bronce muy deterioradas 
que hacen imposible su lectura” (FERNÁNDEZ 
GUIRADO, 1995: 52).

En Predicadores 92-94 de Zaragoza, en la 
mano derecha de T16 se encontró un pequeño 
anillo de bronce, mal conservado, con piedra 
rectangular biselada de pasta vítrea (GALVE, 
2018: 126).

La intervención en Valencia en el solar 
limitado por las calles Alta, Sogueros, Jardi-
nes y Pozo destapó enterramientos de varios 
tipos de los siglos XI al XIII; se supone que el 
cementerio se dejaría de usar tras la conquista 
de la ciudad por Jaime I en 1238, pues poco 
después las sepulturas más superficiales resul-
taron destruidas parcialmente por construc-
ciones. Se extrajeron “un sello, un pendiente, 
una alianza y una chapita, todos ellos de metal 
y encontrados in situ, y varias agujas y alfileres 
metálicos, [...] alguna moneda y fragmentos de 
cerámica” (SERRANO, 1994: 194).

Es una lástima que por lo general se haya 
dado poca importancia a las joyas y otras 
pequeñas cosas. Esas descripciones nos dejan 
con la necesidad de más precisión acerca del 
tipo de sepultura, el estrato en que estaba, la 
posición del esqueleto, la relación de la pieza 
con él, fotos o dibujos y medidas, para poder 
estudiarlas de manera cabal.

6.2. Candiles

Durante toda la Edad Media los candi-
les de aceite fueron el modo de iluminación 
habitual; no resulta extraño, por lo tanto, que 
abunden ejemplares enteros y restos de piezas 
rotas entre el material recuperado en zonas 
de viviendas y en cementerios, tanto en los de 
musulmanes como en otros que no lo son —
así los dos candiles que estaban junto a T1174 
y T1194 en el cementerio medieval de San 
Lázaro, en Toledo, que no es islámico (RODRÍ-
GUEZ, ROSADO, 2015: 229).

La lista de yacimientos de amplia crono-
logía en que había algún candil es larga. Se 
han encontrado varios de época califal en 
los arrabales cordobeses (CAMACHO, 2002, 
2004: 233-234, 2007: 224-228; CEPILLO et alii, 
2006c: 312 y lms. 9-10; CEPILLO et alii, 2006b: 
319 y lm. 10; CEPILLO et alii, 2006a: 326 y lm. 
10; PIZARRO, 2010, p. 818; PIZARRO, SIERRA, 
2007: 184; LÓPEZ GUERRERO, 2010: 810, 816 f. 
10). En la parcela M10 del PP07 se excavaron 
1.513 enterramientos, superpuestos hasta en 
seis niveles, según zonas. Aparecieron candiles 
junto a las cubiertas y sobre las mismas, pero 
solo en T307 y T159 estaban dentro de tumbas 
(OSUNA, 2010: 851).

Había dos en Santa Eulalia de Murcia 
(JORGE, 1966: 104 y fotos); en 1985 se recupe-
raron dos junto a inhumaciones de los niveles 
musulmanes en el entorno del circo romano de 
Toledo (DE JUAN et alii, 1988: 44); un número 
no especificado en los estratos inferiores de 
Avenida de la Constitución-Triunfo de Granada 
(LÓPEZ LÓPEZ et alii, 1995: 145); en la zona de 
Gibralfaro de Málaga uno del siglo X y otro del 
siglo XII (FERNÁNDEZ GUIRADO, 1995: 51; FER-
NÁNDEZ DOMÍNGUEZ, 1995: 76).



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 243

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

Como se constata si se leen con cuidado los 
informes de las excavaciones, los candiles están 
generalmente a la altura de la cubierta de las 
sepulturas y parece lo más lógico considerarlos 
utensilios de uso cotidiano que iluminaban las 
oraciones y lecturas del Corán que se realiza-
ban durante las noches que seguían al sepelio 
y que se dejaron en el cementerio o quedaron 
olvidados entonces o en visitas posteriores. No 
se metían adrede en las fosas; cuando se ha 
encontrado alguno dentro, se ha debido a que 
cayó al romperse la cubierta o a que vino de 
una zona vecina, mezclado con la tierra.

Eso, que resultaba evidente para Peral 
(1995: 25), dio pie en la misma fecha a Mar-
tínez, Mellado y Muñoz (1995: 107-109) para 
desarrollar una personal visión simbólica de 
los candiles en relación con las sepulturas, que 
pretendía convertirlos en “ajuar” o “depósito 
funerario”, como “elemento de apoyo para 
facilitar el seguimiento de la luz de Dios”, una 
ocurrencia que se llevó más allá de los límites 
del absurdo. Fierro la aceptó en un principio, 
la consideró “hipótesis sugerente” y la glosó, 
añadiéndole literatura escatológica; en su 
publicación recoge las posibilidades que había 
expuesto, si bien al final de su revisión las cali-
fica de “remotas” y concluye que los candiles 
se pudieron dejar cerca de los sepulcros en vez 
de meterse dentro (FIERRO, 2000: 181-183).

Tras reproducir una oración paleocris-
tiana en latín, titulada “Luce benefica”, Zozaya 
añade: “La luz se nos presenta, así, como 
elemento salvífico dentro de las grandes reli-
giones monoteístas del Occidente del Viejo 
Mundo y no ha de ser por ello diferente el 
mundo islámico, heredero de la vieja tradición 
judeocristiana y la aceptación de sus elemen-
tos litúrgicos simbólicos y materiales” (ZOZAYA, 
2000: 521), insidiosa aserción que no es cierta. 
Tanto Ponce (2002: 137-138) como Casal (2003: 
33) se han hecho eco en sus síntesis de esos 
planteamientos, que intoxican a los arqueólo-
gos desde 1995.

Un ejemplo: en el solar de c/ Botica 31-33 
de Cádiz había una sola tumba islámica, en la 
que se halló una lámina de cobre enrollada y 
un fragmento de cerámica decorada en cuerda 

seca parcial (CAVILLA, 2010: 455). Al comen-
tarla, Cavilla incluye en su narración dos candi-
les de época almohade que se conservan en el 
Museo de Cádiz “procedentes de las inmedia-
ciones de las Puertas de Tierra”. Los asocia a 
sepulturas o a la práctica de rituales post mor-
tem, sin datos que apoyen tal aserto, y acaba 
con una frase lapidaria: “el candil es una de las 
formas cerámicas más frecuentes en los ajua-
res funerarios andalusíes, dada la importancia 
simbólica de la luz para el islam, existiendo 
muchas Suras en el Corán que hacen referen-
cia a ello” (CAVILLA, 2010: 451, 453).

6.3. Jarros y otras vasijas de cerámica

La extensa área sepulcral a los pies de 
Gibralfaro llevaba en 1995 diez intervenciones 
en distintos solares. Como describe la síntesis 
de Fernández Guirado (1995: 51-52), se habían 
encontrado 353 tumbas distribuidas en cinco 
niveles estratigráficos. El inicio de su actividad 
se fijó en el siglo X y continuaba en uso durante 
la época nazarí. Los múltiples tipos de sepul-
turas que se observan a partir del siglo XII, 
diversas anomalías y la presencia indudable 
de ataúdes en varias sugieren que el espacio 
se utilizaría también, tal vez en zonas reserva-
das, por otras comunidades y por las colonias 
de extranjeros que, como se sabe, habitaban 
en la ciudad. Es precisamente en T311, una de 
las que tiene ataúd, donde se localizó tras la 
zona lumbar del esqueleto un jarro decorado 
con una palmeta trazada con manganeso. A 
los pies de T307 había una jarra completa, frag-
mentada. Dos más estaban sobre la clavícula y 
el omóplato de otros esqueletos (FERNÁNDEZ 
GUIRADO, 1995: 51, f. 6 y foto 10 de T311). En 
c/ Huerto del Conde n.º 15 se localizó tras la 
zona lumbar del inhumado de T7 una jarra con 
restos de pintura roja en forma de espiga, que 
se ha fechado en el siglo XII (DE TORRES et alii, 
2018).

El único caso localizado en Almería estaba 
en c/ Cámaras esquina c/ Jesús de Perceval: 
es una jarra decorada con manganeso que 
estaba detrás de las rodillas del esqueleto de 
T4; se data en los siglos XIII-XIV (MARTÍNEZ, 
MELLADO, MUÑOZ, 1995: 99-100, f. 5). A esas 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184244

Ana Labarta

piezas cerámicas de Málaga, Almería y la mura-
lla árabe de Murcia añade Peral (1995: 24) la 
“ollita de los Chafandines de Baza”.

En c/ Nuñez de Arce n.º 9 de Lorca se loca-
lizó una jarrita que se ha fechado en el siglo 
XIV, vinculada a un enterramiento (MARTÍNEZ 
RODRIGUEZ, 1997: 382-384 y lms. 1, 2; PONCE, 
2002: 137, lm. 8). Estaba completa, sin relación 
con el esqueleto, en el relleno de T12, una fosa 
orientada de modo algo distinto al resto. Su 
cronología es de época de dominio cristiano y 
en ese contexto se ha expuesto entre los obje-
tos de la vida cotidiana medieval (MARTÍNEZ, 
PONCE, 1994: 34). Martínez Rodríguez (1997: 
384) cita como de la misma cronología una 
pieza de Callosa de Segura. En esta población 
alicantina se sacaron a la luz 68 tumbas del 
cementerio islámico, distribuidas en cuatro 
niveles; quedó sellado por un nivel de habita-
ción de finales del siglo XII o inicios del XIII. El 
jarro en cuestión, con vedrío verde y bastante 
completo, se dató en el siglo XIV; estaba en 
posición vertical, muy próximo a los pies de 
T3, “ligeramente por encima de este”, es decir, 
fuera de él, en superficie (GARCÍA, ALFOSEA, 
1996: 447-448 y foto 7). De ser correctas las 
dataciones, el jarro es posterior y no corres-
ponde a la época de uso del espacio como 
cementerio; además, este no sería una “necró-
polis morisca” como la califica la publicación, 
ya que ese periodo comienza en el siglo XVI.

En el cementerio islámico del Fuerte de San-
tiago (Algeciras, Cádiz) cinco de los 617 cadáve-
res estudiados tenían detrás de la zona lumbar 
un recipiente cerámico abierto, con asita y pico 
vertedor, puesto de lado con la boca hacia el 
difunto. Estaban en la fase que se data en los 
siglos XIII-XIV. Podrían haberse utilizado como 
calzo para mantener el cuerpo en posición 
(TOMASSETTI et alii, 2006: 159-160, lms. 5-6).

A partir de una sola jarra encontrada en 
Almería y sin tener en cuenta que las piezas 
análogas de otros puntos son también esca-
sísimas y tardías, Martínez, Mellado y Muñoz 
(1995: 107-109) idearon para ellas una explica-
ción simbólica que las relacionaría con el agua 
en el islam, tan fantasiosa como la ya comen-
tada para los candiles.

El MAN conserva tres jarras y dos redomas 
de época califal a las que se practicó un agujero 
en el galbo, sin que se sepa ni cuándo ni con 
qué finalidad. Chinchilla (1986: 298) propuso 
interpretarlas como bienes que habrían sido 
inutilizados intencionadamente tras la muerte 
de sus dueños. De ser ello cierto, los cemen-
terios islámicos estarían llenos de ejemplos 
similares, cosa que no sucede; resulta además 
gratuito buscar explicaciones relacionadas con 
la muerte para piezas de origen desconocido. 
Fierro (2000: 183) se hizo eco de las hipótesis de 
los dos trabajos precedentes; luego se replan-
teó las explicaciones que había citado acerca 
de por qué estarían esas jarras en las tumbas 
y se decantó por atribuirlo a un hecho fortuito.

Intervenciones posteriores han ido encon-
trando alguna otra. En calle Real de Cartuja 
32-34 (Granada), en el CEF-5 apareció en 2004 
una jarrita “bajo el brazo izquierdo y sobre el bajo 
tórax, es decir, que es probable que el cadáver la 
tuviese cogida”; es “un típico ejemplar nazarí de 
pasta roja, con borde recto de labio redondeado, 
cuerpo abombado y carenado bajo cuello largo 
y troncocónico invertido y fondo de pie anular; 
se hallaba quebrada, pero su reconstrucción ha 
sido completa”. Entre las manos del cadáver se 
halló “una pieza de hierro larga y afilada; podría 
tratarse de alguna llave o cuchillo, o tan solo de 
un clavo de la caja que fue a parar ahí” (CARVA-
JAL, 2010: 427). En la misma calle, en el número 
36, en otra sepultura también con ataúd, había 
otras dos jarritas (CARTA et alii, 2011: 123).

Esos tres hallazgos, sumados a los ya cono-
cidos y a los fragmentos de dos jarritas incom-
pletas y rotas de los siglos XIV-XV halladas en 
2003 en el entorno exterior de tumbas en La 
Zubia (Granada) han dado ocasión a García 
Porras (2009) para insistir en que “además de 
una función inicial como contenedor de líqui-
dos” la jarrita pudo haber tenido “otra de carác-
ter subsidiario como ajuar utilizado en los ritos 
funerarios, poco conocidos, de época nazarí”.

Si la jarrita tuvo un carácter ritual en ente-
rramientos de esa época, tal vez fuera en con-
texto no-islámico. Viene a apoyarlo el hallazgo 
en calle Victoria 22-24 de Málaga, junto a la 
cadera del cadáver de la fosa T-98 de una 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 245

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

jarrita cuya cronología se ha adscrito hacia los 
siglos XIII-XIV, que se produce en el nivel —ya 
comentado en § 3.1— en que 31 de los inhuma-
dos lo fueron con ataúd (PIÑERO, 2018: 99-101).

7. CONCLUSIONES

Por definición, un enterramiento islámico 
carece de «ajuar», un ritual que corresponde a 
épocas pretéritas. La infinidad de excavaciones 
realizadas a lo largo de los últimos cincuenta 
años ha sacado a la luz muchos miles de sepul-
turas de musulmanes, en cuyo interior no se 
han encontrado más que los esqueletos. De 
manera esporádica, aquí o allá, se han recogido 
cosas que en unos casos estaban asociadas a 
los cadáveres, en otros en el interior de la fosa y 
en otros en su entorno. Ha sido necesario acudir 
a todo lo recogido en todas las tumbas de una 
cronología que cubre ocho siglos, sin que haya 
seguridad en bastantes casos de que sean islá-
micas, para lograr reunir ramilletes de objetos 
más o menos similares; y aun así hay piezas de 
las que se tiene un solo ejemplar. Por otro lado, 
lo que se recupera en una excavación, tal como 
se describe cuando se publica, la mayoría de las 
veces no relaciona cada cosa con su sepultura ni 
con el lugar que ocupaba respecto al esqueleto, 
ni indica las características de la inhumación, ni 
en cuál de los estratos estaba; se dan listados 
someros, sin fotos, ni dibujos, ni medidas.

Se ha compendiado, con más o menos 
detalle, parte de esos hallazgos esporádicos 
con referencias sobre todo a Córdoba, Lorca, 
Zaragoza, Málaga y algunos otros puntos penin-
sulares (PERAL, 1995: 24-25; PONCE, 2002: 136-
141; CASAL, 2003: 33-35; CASAL et  alii, 2006: 
285-286; LEÓN, 2008-2009: 45-46). Estas sínte-
sis se caracterizan por ser acumulativas: van 
añadiendo referencias a piezas nuevas, pero 
no hacen crítica de la validez de lo publicado 
ni se plantean si es o no pertinente incluirlo. No 
siempre está claro qué son los objetos que se 
encuentran, ni de qué época, y no hay explica-
ción que justifique por qué estaban allí.

Cuando nos planteemos por qué un objeto 
está en la tumba de un musulmán, tendremos 
que asegurarnos en primer lugar de que, en 

efecto, sus restos estén dispuestos según este 
ritual. La religiosidad justifica la inclusión de 
elementos de carácter piadoso; las epidemias 
tal vez expliquen por qué hay esqueletos con 
joyas o prendas de vestir, pero pudo haber 
para cada caso muchos otros motivos. Del 
mismo modo que se usó algún canto rodado, 
fragmentos de adobe, de teja o de tinaja para 
mantener los cadáveres en posición, también 
se pudieron emplear como calzo vasijas que 
estaban más o menos completas, a veces 
defectuosas. En otros casos, quizá lo encon-
trado estuviese bajo tierra desde antiguo junto 
al punto donde se excavó la fosa, o mezclado 
entre el relleno, como los trozos de cerámica 
rota que —según yacimientos— son de época 
medieval, romana e incluso anterior.

La generalización que hace Echevarría 
(2020: 84) es radicalmente opuesta a la reali-
dad: “El escaso ajuar funerario consistía nor-
malmente en pendientes, brazaletes, collares 
de perlas y algún objeto de uso cotidiano”. En 
nota completa: “Aparecen en todos los yaci-
mientos, pero solo en una pequeña parte de 
las tumbas excavadas, lo que podría deberse 
a su expolio o a su estudio fuera de contexto”. 
Para apoyar estas sorprendentes conclusiones 
le bastan las sepulturas cristianas del s. XVI del 
Raval de Crevillent (TRELIS et alii, 2009: 188-
189) y un artículo de Moreda y Serrano (2008) 
sobre el cementerio de San Nicolás de Ávila en 
el que no mencionan ninguna joya.

Para estudiar el islam contamos con toda 
clase de fuentes escritas. Unas son de tipo 
legal y normativo sobre lo que debe hacer y lo 
que no debe hacer el buen musulmán. Otras 
son dictámenes que tratan de cuestiones 
dudosas. Hay compilaciones de biografías de 
personajes, crónicas de hechos históricos, 
obras literarias y multitud de tratados acerca 
de todas las ramas del conocimiento, con 
libros que tuvieron un alcance general y gran 
impacto y otros de menor difusión. En cual-
quier caso, el islam medieval no es un terreno 
virgen en el que se puedan utilizar libremente 
los conceptos de etnología con que juegan 
algunos cuando trabajan con material prehis-
tórico; no tienen cabida la fantasía, la creación 
ni la ficción. Resulta una temeridad y una falta 



AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184246

Ana Labarta

de respeto atribuir explicaciones simbólicas y 
esotéricas a las cosas que se puedan encontrar 
en una sepultura islámica.

Una vez bien establecida su cronología y 
su adscripción cultural, convendría que les 
prestáramos más atención a esos pequeños 
regalos que nos brindan la ocasión afortunada 
de acceder a objetos tangibles de la vida coti-
diana del pasado.

BIBLIOGRAFÍA

ABASCAL, Juan Manuel; CEBRIÁN, Rosario (2011-2012): “Osculato-
rios de bronce de Segobriga”, CuPAUAM, 37-38, pp. 647-654. http://
hdl.handle.net/10486/12474

ACIÉN ALMANSA, Manuel; TORRES PALOMO, M.ª Paz (Eds.) 
(1995): Estudios sobre cementerios islámicos andalusíes. Málaga: 
Universidad.

APARICIO SÁNCHEZ, Laura (2007): “Necrópolis medieval islámica 
próxima a la Glorieta de Ibn Zaydun”, Arte, Arqueología e Historia, 
14, pp. 205-218.

ASÍN PALACIOS, Miguel (1941): La espiritualidad de Algazel y su sen-
tido cristiano. Crestomatía Algazeliana. Madrid-Granada: Escuela 
de Estudios Árabes, 4 vols.

AYASO, José Ramón (2002): “Historia de Granada, 17. Garnata 
al-Yahud. Luces y sombras en la historia judía de Granada”, perió-
dico Ideal, pp. 193-204. https://www.academia.edu/3598270/
Garnata_al_Yahud_Luces_y_sombras_en_la_historia_jud%-
C3%ADa_de_Granada

BARCELÓ, Carmen (1988): La escritura árabe en el País Valenciano. 
Inscripciones monumentales. Valencia: Universidad, Área de Estu-
dios Árabes e Islámicos, 2 vols.

BARCELÓ, Carmen (2019): “Devoción y profilaxis. Epigrafía árabe 
en láminas de plomo”, Boletín de la Sociedad Castellonense de Cul-
tura, 95, pp. 289-320.

BARCELÓ, Carmen (2020): “Epitafios árabes de taifas, cuatro valen-
cianos y dos de Toledo”, Saitabi, 70, pp. 179-207.

BARCELÓ, Carmen; LABARTA, Ana (2009): Archivos moriscos. Textos 
árabes de la minoría islámica valenciana (1401-1608). Valencia: PUV.

BARCELÓ, Carmen; LABARTA, Ana; AZUAR, Rafael (1997): “El plomo 
árabe del Cabezo de Tinajas (Rojales, Alicante)”, Boletín de Arqueo-
logía Medieval (Madrid), 11, pp. 265-275.

BELTRÁN DE HEREDIA BERCERO, Julia (2007): “La via sepulchralis 
de la plaza Vila de Madrid. Un ejemplo del ritual funerario durante 
el alto imperio en la Necrópolis Occidental de Barcino”, La necró-
polis de la plaza Vila de Madrid, Quarhis, 3, pp. 12-63. https://www.
bcn.cat/museuhistoriaciutat/quarhis/03/03_QUARHIS_01_via_
sepulcralis_pl_vila_madrid.pdf

BLEDA, Jacobo (1610): Defensio Fidei in cavsa neophytorum, siue 
Morischorum Regni Valentiae, totiusque Hispaniae. Valencia: I. C. 
Garriz.

BOTELLA ORTEGA, Daniel (1995): “Intervención Arqueológica de 
Urgencia en Plaza de Colón n.º 8, Córdoba”, Anuario Arqueológico 
de Andalucía 1992, III, pp. 235-243. Sevilla: Junta de Andalucía. 
http://hdl.handle.net/20.500.11947/8398

BOTELLA ORTEGA, Daniel; CASANOVAS MIRÓ, Jordi (2009): “El 
cementerio judío de Lucena (Córdoba)”, MEAH, sección Hebreo, 58, 
pp. 3-25. https://digibug.ugr.es/handle/10481/73505

CABAÑERO SUBIZA, Bernabé; LASA GRACIA, Carmelo (1997): “Cul-
tura islámica”, Caesaraugusta, 72/2, pp. 377-482. https://ifc.dpz.es/
recursos/publicaciones/38/08/07cabanerolasa.pdf

CAMACHO CRUZ, Cristina (2002): “Nuevos vestigios arqueológi-
cos de la Córdoba Omeya. Actuaciones arqueológicas en el tra-
zado de la Ronda de Poniente”, Arte, Arqueología e Historia, 9, pp. 
118-132.

CAMACHO CRUZ, Cristina (2004): “Intervención arqueológica de 
urgencia en la necrópolis hispanomusulmana Polígono industrial 
La Torrecilla. Yacimiento E. Ronda Oeste de Córdoba”, Anuario 
Arqueológico de Andalucía 2001, III/1 (Actividades de urgencia), 
pp. 231-243. Sevilla: Junta de Andalucía. http://hdl.handle.
net/20.500.11947/7744

CAMACHO CRUZ, Cristina (2007): “Ensayo de tipología formal de 
candiles de piquera. Ejemplos de ritual funerario en necrópolis 
islámicas cordobesas”, Arte, Arqueología e Historia, 14, pp. 219-229. 
https://www.artearqueohistoria.com/OLD/revista/revista14.htm

CARMONA ÁVILA, Rafael (2005): “El Palenque (Priego de Córdoba): 
introducción a su evolución urbana según la aportación de la 
arqueología y una revisión de las fuentes bibliográficas y docu-
mentales”, Antiqvitas, 17, pp. 95-112. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/autor?codigo=84858

CARMONA ÁVILA, Rafael; LUNA, Dolores (1996): “La necrópolis y los 
arrabales hispanomusulmanes de La Cava: primeros resultados 
de una excavación arqueológica de urgencia en Madinat Baguh 
(Priego de Córdoba)”, Antiqvitas, 7, pp. 115-134.

CARTA, Raffaella; GONZÁLEZ ESCUDERO, Ángel; NARVÁEZ SÁN-
CHEZ, José Antonio (2011): “Las afueras de la ciudad nazarí de 
Granada. Evolución del área de Real de Cartuja a la luz de una 
intervención arqueológica”, en Antonio Malpica Cuello, Alberto 
García Porras (ed.), Las ciudades nazaríes. Nuevas aportaciones 
desde la arqueología, pp. 109-134. Granada: Alhulia.

CARVAJAL LÓPEZ, José Cristobal (2010): “Informe de la interven-
ción arqueológica en la calle Real de Cartuja n.º 32-34, manzana 
69-60-6, Granada”, Anuario Arqueológico de Andalucía, 2004/2, Gra-
nada. Sevilla: Junta de Andalucía, pp. 423-431.

CASAL, M.ª Teresa (2001): “Los cementerios islámicos de Qurtuba”, 
Anales de Arqueología Cordobesa, 12, pp. 283-313.

CASAL, M.ª Teresa (2003): Los cementerios musulmanes de Qurtuba. 
Córdoba: Universidad.

CASAL, M.ª Teresa; LEÓN, Alberto; LÓPEZ, Rosa; VALDIVIESO, Ana; 
SORIANO, Patricio J. (2006): “Espacio y usos funerarios en la Qur-
tuba islámica”, Anales de Arqueología Cordobesa, 17/2, pp. 257-290. 
https://doi.org/10.21071/aac.v0i.8203

CASANOVAS MIRÓ, Jordi (2003): “Las necrópolis judías hispanas. 
Las fuentes y la documentación frente a la realidad arqueológica”, 
en A. M. López Álvarez y R. Izquierdo Benito (coord.), Juderías y 
sinagogas de la Sefarad medieval, pp. 493-532. Cuenca: Ediciones 
de la Universidad de Castilla-La Mancha.

http://hdl.handle.net/10486/12474
http://hdl.handle.net/10486/12474
https://www.academia.edu/3598270/Garnata_al_Yahud_Luces_y_sombras_en_la_historia_jud%C3%ADa_de_Granada
https://www.academia.edu/3598270/Garnata_al_Yahud_Luces_y_sombras_en_la_historia_jud%C3%ADa_de_Granada
https://www.academia.edu/3598270/Garnata_al_Yahud_Luces_y_sombras_en_la_historia_jud%C3%ADa_de_Granada
https://www.bcn.cat/museuhistoriaciutat/quarhis/03/03_QUARHIS_01_via_sepulcralis_pl_vila_madrid.pdf
https://www.bcn.cat/museuhistoriaciutat/quarhis/03/03_QUARHIS_01_via_sepulcralis_pl_vila_madrid.pdf
https://www.bcn.cat/museuhistoriaciutat/quarhis/03/03_QUARHIS_01_via_sepulcralis_pl_vila_madrid.pdf
http://hdl.handle.net/20.500.11947/8398
https://digibug.ugr.es/handle/10481/73505
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/38/08/07cabanerolasa.pdf
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/38/08/07cabanerolasa.pdf
http://hdl.handle.net/20.500.11947/7744
http://hdl.handle.net/20.500.11947/7744
https://www.artearqueohistoria.com/OLD/revista/revista14.htm
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=84858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=84858
https://doi.org/10.21071/aac.v0i.8203


AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 247

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

CASANOVAS MIRÓ, Jordi (2009): “Ensayo de tipología funeraria 
judía. Las tumbas de fosa y cámara lateral”, en Congreso de Arqueo-
logía Judía Medieval en la Península Ibérica. Balance y perspectivas, 
Murcia 26-28 febrero 2009. Ponencia. Preactas, s. p.

CASAS, Josep; RUIZ DE ARBULO, Joaquín (1997): “Ritos domés-
ticos y cultos funerarios. Ofrendas de huevos y gallináceas en 
villas romanas del territorio emporitano (s. III d.C.)”, Pyrenae, 28, 
pp. 211-227.

CAVILLA SÁNCHEZ-MOLERO, Francisco (2010): “La maqbara de 
Cádiz”, en A. M. Niveau de Villedary y V. Gómez (coord.), Las necró-
polis de Cádiz. Apuntes de Arqueología gaditana en homenaje a J. F. 
Sibón Olano, pp. 449-457. Cádiz: Diputación - Universidad.

CEPILLO GALVÍN, Jorge Juan; BAREA PAREJA, Virginia; LARREA 
CASTILLO, Isabel; FERNÁNDEZ CUBERO, Laura (2006a): “Activi-
dad arqueológica preventiva en la maqbara califal de la unidad 
de ejecución P4-Bis del P.G.O.U. de Córdoba. Manzana 5”, Anuario 
Arqueológico de Andalucía 2003, III/1, pp. 321-328. Sevilla: Junta de 
Andalucía. http://hdl.handle.net/20.500.11947/8015

CEPILLO GALVÍN, Jorge Juan; BAREA PAREJA, Virginia; LARREA 
CASTILLO, Isabel; FERNÁNDEZ CUBERO, Laura (2006b): “Interven-
ción arqueológica de urgencia en la maqbara califal de la unidad 
de ejecución P4-Bis del P.G.O.U. de Córdoba. Manzana 4”, Anuario 
Arqueológico de Andalucía 2003, III/1, pp. 313-320. Sevilla: Junta de 
Andalucía. http://hdl.handle.net/20.500.11947/8014

CEPILLO GALVÍN, Jorge Juan; LARREA CASTILLO, Isabel; BAREA 
PAREJA, Virginia; FERNÁNDEZ CUBERO, Laura (2006c): “Interven-
ción Arqueológica de Urgencia en la maqbara califal de la Unidad 
de Ejecución P4-Bis del P.G.O.U. de Córdoba. Parcelas 5 y 7”, Anua-
rio Arqueológico de Andalucía 2003, III/1, pp. 305-312. Sevilla: Junta 
de Andalucía. http://hdl.handle.net/20.500.11947/8013

CERVERA FRAS, María José (1995): “Las Adoas de Morata de Jalón 
(Zaragoza)”, en A. Temimi (Ed.), Actes du VI Symposium International 
d’Études Morisques sur: État des Études de Moriscologie durant les 
treinte dernières années, pp. 85-95. Zaghouan: CEROMDI.

CHAPA BRUNET, Teresa; PEREIRA SIESO, Juan; MADRIGAL BELIN-
CHÓN, Antonio; LÓPEZ TRAPERO, M. Teresa (1991): “La sepultura 
11/145 de la necrópolis ibérica de Los Castellones de Ceal (Hinoja-
res, Jaén)”, Trabajos de Prehistoria, 48, pp. 333-348.

CHÁVET LOZOYA, María (2015): Los rituales de enterramiento islá-
micos en al-Andalus (ss. VIII-XVI): las tumbas tipo laḥd. Arqueología 
de la muerte en Madīnat Lūrqa. Tesis doctoral, Universidad de Gra-
nada, Departamento de Historia Medieval. https://digibug.ugr.es/
handle/10481/45887

CHÁVET LOZOYA, María; SÁNCHEZ GALLEGO, Rubén (2010): “Hallaz-
gos arqueológicos inéditos en la ciudad de Lorca: Resultados de la 
intervención científica desarrollada en el entorno de la iglesia del 
Carmen (Barrio de Gracia)”, Clavis, 6, pp. 9-31.

CHINCHILLA GÓMEZ, Marina (1986): “Jarras omeyas inutilizadas 
intencionadamente”, en Actas del I Congreso de Arqueología Medie-
val Española. Huesca, 1985, IV, pp. 283-300. Zaragoza: Diputación 
General de Aragón.

CODERA, Francisco (1899): Decadencia y desaparición de los Almo-
rávides en España. Zaragoza: Comas Hermanos.

CORZO SÁNCHEZ, Jorge Ramón (1992): “Topografía y ritual en la 
necrópolis de Cádiz”, SPAL. Revista de Prehistoria y Arqueología de 
la Universidad de Sevilla, 1, pp. 263-292.

DE JUAN GARCÍA, Antonio (1986): “Enterramientos medievales en 
el circo romano de Toledo: Estudio tipológico”, en Actas del I Con-
greso de Arqueología Medieval Española. Huesca 1985, III, pp. 641-
654. Zaragoza: Diputación General de Aragón.

DE JUAN GARCÍA, Antonio (1987): Los enterramientos musulmanes 
del circo romano de Toledo. Toledo: Museo de Santa Cruz.

DE JUAN GARCÍA, Antonio; SAÍNZ PASCUAL, María Jesús; SÁN-
CHEZ-PALENCIA, Francisco-Javier (1988): “Excavación de urgencia en 
el cementerio islámico del circo romano de Toledo”, en I Congreso de 
Historia de Castilla-La Mancha, 5, pp. 41-49. Ciudad Real: Servicio de 
Publicaciones de la Junta de Comunidades de Castilla-La Mancha.

DE MIGUEL IBÁÑEZ, María Paz (2016): La maqbara de Pamplona (s. 
VIII). Aportes de la osteoarqueología al conocimiento de la islamiza-
ción en la Marca Superior. Tesis doctoral, Universidad de Alicante. 
http://hdl.handle.net/10045/54212

DE TORRES LOZANO, M.ª Inés; LÓPEZ RODRÍGUEZ, José Ignacio; 
GESTOSO MOROTE, David (2018): “Excavación arqueológica en la 
maqbara de Yabal Faruh, calle Huerto del Conde n.º 15 de Málaga”, 
Anuario Arqueológico de Andalucía 2018, doc. s.p. http://hdl.handle.
net/20.500.11947/19161

DÍAZ, Amador; LIROLA, Jorge (1989): “Nuevas aportaciones al estu-
dio de los cementerios islámicos en la Granada nazarí”, Revista del 
Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, 3, pp. 103-126.

DOUTTÉ, Edmond (1905): Merrâkech. París: Comité du Maroc.

DURAN, Agustí; MILLÀS, José María (1947): “Una necrópolis judaica 
en el Montjuïc de Barcelona”, Sefarad, 7/2, pp. 231-259.

ECHEVARRÍA, Ana (1999): “Política y religión frente al islam: la evo-
lución de la legislación real castellana sobre musulmanes en el 
siglo XV”, Qurṭuba, 4, pp. 45-72.

ECHEVARRÍA, Ana (2020): “Enterramientos y ritos funerarios islá-
micos: de lo andalusí a lo mudéjar a través del caso toledano”, 
Studia historica. Historia medieval, 38/1, pp. 81-112. https://doi.
org/10.14201/shhme202038181112

FERNÁNDEZ DOMÍNGUEZ, Carmen (1995): “Último sondeo en el 
cementerio islámico de Málaga”, en Acién y Torres (eds.), Estudios 
sobre cementerios, pp. 69-82.

FERNÁNDEZ GUIRADO, M.ª Inés (1993): “Informe arqueológica del 
sondeo realizado en calle Agua n.º 16 (Málaga)”, Anuario Arqueoló-
gico de Andalucía, 1991, l/3, Actividades de Urgencia, Sevilla, Junta 
de Andalucía, pp. 319-325.

FERNÁNDEZ GUIRADO, Inés (1995): “La necrópolis musulmana 
de Yabal Faruh (Málaga). Nuevas Aportaciones”, en Acién y Torres 
(eds.), Estudios sobre cementerios, pp. 37-68.

FIERRO, Maribel (2000): “El espacio de los muertos: fetuas anda-
lusíes sobre tumbas y cementerios”, en P. Cressier, M. Fierro y J.-P. 
Van Staevel (eds.), Urbanisme musulman, pp. 153-189. Madrid: Casa 
de Velázquez-CSIC.

FIERRO, Maribel (2014): “Los musulmanes andalusíes ante la 
muerte: normas y prácticas”, en E. López Ojeda (coord.), De la tie-
rra al cielo. Ubi sunt qui ante nos in hoc mundo fuere? XXIV Semana 
de Estudios Medievales, Nájera, del 29 de julio al 2 de agosto de 2013. 
Logroño: Instituto de Estudios Riojanos, pp. 189-218.

FLORS, Enric (coord.) (2009): Torre la Sal (Ribera de Cabanes, Cas-
tellón) Evolución del paisaje antrópico desde la prehistoria hasta el 

http://hdl.handle.net/20.500.11947/8015
http://hdl.handle.net/20.500.11947/8014
http://hdl.handle.net/20.500.11947/8013
https://digibug.ugr.es/handle/10481/45887
https://digibug.ugr.es/handle/10481/45887
http://hdl.handle.net/10045/54212
http://hdl.handle.net/20.500.11947/19161
http://hdl.handle.net/20.500.11947/19161
https://doi.org/10.14201/shhme202038181112
https://doi.org/10.14201/shhme202038181112


AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184248

Ana Labarta

medioevo. Castellón: Diputación. https://repositori.uji.es/xmlui/
handle/10234/49074

FRESNEDA PADILLA, Eduardo et alii (1992): “Excavación arqueoló-
gica de emergencia en la necrópolis musulmana de Sahl ben Malic. 
Hospital Real (Granada)”, Anuario Arqueológico de Andalucía 1990, 
III, pp. 173-178. http://hdl.handle.net/20.500.11947/16046

FRESNEDA PADILLA, Eduardo et alii (1995): “Orfebrería andalusí: 
La necrópolis de Bāb Ilvīra”, en El zoco. Catálogo de exposición, 
pp. 43-48. Barcelona: Lunwerg.

FUENTES MELGAR, Patricia; SASTRE BLANCO, José Carlos (2012): 
“Los osculatorios en el contexto de la Antigüedad tardía”, en Actas 
de las segundas jornadas de jóvenes investigadores del valle del 
Duero, III, pp. 395-408. Valladolid: Glyphos. https://dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=5047247

GALVE IZQUIERDO, M.ª Pilar (2018): “Rito y costumbre funeraria en 
la Zaragoza islámica”, en J. M. Ortega Ortega (ed.), Actas. II Jorna-
das de Arqueología Medieval en Aragón. Reconstruir Al-Andalus en 
Aragón, Teruel, 2016, pp. 109-172. Teruel: Diputación-Museo de 
Teruel.

GALVE IZQUIERDO, Pilar; BENAVENTE SERRANO, José Antonio 
(1991): “Las necrópolis islámicas de Zaragoza”, Las Necrópolis de 
Zaragoza, Cuadernos de Zaragoza, 63, pp. 85-98. https://www.
zaragoza.es/contenidos/cultura/publicaciones/CUADERNOS_
ZARAGOZA/447.pdf

GALVE IZQUIERDO, Pilar; BENAVENTE SERRANO, José Antonio 
(1992): “La necrópolis islámica de la puerta de Toledo de Zara-
goza”, en III Congreso de Arqueología Medieval Española (Oviedo, 
1989), Actas, II, pp. 383-390. Oviedo: Universidad.

GARCÍA GÓMEZ, Emilio; LÉVI-PROVENÇAL, E. (1948): Sevilla a 
comienzos del siglo XII. El tratado de Ibn ‘Abdūn. Madrid: Moneda 
y Crédito; Sevilla: Servicio Municipal de Publicaciones, 1981 y 
reeds.

GARCÍA MACIÁ, José; ALFOSEA SÁEZ, Emilia (1996): “Un cemente-
rio islámico en Callosa de Segura, Alicante”, en Actas del XXIII Con-
greso Nacional de Arqueología, Elche 1995, II, pp. 445-454. Elche: 
Ayuntamiento.

GARCÍA PORRAS, Alberto (2009): “Jarritas nazaríes de pasta roja 
¿una pieza de uso funerario?” en Cerámica Nazarí. Coloquio Inter-
nacional, pp. 237-255. Granada: Patronato de la Alhambra.

GARCÍA RUIZ, M.ª Victoria (2009): “Los judíos en la Málaga de finales 
del siglo XV”, Baetica. Estudios de Arte, Geografía e Historia, 31, pp. 
229-253.

GILOTTE, Sophie; CÁCERES GUTIÉRREZ, Yasmina (dir.) (2017): 
Al-Balât. Vida y guerra en la frontera de al-Andalus. Cáceres: 
Diputación-Junta de Extremadura. https://shs.hal.science/hal-
shs-01643193/file/catalogoexpo_ALBALAT_red.pdf

GRACIA MARTÍNEZ, Miriam (2020): La maqbara oriental de Sara-
qusta. Aportes a la osteoarqueología de Aragón. Tesis doctoral, Uni-
versidad de Zaragoza, Ciencias de la Antigüedad. https://zaguan.
unizar.es/record/99433/files/TESIS-2021-058.pdf

GUTIÉRREZ GONZÁLEZ, Francisco Javier; LALIENA CORBERA, 
Carlos; PINA PARDOS, Miriam (2016): “43. La maqbara medieval de 
Tauste. Primeras investigaciones”, en Actas. I Congreso de Arqueo-
logía y Patrimonio Aragonés, 24 y 25 de noviembre 2015, pp. 433-442. 
Zaragoza: Colegio Oficial de Doctores y Licenciados en Filosofía y 
Letras y en Ciencias de Aragón.

HERRERÍN LÓPEZ, Jesús (2004): La Maqbara de Santa Clara. Estu-
dio de una necrópolis musulmana en Cuéllar. Segovia: Obra social y 
cultural de Caja Segovia.

HIDALGO, Rafael; FUERTES, M.ª del Camino (2001): “Córdoba, entre 
la Antigüedad clásica y el islam. Las transformaciones de la ciudad 
a partir de la información de las excavaciones en Cercadilla”, Cua-
dernos Emeritenses, 17, pp. 225-264.

IBN BAŠKUWĀL (1989): Ṣila. Ed. I. al-Abyārī. Cairo: Dār al-kitāb 
al-miṣrī - Beirut: Dār al-kitāb al-lubnānī.

JIMENEZ GADEA, Javier (2016): “Espacios y manifestaciones mate-
riales de los musulmanes castellanos: presencias y ausencias de 
una minoría medieval”, Edad Media, Revista de Historia, 17, pp. 67-95. 
https://revistas.uva.es/index.php/edadmedia/article/view/391

JORGE ARAGONESES, Manuel (1966): Museo de la muralla árabe de 
Murcia. Madrid: Ministerio de Educación Nacional.

LABARTA, Ana (1978): “Oraciones cristianas aljamiadas en pro-
cesos inquisitoriales de moriscos valencianos”, Boletín de la Real 
Academia de Buenas Letras de Barcelona, 37, pp. 177-197. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7250241

LABARTA, Ana (1979): “Los libros de los moriscos valencianos”, 
Awrāq, 2, pp. 72-80.

LABARTA, Ana (2017): Anillos de la Península Ibérica. 711-1611. 
Valencia: Alhorí.

LABARTA, Ana (2021): “Joyas medievales en Murcia”, Tudmīr. 
Revista del Museo Santa Clara. Murcia, 6, pp. 81-122. https://www.
museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/
Tudmir+n%C2%BA6/0c61bca7-27f6-42da-9608-692aa5952896

LABARTA, Ana (2023): “Las joyas de los muertos (siglos VIII-XVI)”, 
Boletín de Arqueología Medieval, 21, pp. 95-118. https://aeam.es/
category/boletin-de-arqueologia-medieval/

LABARTA, Ana; ESCRIBANO, J. Carlos (2000): “Las bibliotecas de 
dos alfaquíes borjanos”, Anaquel de Estudios Árabes, 11, pp. 355-
367. https://core.ac.uk/download/pdf/70989845.pdf

LABARTA, Ana; LÓPEZ, Inmaculada; LÓPEZ, Agustín (2014-2015): 
“Anillos y cornalinas de época califal hallados en cuatro enterra-
mientos cordobeses”, Anales de Arqueología Cordobesa, 25-26, 
pp. 255-278. http://hdl.handle.net/10396/15819

LACAVE, José Luis (1992): Juderías y sinagogas españolas. Madrid: 
Mapfre.

LEÓN MUÑOZ, Alberto (2008-2009): “"¡Hombres! la promesa de 
Dios es verdadera"… El mundo funerario islámico en Córdoba 
(siglos VIII-XIII)”, Arqueología Medieval, 4-5, pp. 24-49. https://core.
ac.uk/download/pdf/39144814.pdf

LIBRO (1993): Libro de Dichos Maravillosos (Misceláneo morisco de 
magia y adivinación). Introducción, interpretación, glosarios e índi-
ces por A. Labarta. Madrid: CSIC-ICMA.

LÓPEZ GUERRERO, Rosa (2010): “Actividad arqueológica preven-
tiva en la Manzana 3 del Peri MA-4B. Córdoba”, Anuario Arqueo-
lógico de Andalucía 2005. Córdoba, pp. 807-816. Sevilla: Junta de 
Andalucía. http://hdl.handle.net/20.500.11947/3002

LÓPEZ LÓPEZ, M.; FRESNEDA PADILLA, E.; TORO MOYANO, I.; PEÑA 
RODRÍGUEZ, J. M.; ARROYO PÉREZ, E. (1995): “La necrópolis musul-
mana de Puerta Elvira (Granada)”, en Acién y Torres (eds.), Estudios 
sobre cementerios, pp. 137-159.

https://repositori.uji.es/xmlui/handle/10234/49074
https://repositori.uji.es/xmlui/handle/10234/49074
http://hdl.handle.net/20.500.11947/16046
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5047247
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5047247
https://www.zaragoza.es/contenidos/cultura/publicaciones/CUADERNOS_ZARAGOZA/447.pdf
https://www.zaragoza.es/contenidos/cultura/publicaciones/CUADERNOS_ZARAGOZA/447.pdf
https://www.zaragoza.es/contenidos/cultura/publicaciones/CUADERNOS_ZARAGOZA/447.pdf
https://shs.hal.science/halshs-01643193/file/catalogoexpo_ALBALAT_red.pdf
https://shs.hal.science/halshs-01643193/file/catalogoexpo_ALBALAT_red.pdf
https://zaguan.unizar.es/record/99433/files/TESIS-2021-058.pdf
https://zaguan.unizar.es/record/99433/files/TESIS-2021-058.pdf
https://revistas.uva.es/index.php/edadmedia/article/view/391
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7250241
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7250241
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA6/0c61bca7-27f6-42da-9608-692aa5952896
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA6/0c61bca7-27f6-42da-9608-692aa5952896
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA6/0c61bca7-27f6-42da-9608-692aa5952896
https://aeam.es/category/boletin-de-arqueologia-medieval/
https://aeam.es/category/boletin-de-arqueologia-medieval/
https://core.ac.uk/download/pdf/70989845.pdf
http://hdl.handle.net/10396/15819
https://core.ac.uk/download/pdf/39144814.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/39144814.pdf
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3002


AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184 249

El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

LÓPEZ SEGUÍ, Eduardo; TORREGROSA GIMÉNEZ, Palmira; QUILES 
MUÑOZ, Juan; DE MIGUEL IBÁÑEZ, M.ª Paz; NAVARRO POVEDA, 
Concepción (2005): “La necrópolis islámica de L'Alfossar (Novelda, 
Alicante)”, Recerques del Museu d’Alcoi, 14, pp. 143-156. https://
raco.cat/index.php/RecerquesMuseuAlcoi/issue/view/13370

MAESE, Xavier; CASANOVAS, Jordi (2002-2003): “Nova aproximació a 
la cronologia del cementiri jueu de Montjuïc (Barcelona)”, Tamid, 4, pp. 
7-25. https://revistes.iec.cat/index.php/tamid/article/view/7332.001

MAQUEDANO CARRASCO, Bienvenido; ROJAS RODRÍGUEZ-MALO, 
Juan Manuel; SÁNCHEZ PELÁEZ, Elena I. (2002): “Nuevas aporta-
ciones al conocimiento de las necrópolis medievales de la Vega 
Baja de Toledo (I)”, Tulaytula: Revista de la Asociación de Amigos del 
Toledo Islámico, 9, pp. 19-53; (y II), 10, pp. 27-68. https://dialnet.uni-
rioja.es/servlet/articulo?codigo=2481324 https://dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=2482034

AL-MARRĀKUŠĪ (1955): Colección de Crónicas árabes de la recon-
quista, volumen IV, Kitāb al-mu‘ŷib fī taljīṣ ajbār al-Magrib. Traduc-
ción española de A. Huici Miranda. Tetuán: Editora marroquí.

AL-MARRĀKUŠĪ (1998): al-Mu‘ŷib fī taljīṣ ajbār al-Magrib. Ed. Jalīl 
‘Imrān al-Manṣūr. Beirut: Dār al-kutub al-‘ilmiyya.

MARTÍ, Javier; CARDONA, Joan (1992): “La necrópolis de Bellre-
guard y otros datos sobre necrópolis moriscas valencianas”, III 
Congreso de Arqueología Medieval Española (Oviedo, 1989), Actas, 
II, pp. 397-405. Oviedo: Universidad.

MARTÍNEZ GARCÍA, Julián; MELLADO SÁEZ, Carmen; MUÑOZ MAR-
TÍN, M.ª del Mar (1995): “Las necrópolis hispanomusulmanas de Alme-
ría”, en Acién y Torres (eds.), Estudios sobre cementerios, pp. 83-115.

MARTÍNEZ RODRIGUEZ, Andrés (1996): “Excavaciones de urgencia 
en la calle Rojo, n.º 2, Lorca”, Memorias de Arqueología, 5, Murcia, pp. 
629-656. https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-5

MARTÍNEZ RODRIGUEZ, Andrés (1997): “Aportaciones al cemente-
rio islámico de Lorca. Excavaciones en la calle Núñez de Arce, n.º 9 
(Lorca)”, Memorias de Arqueología, 6, Murcia, pp. 377-384. https://
www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6

MARTÍNEZ RODRÍGUEZ, Andrés (2013): Lorca almohade. Ciudad y 
territorio. Murcia: Universidad.

MARTÍNEZ RODRIGUEZ, Andrés; PONCE GARCÍA, Juana (1994): 
“Objetos de la vida cotidiana medieval cristiana”, La Frontera. Catá-
logo de exposición, pp. 33-39. Lorca: Museo Arqueológico. https://
museoarqueologico.lorca.es/publicaciones.html

MEZQUÍRIZ IRUJO, María Ángeles (2011): “Catálogo de bronces 
romanos recuperados en el territorio de Navarra”, Trabajos de 
Arqueología Navarra, 23, pp. 21-118. https://revistas.navarra.es/
index.php/TAN/article/view/110

MOLERO-RODRIGO, Isabel (2019): “Estudio bioantropológico de dos 
maqābir en Toledo: apuntes sobre indigenismo en al-Andalus”, Al-Qan-
tara, 40/2, pp. 407-430. https://doi.org/10.3989/alqantara.2019.013

MOREDA BLANCO, Francisco Javier; SERRANO NORIEGA, Rosalía 
(2008): “Excavación arqueológica en el cementerio de rito islámico 
de San Nicolás. Ávila (mayo-junio de 2002)”, Oppidum, 4, pp. 185-212. 
https://oppidum.es/oppidum-04-pdf/op04.10_moreda-serrano.pdf

MORENA LÓPEZ, José Antonio (1994): “Nuevas aportaciones sobre 
el Aqua Vetus Augusta y la necrópolis occidental de Colonia Patricia 
Corduba”, Anales de Arqueología Cordobesa 5, Córdoba, pp. 155-
171. https://doi.org/10.21071/aac.v0i.11368

MURCIANO CALLES, J. M.; FERREIRA LÓPEZ, M. J. (2019): “33. Huevo 
de gallina”, en R. Sabio González (ed.), Animalia inter emeritenses, 
Catálogo de exposición, pp. 85-86. Madrid: Ministerio de Cultura y 
Deporte.

MUSEO (2003): Museo de Zaragoza. Guía. M. Beltrán Lloris y J. Á. Paz 
Peralta (coord.). Zaragoza: Gobierno de Aragón, Departamento de 
Cultura y Turismo. http://www.museodezaragoza.es/wp-content/
uploads/2012/10/guia-del-museo.pdf

MUSEU (2021): Museu de Ceràmica de Manises. Valencia: Diputació.

NAVARRO PALAZÓN, Julio (1986): “Arquitectura y artesanía en la 
Cora de Tudmir”, en Historia de Cartagena, V, pp. 413-485. Murcia: 
Mediterráneo.

NAVARRO PÉREZ, Mercedes (2018): “La Maqbara del camino de 
Bayyāsa (Marroquíes Bajos, Jaén)”, Lucentum, 37, pp. 281-303.

PALENCIA, Alonso de (1909): Guerra de Granada. Traducido al cas-
tellano por A. Paz y Meliá, tomo 5. Madrid: Imprenta de la Revista 
de Archivos.

PASCUAL PACHECO, Josefa (1992): “La necrópolis islámica de L'Al-
moina (Valencia). Primeros resultados arqueológicos”, III Congreso 
de Arqueología Medieval Española (Oviedo, 1989), Actas, II, pp. 406-
412. Oviedo: Universidad.

PASCUAL, Pepa; VIOQUE, José (2010): El alcázar islámico de Valen-
cia. Valencia: Ayuntamiento.

OSUNA GONZÁLEZ, Sonia (2010): “Actividad arqueológica preven-
tiva en la M-10 del P. P. 07 de Córdoba”, Anuario Arqueológico de 
Andalucía 2006. Córdoba, pp. 848-855. Sevilla: Junta de Andalucía. 
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3433

PERAL BEJARANO, Carmen (1995): “Excavación y estudio de los 
cementerios urbanos andalusíes. Estado de la cuestión”, en Acién 
y Torres (eds.), Estudios sobre cementerios, pp. 11-36.

PINILLA, Rafael (1997): “Aportaciones al estudio de la topografía 
de Córdoba islámica: almacabras”, Qurtuba. Estudios Andalusíes, 2, 
pp. 175-214.

PIÑERO PALACIOS, Juan Manuel (2018): “Yabal Faruh: diacronía de 
un espacio funerario en al-Andalus”, en Manuel J. Parodi Álvarez 
(coord.), Arqueología de la muerte. V Jornadas de Arqueología del 
Bajo Guadalquivir, Sanlúcar de Barrameda, 2017, Sanlúcar de Barra-
meda, pp. 81-112.

PIZARRO ALTUZARRA, David (2010): “Actividad arqueológica pre-
ventiva en c/ Los Ríos n.º 2 de Córdoba”, Anuario Arqueológico de 
Andalucía 2005. Córdoba, pp. 817-825. Sevilla: Junta de Andalucía. 
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3003

PIZARRO ALTUZARRA, David; SIERRA MONTESINOS, Manuel (2007): 
“Excavación en el sector meridional de la necrópolis islámica de 
Qurtuba”, Antiqvitas, 18-19, pp. 177-187. https://www.antiqvitas.es/
indice-descargas.asp

POIRET, Jean Louis Marie (1791): Travels through Barbary in a series 
of letters written from the ancient Numidia in the years 1785 and 1786 
and containing an account of the customs and manners of the Moors 
and Bedouin Arabs. Londres: Foster.

PONCE GARCÍA, Juana (1997): “Excavaciones en el cementerio 
islámico y necrópolis ibérica de c/ Rubira, n.º 12 (Lorca, Murcia)”, 
Memorias de Arqueología, 6, Murcia, pp. 328-362. https://www.
patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6

https://raco.cat/index.php/RecerquesMuseuAlcoi/issue/view/13370
https://raco.cat/index.php/RecerquesMuseuAlcoi/issue/view/13370
https://revistes.iec.cat/index.php/tamid/article/view/7332.001
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2481324
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2481324
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2482034
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2482034
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-5
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6
https://museoarqueologico.lorca.es/publicaciones.html
https://museoarqueologico.lorca.es/publicaciones.html
https://revistas.navarra.es/index.php/TAN/article/view/110
https://revistas.navarra.es/index.php/TAN/article/view/110
https://doi.org/10.3989/alqantara.2019.013
https://oppidum.es/oppidum-04-pdf/op04.10_moreda-serrano.pdf
https://doi.org/10.21071/aac.v0i.11368
http://www.museodezaragoza.es/wp-content/uploads/2012/10/guia-del-museo.pdf
http://www.museodezaragoza.es/wp-content/uploads/2012/10/guia-del-museo.pdf
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3433
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3003
https://www.antiqvitas.es/indice-descargas.asp
https://www.antiqvitas.es/indice-descargas.asp
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6


AyTM 31, 2024 - e8701 - I.S.S.N.: 1134-3184250

Ana Labarta

PONCE GARCÍA, Juana (2002): “Los cementerios islámicos de 
Lorca. Aproximación al ritual funerario”, Alberca: Revista de la Aso-
ciación de Amigos del Museo Arqueológico de Lorca, 1, pp. 115-147. 
http://www.amigosdelmuseoarqueologicodelorca.com/alberca/
pdf/alberca1/articulo8.pdf

POZO MARTÍNEZ, Indalecio (1990): “El ritual funerario y los 
cementerios islámicos en la Región de Murcia”, en Guía Islámica 
de la Región de Murcia, pp. 113-121. Murcia: Editora Regional de  
Murcia.

AL-QAYRAWĀNĪ (1952): La Risāla. Texte arabe et traduction 
française par Léon Bercher. Argel: Jules Carbonel.

RAGA RUBIO, Manuela (1994): “La Necròpolis morisca de l’Arnet 
(Rugat). Tipologia dels seus enterraments”, Alba, 9, pp. 55-60.

RAMÍREZ AGUILA, Juan Antonio; URUEÑA GÓMEZ, M.ª Isabel 
(1998): “Aportaciones al estudio del poblamiento en Alhama 
de Murcia: Excavaciones en calle Corredera, 5 y 7”, Memorias de 
Arqueología, 7, Murcia, pp. 329-378. https://www.patrimur.es/-/
memorias-de-arqueologia-7

REKLAITYTE, Ieva (2015): “A religious and cultural synthesis in 
Post-Medieval Spain according to the archaeological data from 
the graveyard of Muel (Saragossa, Spain)”, en F. Sabaté y J. Bru-
fal (coord.), Arqueologia medieval: Els espais sagrats, pp. 255-265. 
Lérida: Pagès ed.

REQUEJO LÓPEZ, Virginia; MAQUEDA GARCÍA-MORALES, Raúl 
(2010): “Excavación en el cementerio medieval del Cerro de La 
Horca, c/Valdivias-c/Covarrubias”, en A. Madrigal Belinchón y M. 
R. Perlines Benito (coord.), Actas de las II Jornadas de Arqueología 
de Castilla-La Mancha: Toledo 2007, 2, pp. 726-764. Toledo: Diputa-
ción- Junta de Castilla-La Mancha.

RODRÍGUEZ FERNÁNDEZ, Antonio; ROSADO TEJERIZO, Elena 
(2015): “Excavación arqueológica en la necrópolis medieval de 
San Lázaro, Toledo”, en G. Branco, L. Rocha, C. Duarte, J. de Oli-
veira y P. Bueno Ramírez (eds.), Arqueologia de Transição: O Mundo 
Funerário. Actas do II Congresso Internacional sobre Arqueologia de 
Transição (29 de Abril a 1 de Maio 2013), pp. 224-233. Évora: Chaia.

ROMO SALAS, Ana; VARGAS JIMÉNEZ, Juan Manuel; DOMÍNGUEZ 
BERENGENO, Enrique; ORTEGA GORDILLO, Mercedes (2001): “De 
las termas a la mackbara. Intervención arqueológica en la plaza de 
España de Écija (Sevilla)”, Anuario Arqueológico de Andalucía 1998, 
III/2, pp. 979-996. Sevilla: Junta de Andalucía. http://hdl.handle.
net/20.500.11947/17381

ROSELLÓ BORDOY, Guillermo (1989): “Almacabras, ritos funerarios 
y organización social en al-Andalus”, en III Congreso de Arqueolo-
gía Medieval Española (Oviedo, 1989), Actas, I, pp. 151-168. Oviedo: 
Universidad.

ROYO GUILLÉN, José Ignacio; VILADÉS CASTILLO, José María; 
CEBOLLA BERLANGA, José Luis (1990): “Excavación de urgencia en 
el yacimiento de «E1 Quez» y su necrópolis islámica (Alberite de 
San Juan, Zaragoza)”, Arqueología Aragonesa, pp. 335-342. Zara-
goza: Diputación General de Aragón, Departamento de Cultura y 
Educación.

ROZA CANDÁS, Pablo (2012): “La «carta del muerto». Testimonios 
aljamiados y prácticas clandestinas en los rituales funerarios 
moriscos”, en R. Suárez García y I. Ceballos Viro (eds.), Aljamías in 
memoriam Álvaro Galmés de Fuentes y Iacob M. Hassán, pp. 45-74. 
Gijón: Trea.

RUIZ MOLINA, Liborio (2019): “Amuletos y talismanes islámicos pro-
cedentes del hisn Yakka (Yecla-Murcia)”, Tudmīr, 5, pp. 51-62. https://
www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/
Tudmir+n%C2%BA+5/43bd022d-81d5-495b-b0ce-13e155f3e522

RUIZ DE MARCO, A.; ARELLANO, O. L.; HERAS, E.; LERÍN, M.; BARRIO, 
R.; TARANCÓN, M. J.; BALADO, A.; ESCRIBANO, M. C.; HERRÁN, J. 
I.; SANTAMARÍA, J. E.; VEGA, D. (1989-1990): “Las necrópolis de rito 
islámico en Castilla y León”, Nvmantia, 4, pp. 207-218.

SÁNCHEZ, Rubén; CHÁVET, María; AYASO, José Ramón (2009-2010): 
“Estudio de un anillo con sello: indicador arqueológico del ritual 
de enterramiento islámico y evidencia documental del primer 
asentamiento musulmán en Lurqa (Lorca, Murcia)”, Estudios sobre 
patrimonio, cultura y ciencia medievales, 11-12, pp. 195-214. https://
digibug.ugr.es/handle/10481/62941

SÁNCHEZ GALLEGO, Rubén; CHÁVET LOZOYA, María (2005-2006): 
“El cementerio islámico de Lorca. Estado de la cuestión”, Estudios 
sobre Patrimonio, cultura y ciencia medievales, 7-8, pp. 259-276. 
https://digibug.ugr.es/handle/10481/62760

SERRANO MARCOS, María Luisa (1994): “Transformación urbana: 
de cementerio islámico a centro alfarero en época cristiana (siglo 
XIV) en la ciudad de Valencia”, en Actas IV CAME, Alicante 1993, II, pp. 
193-203. Alicante: Diputación-AEAM.

TOMASSETTI GUERRA, José María; FERNÁNDEZ GALLEGO, Cibeles; 
SUÁREZ PADILLA, José; BRAVO JIMÉNEZ, Salvador; JIMÉNEZ-CA-
MINO ÁLVAREZ, Rafael M.ª; NAVARRO LUENGO, Ildefonso (2006): 
“El cementerio islámico del Fuerte de Santiago (Algeciras, Cádiz). 
Nuevas excavaciones y síntesis interpretativa”, Almoraima, 33, pp. 
147-170. https://institutoecg.es/wp-content/uploads/2019/03/
Almoraima33-147-170.pdf

TORRES BALBÁS, Leopoldo (1954): “Mozarabías y juderías de las 
ciudades hispanomusulmanas”, Al-Andalus, 19, pp. 172-197.

TORRES BALBÁS, Leopoldo (1957): “Cementerios hispanomusul-
manes”, Al-Andalus, 22, pp. 144-207. https://oa.upm.es/34207/

TRELIS, Julio; ORTEGA, José Ramón; REINA, Inmaculada; ESQUEM-
BRE, Marco Aurelio (2009): “El cementerio mudéjar del Raval (Cre-
villent-Alicante)”, Arqueología y Territorio Medieval, 16, pp.179-216. 
https://doi.org/10.17561/aytm

VAQUERIZO, Desiderio (coord.) (2001): Funus Cordubensium. Cos-
tumbres funerarias en la Córdoba romana. Córdoba: Universidad.

VÁZQUEZ, Miguel Ángel (2007): Desde la penumbra de la fosa. La 
concepción de la muerte en la literatura aljamiado morisca. Madrid: 
Trotta.

VIGUERA MOLINS, María Jesús (1995): El Islam en Aragón. Zaragoza: 
Caja de Ahorros de la Inmaculada.

AL-WANŠĀRĪSĪ (1981): al-Miʿyār. Rabat: Wizārat al-awqāf wa-l-šu’ūn 
al-islāmiyya.

YÇA DE SEGOVIA (1853): “Suma de los principales mandamientos 
y devedamientos de la ley y çunna”, Memorial histórico español, 5, 
pp. 247-421. Madrid: RAH. https://www.bibliotecavirtualdeandalu-
cia.es/catalogo/es/consulta/registro.do?id=100036

ZOZAYA STABEL-HANSEN, Juan (2000): “Candelabros y candiles. 
Una posible pieza almohade”, en Scripta in Honorem. Enrique A. 
Llobregat Conesa, I, pp. 521-526. Alicante: Diputación.

http://www.amigosdelmuseoarqueologicodelorca.com/alberca/pdf/alberca1/articulo8.pdf
http://www.amigosdelmuseoarqueologicodelorca.com/alberca/pdf/alberca1/articulo8.pdf
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-7
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-7
http://hdl.handle.net/20.500.11947/17381
http://hdl.handle.net/20.500.11947/17381
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA+5/43bd022d-81d5-495b-b0ce-13e155f3e522
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA+5/43bd022d-81d5-495b-b0ce-13e155f3e522
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA+5/43bd022d-81d5-495b-b0ce-13e155f3e522
https://digibug.ugr.es/handle/10481/62941
https://digibug.ugr.es/handle/10481/62941
https://digibug.ugr.es/handle/10481/62760
https://institutoecg.es/wp-content/uploads/2019/03/Almoraima33-147-170.pdf
https://institutoecg.es/wp-content/uploads/2019/03/Almoraima33-147-170.pdf
https://oa.upm.es/34207/
https://doi.org/10.17561/aytm
https://www.bibliotecavirtualdeandalucia.es/catalogo/es/consulta/registro.do?id=100036
https://www.bibliotecavirtualdeandalucia.es/catalogo/es/consulta/registro.do?id=100036

	El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en al-Andalus 
	RESUMEN
	1. LOS ENTERRAMIENTOS DE LOS MUSULMANES
	1.1. El ritual y su normativa 
	1.2. No le metan oro ni plata ni otras cosas 
	1.3. La “carta de la muerte” 

	2. ARQUEOLOGÍA DE LAS TUMBAS SUPUESTAMENTE ISLÁMICAS EN LA PENÍNSULA IBÉRICA 
	2.1. Historiografía de la confusión 
	2.2. Esqueletos en decúbito supino en fosa con cámara lateral 
	2.3. Ajuar y depósito funerario: un ritual de épocas pasadas 

	3. CIUDADES SUPERPUESTAS 
	3.1. Cementerios de varias culturas 
	3.2. Orzas con huevos 
	3.3. Restos de animales 

	4. MANIFESTACIONES DE PIEDAD 
	4.1. Anillos con la profesión de fe y otras expresiones religiosas 
	4.2. Cajitas y láminas de plomo 

	5. OBJETOS DE ADORNO Y VESTIDO SIN SIGNIFICADO RELIGIOSO 
	5.1. Joyas 
	5.2. Sudarios bordados 
	5.3. Botones 

	6. OTROS OBJETOS ENCONTRADOS EN EXCAVACIONES 
	6.1. Asta, hueso y metal 
	6.2. Candiles 
	6.3. Jarros y otras vasijas de cerámica 

	7. CONCLUSIONES 
	BIBLIOGRAFÍA


