Arqueologia y Territorio Medieval 31, 2024. e8701. .5.S.N.: 1134-3184 DOI: 10.17561/aytm.v31.8701

El ajuar inexistente: objetos dentro de
tumbas de musulmanes en al-Andalus

Ana Labarta!

RESUMEN

La normativa isldmica sobre enterramientos excluye
la presencia de ajuar en las tumbas. El trabajo plan-
tea estudiar los casos en los que, en contra de esta
premisa, la arqueologia ha documentado algin
objeto en su interior. Para tratar del tema es pre-
ciso identificar primero correctamente cuéles de las
sepulturas que se han excavado en yacimientos de
la peninsula ibérica son realmente de musulmanes,
a continuacion, se clasifican los materiales hallados
y se trata de determinar los motivos de su presen-
cia. La religiosidad justifica la inclusién de escritos
de caracter piadoso; tal vez las epidemias de peste
expliquen por qué alguno se enterr6 con joyas; se
pudo emplear unavasija para mantener el esqueleto
en posicién; material medieval o de épocas anterio-
res estaria mezclado entre la tierra, pero pudo haber
muchas otras causas.

Palabras clave: ritual funerario, joyeria, epigrafia
arabe, plomos.

1. LOS ENTERRAMIENTOS DE LOS
MUSULMANES?

1.1. Elritual y su normativa

Antes de que falleciera Mahoma (m. 632)
habfan muerto muchos de sus parientes, ami-
gos y seguidores musulmanes vy les habian
lavado, amortajado y enterrado de acuerdo
con sus directrices y consejos, que se transmi-
tian de manera oral. Las lineas maestras del
ritual que se debe seguir en caso de defuncién
estan establecidas claramente desde los ori-
genes del islam y siguen vigentes en nuestros
dias.

Recibido: 22/02/2024
Aprobado: 16/04/2024
Publicado: 27/05/2024

ABSTRACT

Islamic burial regulations exclude the presence of
grave goods. The article proposes to study the cases
in which, contrary to this premise, archaeology has
documented some objects inside the tombs. In
order to address this issue, it is first necessary to
correctly identify which of the graves that have been
excavated in the Iberian Peninsula are actually Mus-
lims graves. The material found have then been clas-
sified and an attempt has been made to determine
what are the possible causes of its presence. Reli-
giosity justifies the inclusion of writings of a pious
nature; perhaps plague epidemics explain why some
people were buried wearing jewels; a pottery vessel
may have been used to hold the skeleton in position;
some material from medieval or previous times may
have been mixed in the soil, but there may have been
many other causes.

Keywords: funerary ritual, jewelry, Arabic epigra-
phy, lead.

Las inhumaciones se realizan directamente
en tierra, sin atadd; el cadaver va envuelto en
un sencillo sudario y se deposita siempre en
decubito lateral derecho de forma que su ros-
tro mire hacia La Meca, una orientacion que
depende de cada localizacion geogréfica;
dentro de la fosa no se pone ningln tipo de
objetos.

Desde el inicio hubo dos tipos de fosas: la
simple zanja profunda a modo de U (al-saqq) y
la zanja con un hueco lateral a lo largo del fondo,
en el lado de gibla, lo bastante grande como
para incluir el cuerpo colocado de lado (al-lahd).
Se utilizan ambos tipos, pero este segundo se

!CatedraticadeEstudiosArabeselslamicos,jubilada,Universidad deValencia.E-mail:ana.labarta@uv.es. ORCID:0000-0001-5248-4623.
?Abreviaturas empleadas en este trabajo: AHN: Archivo Histdrico Nacional (Madrid); BNM: Biblioteca Nacional (Madrid); J: manuscrito
de la antigua Biblioteca de la Junta, hoy en la Biblioteca Toméas Navarro Tomas del CSIC (Madrid); Q: Coran; T: tumba.

Cémo citar: Labarta A, (2024): El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en al-Andalus. Arqueologia Y Territorio

Medieval, 31. e8701. https://doi.org/10.17561/aytm.v31.8701

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184


https://doi.org/10.17561/aytm.v31.8701
mailto:ana.labarta@uv.es
https://orcid.org/0000-0001-5248-4623
https://doi.org/10.17561/aytm.v31.8701

Ana Labarta

considera preferible, si el terreno es solido. Se
coloca luego una capa oblicua u horizontal de
adobes, ladrillos, maderas u otro material que
cubre al difunto para que la tierra no caiga direc-
tamente sobre él al rellenar la fosa®.

Hay normas especificas y complementa-
rias en varios hadices, que los expertos en el
tema se encargaron de transmitir, estudiar y
finalmente recopilar. Entre las colecciones de
hadices mas antiguas esta al-Muwatta’, obra
de Malik ibn Anas (m. 795). Una de las mas
completas es la de al-Bujari (m. 870), titulada
al-Sahih, que recoge los dichos y hechos de
Mahoma que se consideran veridicos. Otra de
igual titulo es de su discipulo Muslim (m. 875).
En todas ellas hay un capitulo titulado Kitab
al-yand’iz (Libro de los funerales) con conside-
raciones sobre el tema. Alguno de esos hadices
se produjo a raiz de la batalla de Uhud (625), en
la que murieron alrededor de setenta musul-
manes; la premura obligd a enterrarlos de dos
en dos y eso motivd que se plantearan dudas
que hubo que resolver.

Cuando los primeros musulmanes llegaron
a al-Andalus (711), el islam tenia un siglo de
existencia y su doctrina y ritos estaban per-
fectamente consolidados; aqui, para que la
cara del cadaver mire hacia La Meca, la fosa se
orientd y se orienta NE-SO. Cumplen con estas
normas las alrededor de doscientas tumbas
descubiertas en 2001-2003 en el cementerio
de la Plaza del Castillo de Pamplona, que los
analisis de C14 han fechado a inicios del siglo
VIl (DE MIGUEL, 2016: 95-97, 134, 120 f), la
cincuentena de la UA34 del circo romano de
Toledo, cuya cronologia se ha fijado en 863-
984 (MOLERO-RODRIGO, 2019), las del cemen-
terio de Bab al-gibla de Zaragoza, donde la
T168 se data en 810+40, T70 en 930+40 y T100
en 1070+40 (GALVE, 2018: 159-161), y las de los
demas cementerios musulmanes andalusies.

Cuando, siglos mas tarde, los reinos cristia-
nos conquistaron amplias zonas de al-Andalus,
ello supuso un cambio de estatus legal para

los musulmanes que se quedaron en ellas —a
los que los historiadores llaman ‘mudéjares'—
aunque no la renuncia a sus creencias y practi-
cas religiosas ni a muchas de sus costumbres.
La legislacién real castellana sobre musul-
manes durante el siglo XV estaba destinada
a limitar su movilidad y sus ganancias, impe-
dir sus contactos con los cristianos y fomen-
tar su segregacion, agrupandolos en barrios
marginales, sefialandolos con vestimentas
especiales y exigiéndoles a la vez discrecién
(ECHEVARRIA, 1999), pero no trataba de otros
aspectos de su vida y no afecté a su ritual. Esta
poblacién sigui6 enterrando a sus muertos del
mismo modo que en las etapas precedentes.

Solo a partir del siglo XVI, con el bautismo
obligatorio decretado en fechas que varian
seglin las zonas (1502, 1520), se impuso que
los ‘nuevos convertidos’ o ‘moriscos’ se debian
sepultar “al modo cristiano”, es decir, en decu-
bito supino y no en decubito lateral derecho.
La ordentardd en aplicarse de manera efectiva
en el reino de Valencia debido a la concordia
firmada en 1526 que establecia una morato-
ria de cuarenta afios en los que la Inquisicion
no actuaria contra los moriscos. Aun después,
solo se cumplia en los lugares donde auto-
ridades religiosas especialmente estrictas
supervisaban que se hiciera asi. Bleda (1610:
67, Indicium 36) se lamentaba “Alia etiam abo-
minabilia perpetrabant Morischi in funeribus
[...]. Quando corpus demittunt in fossam, totis
viribus, totoque conatu laborant, vt super latus
iaceat, non supinum, vt Christianorum mos
est”.

1.2. No le metan oro ni plata ni otras
cosas

La Risala, obra del tunecino al-Qayrawani
(m. 996), es un breve tratado introductorio que
compendia los conocimientos basicos sobre
credo isldmico sunnf y jurisprudencia maliki.
El capitulo XX trata de las tradiciones relativas
a las préacticas funerarias, describe la mortaja

3(Cf. las directrices e ilustraciones en la pagina de Muslim Funeral Services Ltd. Brisbane (Australia), https://www.mfs.asn.au/ghusl.
html o en https://www.marhaba.qga/funeral-rites-in-islam/ (comprobadas el 28.03.2024).

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184


https://www.mfs.asn.au/ghusl.html
https://www.mfs.asn.au/ghusl.html
https://www.marhaba.qa/funeral-rites-in-islam/

El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

y recomienda perfumar el cadaver; el XX| esta
dedicadoalaoraciénqueserezasobreelmuerto
y las invocaciones a Dios solicitando su favor,
para lo que propone una férmula; el XXII versa
sobre sepelios infantiles (AL-QAYRAWANI, 1952:
104-107, 108-115, 114-117). Esta obrita, que sigue
siendo valida, tuvo un enorme éxito durante
toda la Edad Media; prueba de ello es que se
hicieron y se conservan multitud de copias. En
1526 Ali Alguaquiel y Amet Abranda, alfaquies
de Borja (Zaragoza), entregaron sus libros a las
autoridades; entre ellos habia un ejemplar de la
Risala (LABARTA, ESCRIBANO, 2000: 364 n.° 20).
Por la lista de sus libros, sabemos que el morisco
valenciano Ahmad Bolayx tenia hacia 1582 una
copia de la Risala y dos comentarios escritos por
autores del siglo XIV (LABARTA, 1979: 78; BAR-
CELO, LABARTA, 2009: 59).

Una versién castellana de esas mismas
normas, escrita en 1472 por el alfaqui y mufti
mayor de Castilla e imam de Segovia, ‘Isa b.
Yabir, titulada Memorial de los principales man-
damientos y devedamientos de nuestra santa
ley y sunna se conserva en ejemplares manus-
critos en letra latina (J60) y en aljamiado (J1),
que estaban en poder de mudéjares y moris-
cos castellanos y aragoneses. La que se titula
Breviario sunni o cerimoniario de la seta de
Mahoma para conoscer y qualificar las cerimo-
nias de moros (BNM 2076), como su subtitulo
indica, se hizo en la Inquisicién para inspirar
y apoyar sus acusaciones; lleva al final unas
noticias adicionales sobre ceremonias recopi-
ladas por el inquisidor Pedro de Zarate, lo que
la sitla hacia 1575-1595. El proceso de copias
sucesivas ha motivado que el texto tenga
supresiones, adiciones y variantes. Respecto al
muerto, dice: “E no le amortajen seda ni sirgo,
ni le metan oro ni plata ni otras joyas ni otras
cosas” (J1: f. 7T0v-71r; también J60: f. 26r; BNM,
2076: f. 20r; YCA, 1853: 300).

Fierro expuso en un articulo lo que dicen
acerca de los cementerios y las tumbas las
fuentes juridicas islamicas, en concreto las
compilaciones de dictamenes emitidos por
mufties andalusies y norteafricanos. En el

“Conocido predicador de los primeros tiempos del islam peninsular.

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184

apartado titulado “ajuar o depdsito funerario”
decia de modo tajante que “es bien conocida
su inexistencia” (FIERRO, 2000: 181); no resulta
acertada la referencia que hace luego, en otro
estudio de similar tematica, a que se afiaden
“anillos, huesos y amuletos” (FIERRO, 2014: n.
116).

Que se le preguntara a una autoridad reli-
giosa su opinion sobre cierto proceder —da
igual que lo aprobara o lo desaprobara y que
su respuesta negativa lo evitara o no— indica
que a veces ese hecho ocurria. Las fuentes dan
noticia de esos raros casos y se aprecia que el
motivo por el que el personaje habia pedido
ser inhumado junto con un objeto se debia al
valor religioso que le atribuia.

En su coleccion de biografias de ulemas
andalusies Ibn Baskuwal narra que el cordobés
Abu ‘Abd Allah Ibn al-Hadda” murié en Zaragoza
en el aflo 416 H./1025 d.C.; le enterraron en el
cementerio de Bab al-gibla, cerca del supuesto
sepulcro de Hana$ b. ‘Abd Allah al-San‘ant.
Habia dejado dicho que le metieran en la mor-
taja su libro al-Inba’ ‘ala asma’ Allah. “Se sepa-
raron las hojas y se dispusieron entre la camisa
y las mortajas, Dios le beneficie por ello” (IBN
BASKUWAL, 1989, II: 742, n.° 1111). Consta asi
que en este caso la peticion se llevd a caboy es
muy interesante el buen deseo final que afiade
el biografo, pues enfatiza que el propdsito de
que su libro —que trataba de los nombres de
Dios— le acompafiara en la fosa era que eso
beneficiara a su alma.

El influyente pensador irani al-Gazali (m.
1111) en el capitulo 8 de su tratado filosofico
Al-Madnun trata del mérito de las reliquias de
los profetas y santosy segin Asin (1941, IV: 162-
163) justifica la costumbre de poner ejempla-
res del Coran en los sepulcros y papeles con
versiculos coranicos en las manos de los difun-
tos, como medio para disminuir su castigo.

En cierta ocasion, el principe almohade
AbU Ya'qub (r. 1163-1184) entregd su tableta
para escribir a Abu-1-Qamar Hilal, que no habia



Ana Labarta

traido la suya. Cuando vio que al dia siguiente
llevaba una distinta, le pregunto por ella y él
respondié: “La he guardado y he dispuesto
que, cuando muera, me la pongan entre la piel
y la mortaja” (AL-MARRAKUSI ed. 1998: 183 /
trad. 1955: 208).

Por el contrario, solo un par de mufties nor-
teafricanos relativamente tardios reprueban
que se metan en las sepulturas escritos religio-
sos. En Mahdia (TUnez) le preguntaron a al-Qa-
bist (siglo XIII) si es licito pedir que le coloquen
a uno en el sudario un ejemplar o una parte
del Coréan, un capitulo de dichos del profeta o
un cuaderno de oraciones; respondié que no
se debia cumplir esa voluntad (AL-WANSARISI,
1981, 9: 394-395). Alguien pidi6 en Tremecén
(Argelia) que le enterraran con un ejemplar
del Coréan o del libro de al-Bujari. Consultado
al-‘Ugbant (m. 1427), su respuesta fue que no
se debia ejecutar tal disposicién testamentaria
(AL-WANSARISI, 1981, 9: 395-6).

1.3. La “carta de la muerte”

La “carta de la muerte” es una plegaria que,
segln la tradicion, el arcangel Gabriel trans-
mitio6 a Mahoma y cuya finalidad seria limpiar
el espiritu y lograr el perdén de los pecados.
Se aconsejaba leerla, aprenderla de memoria,
recitarla, llevarla consigo y ponerla en la fosa
junto al difunto, quien el dia del Juicio saldria
con ella en la mano derecha (L/IBRO, 1993: 179).

Roza (2012: 48 n. 9, 53) ha comprobado que
esta practica no se menciona en las descrip-
ciones del ritual funerario ni en las obras de
jurisprudencia islamica, pero son varios los
manuscritos tardios que traen su texto arabe
y uno su traduccion castellana. Como observa
Roza (2012: 53), las referencias contenidas en
las propias versiones de la carta no son unani-
mes con respecto al momento y el lugar en el
que convendria ponerle este escrito al difunto.
Pero, en general, proponen depositarlo entre

la mortaja o en la fosa (J8 y J53) y, de modo
mas especifico, debajo de la mejilla (L/BRO,
1993: 166, 179; J13). Solo una versién sugiere
colocédrselo en la mano derecha (VAZQUEZ,
2007: 181), tal vez para que el dia del Juicio lo
tenga ya preparado.

Consta que esta costumbre piadosa existio
en el siglo XVI, pero es dificil precisar hasta qué
punto se practico, en qué zonas y durante qué
periodo. Desde 1572 la Inquisicion venia reco-
giendo delaciones, probablemente falsas, de
varios de sus convecinos, contra Gaspar Faena,
sastre de Turis (Valencia). Le acusan de que “ha
hecho albaranes en lengua arabiga con letras
coloradas [..] y estan escriptos en los dichos
albaranes las oraciones de los moros”, los
vende “a dos reales cada uno y a quatro suel-
dosy haze que los pongan a los que se quieren
morir en los pechos porque se quitan con ellos
los pecados”; “unas de las néminas que hacia
heran con letra negra e otras con amarilla o
colorada”; “suele poner unos papeles scriptos
en algaravia en los cuerpos de los difuntos y
enterrarlos con ellos”, “y el afio de las muer-
tes® hazia muchas” (AHN, Ing. Valencia, leg.
551(1)/7). Le detuvieron en 1574 y le requisa-
ron un papel escrito en arabe que, parado-
jicamente, contenia las oraciones cristianas
(LABARTA, 1978: 187). Fuera cierto o falso que
Gaspar Faena los escribia, las noticias mues-
tran que tales documentos existian y que la

gente conocia bien sus caracteristicas.

Debido a lo perecedero del papel, no se ha
conservado ninguno en ninguna sepultura,
pero en 1993 aparecié uno de grandes dimen-
siones (420 x 575 mm), bellamente decorado
con cenefas y motivos vegetales en verde y
ocre, que contiene la “carta de la muerte” y
otras plegarias en arabe, oculto en la pared
de una casa de Morata de Jalén (Zaragoza).
Se conserva en poder de particulares; hay
una reproduccién (VIGUERA, 1995: 72 n.° 65)
y Cervera (1995) se ha ocupado de darlo a
conocer.

°La referencia al “afio de las muertes” tal vez aluda a la conocida peste de 1558 que afectd a Catalufia y los reinos de Valencia y

Murcia.

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

A finales del siglo XVIII, Poiret (1791: 171)
observo el uso de un papel similar en el norte
de Argelia: “one of their Papas puts into its
hands a letter of recommendation to Maho-
met”. Un siglo después, Doutté constatd: “En
Algérie, on enterre souvent avec le mort une
amulette appelée «sou’al», que ['on place sous
sa téte: c'est un talisman écrit par les taleb et
qui, dit-on, permet a ['ame de celui-ci de répon-
dre plus facilement a Mounkar et Nakir, les deux
anges qui, d'apres la croyance musulmane, l'in-
terrogent dans le tombeau” pero anotaba tam-
bién “je n'ai pas trouvé cet usage répandu dans
le Sud du Maroc” (DOUTTE, 1905: 363-364). El
Memorial de ‘Isa de Segovia censuraba que
“algunos usaron avisar la demanday respuesta
al defunto después de enterrado” porque “non
fue fecho nin acordado por la regla de Malik”
(J1: f. T4r-v; BNM, 2076: f. 21r,; YCA, 1853: 302),
aungue no queda claro si esa indicacion de lo
que le iban a preguntary lo que debia respon-
der se la hacian al difunto de manera oral o
colocandole un escrito.

2. ARQUEOLOGIA DE LAS TUMBAS
SUPUESTAMENTE ISLAMICAS EN LA
PENINSULA IBERICA

2.1. Historiografia de la confusion

El estudio de Torres Balbas (1957) sobre
los cementerios islamicos acopid las noti-
cias que daban las fuentes histéricas acerca
de su ubicacién y las caracteristicas externas
de los sepulcros; no se ocupd de su interior y
contenido.

Roselléd (1989) resumid los trabajos indi-
viduales sobre enterramientos atribuidos a
musulmanes publicados después de 1957, sin
extraer conclusiones globales. Habian sido
hasta entonces los de Santa Eulalia y San Nico-
l&s en Murcia, el Cabezo de Aljezar en Ricote,
Cieza, Ciudad de Vascos, el circo romano de
Toledo, la Almoina de Valencia y la Suda de
Tortosa. Eran pocos y dispares y, a causa de
la escasa informacion con que contaban, sus
interpretaciones no habian sido acertadas en
todos los casos; contenian ya la semilla de las

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184

223

confusiones que se generalizarian y agravarian
después. Roselld llamd la atencion sobre lo
publicado respecto al circo romano de Toledo,
resaltando que “el atald no es propio del ritual
islamico” e insistiendo —quizas de manera
demasiado prudente— en que si bien era
aceptable la cronologia atribuida a los nive-
les de tumbas superiores, que el excavador
situaba en el periodo ‘mudéjar’, observaba “la
intrusion de algunos elementos impropios del
ritual isldmico: presencia de ataudes, disposi-
cion un tanto anarquica de los esqueletos en
lo que respecta a la cabezay colocacion de las
manos” (ROSELLO, 1989: 160).

Acién y Torres (1995) coordinaron la publi-
cacion de los trabajos que se presentaron en
un encuentro sobre cementerios islamicos
andalusfes celebrado en Malaga en 1992, que
incluyd los resultados de excavaciones en
Malaga, Almeria, Granada y Zaragoza. Iban
precedidos de un estado de la cuestion sobre
cementerios urbanos andalusies por Peral,
quien ofrecié sintesis sobre aspectos relacio-
nados con ellos basadas en los trabajos ya
conocidos y en las prospecciones de aquellos
ultimos afios. Para bien, y sobre todo para mal,
este librito ha sido la referencia a la que han
acudido en busca de inspiracion y paralelos
cuantos se han enfrentado después a sepultu-
ras de posible adscripcién islamica.

Basandose en los trabajos de De Juan, que
atribuy6 a musulmanes las tumbas judias del
circo romano de Toledo, y tergiversando las
palabras de Rosello, afirmo Peral que:

“va parece definitivo, gracias a los recientes trabajos,
que el empleo de los atatides se impone en las necro-
polis urbanas en torno al fin del s. XI, principios del
Xll. Rosello considera una degeneracion de periodo
mudéjar la aparicion de ataud en Toledo (s. XI) como
desviacion del ritual propiamente musulmdn a causa
de la presion cristiana sobre los moriscos” (PERAL,
1995: 23).

Al margen de los despropdsitos historicos
y terminoldgicos, esa aseveracion, asociada al
nombre de una autoridad en arqueologia, ha
motivado que muchos crean propio del ente-
rramiento islamico el uso de atadd. “El ataud



Ana Labarta

comienza a utilizarse de forma mas o menos
generalizada a partir del s. XI-XIl d.C., docu-
mentandose un ensanche de las fosas y clavos
en su interior” repite Casal (2001: 288) y afiade:
“Este fendmeno se relaciona en determinadas
ocasiones como una medida higiénica a con-
secuencia de la superpoblacion de los cemen-
terios”. Apoya esta extrafia afirmacion en la
traduccion de Garcia Gomez y Lévi-Provencal
del tratado para el buen gobierno urbano de
Sevilla de Ibn ‘Abdun. En los capitulos dedica-
dos a los cementerios, este autor del siglo XII
se queja de que Sevilla no disponga de uno
proporcionado a su poblacién, de que en el
que tiene los cadaveres se entierren unos
encima de otros, se hayan instalado vendedo-
res, levantado construcciones y se cometan
actos contra las buenas costumbres y reclama
la adquisicién de nuevos terrenos para ente-
rrar (GARCIA GOMEZ, LEVI-PROVENCAL, 1948:
§ 52-54). Respecto a las sepulturas, dice que
deberia aumentarse un poco el largo vy el
ancho de las fosas®, “porque yo he visto que
a un cadaver hubo que sacarlo tres veces de
la tumba para arreglar el hueco conveniente-
mentey que otro cadaver hubo de ser metido a
fuerza de apretar” (GARCIA GOMEZ, LEVI-PRO-
VENCAL, 1948: § 149). Como se ve, nada per-
mite extraer de estos pasajes que se usaran
ataudes.

No hay que confundir las parihuelas o el
cajon empleados para trasladar el cadaver
hasta el cementerio con la plancha de madera
(incluso con media docena de clavos) que se
podia colocar sobre él una vez dentro de la
fosa, y menos con el ataud, prohibido por el
ritual islamico y de construccion muy distinta.
Y sin embargo se dan, sin titubear, como ente-
rramientos de musulmanes los del nivel Il de
calle Agua n.° 16 (Mélaga): “Excepto la T315, en
los demés recogemos clavos, bastante abun-
dantes en la T308 con tachuelones, chapas
metalicas, asidero de metal y madera que con-
formarian el ataud vy, curiosamente, un pen-
diente de una fina argolla de bronce sobre un

lateral del craneo del esqueleto” (FERNANDEZ
GUIRADO, 1993: 320); en la T311 habia “abun-
dantes clavos y fragmentos de madera que
marcan claramente un rectédngulo en cuyo
interior y apoyado en una plancha de madera
se encuentra el esqueleto, habiéndose preci-
pitado la tapa del ataud sobre los huesos que
estaban cubiertos de clavos y madera, demos-
trandose la utilizacién de atatdes” (FERNAN-
DEZ GUIRADO, 1995: 50-51).

Se ha empezado incluso a aducir la ausen-
cia de ataldes como argumento para asignar
una cronologia a determinados cementerios
o tumbas. Por ejemplo, a propésito de las de
calle Real de Cartuja n.° 32-34 (Granada), lee-
mos: “Sin duda se podra alcanzar una data-
cion mas exacta analizando la introduccién
de la caja en el proceso de enterramiento, ya
gue nos encontramos en el punto fisico de esa
transicion: las tumbas situadas al N [del solar]
tienen caja, mientras que las del S no” (CARVA-
JAL, 2010: 428).

Cuando un cadéver se deposita en decu-
bito supino, su cabeza puede mantenerse
al frente o inclinarse hacia uno u otro de los
lados; aunque al hacerlo su rostro haya que-
dado casualmente vuelto hacia sureste, la
colocacién general no es la ritual islamica.
Deberia revisarse la adscripcion religiosa o cul-
tural de todas las tumbas de las que se ha afir-
mado algo similar a que “el cuerpo se dispone
en decubito supino, pero con la cara correcta-
mente orientada, mirando hacia el sur” (CASAL,
2001: 305), referido en este caso a algunas de
Avenida del Aeropuerto de Coérdoba). En el
Nivel IV de calle Agua n.° 16 (Malaga) se desta-
can “las tumbas 317 y 349 que presentan los
cuerpos boca arriba, pero con el rostro bien
orientado” (FERNANDEZ GUIRADO, 1993: 320).
“En algunos casos el cuerpo se encuentra en
decUbito supino, pero siempre con el craneo
reposando sobre su costado derecho” en la
necropolis granadina de Puerta Elvira (LOPEZ
LOPEZ et alii, 1995: 146)'.

°En dicha traduccion figura “los huecos [de fabrica] de los sepulcros”, con una engafiosa aclaracion entre corchetes que podria dar

pie a suponer que dentro de la tumba habia alglin elemento de obra.

"Limito en este apartado las citas a unas pocas muestras; se podrian multiplicar.

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

Aungue se intenta que el cadaver perma-
nezca inmovil, es posible que se produzca
algin pequefio movimiento en los huesos
después de la inhumacién, pero no que el
esqueleto entero de un musulman quede en
decubito supino ni que todos los de un cemen-
terio basculen en la misma direccion.

Del cementerio del Alto del Val (Adradas,
Soria) no se excavaron mas que cuatro tum-
bas, pero sus caracteristicasy la disposicion de
los huesos que se ve en las figuras y las fotos
ponen en evidencia que no eran de musulma-
nes, aunque asi se hayan presentado (RUIZ DE
MARCO et alii, 1989-1990: 208-211). Tampoco lo
eran los de San Lazaro de Toledo (RODRIGUEZ
FERNANDEZ, ROSADO, 2015). Son sin duda
de judios las de ¢/ Valdivias - ¢/ Covarrubias
del Cerro de la Horca de Toledo (REQUEJO,
MAQUEDA, 2010).

2.2. Esqueletos en decubito supino en
fosa con camara lateral

Los enterramientos en decubito supino y
en fosa con cdmara lateral se han documen-
tado en cementerios de judios desde las pri-
meras excavaciones de 1945 en el Montjuic
de Barcelona (DURAN, MILLAS, 1947) hasta
las mas recientes en Lucena (Cérdoba; BOTE-
LLA, CASANOVAS, 2009), Barcelona y Girona
(MAESE, CASANOVAS, 2002-2003: 15-25 vy f.
en 24). Casanovas (2003: 510-523) trazd una
completa sintesis sobre los tipos de tumbas
judias (antropomorfas, de fosa, de fosa con
camara lateral, lucillos), su orientacién, dis-
posicion de los cadaveres y uso de ataudes.
Dedico luego una ponencia especifica en el
Congreso de arqueologia judia medieval en
la peninsula ibérica a las de fosa y cdmara
lateral:

“conocidas ya desde la primera intervencion que se
llevé a cabo en nuestro pais en una necrépolis judia
(Barcelona), sin paralelos claros, o por lo menos cono-
cidos, en los usos de otras comunidades, parece tra-
tarse de la pervivencia de una costumbre arcaizante
de la que es posible encontrar ejemplos en ambos
extremos del mundo mediterraneo en fechas conside-
rablemente remotas” (CASANOVAS, 2009).

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184

225

Al tratar del cementerio judio de Lucena
confirma: “Se trata de un modelo antiguo
y relativamente comun en el Mediterraneo
del que conocemos ejemplos en la zona de
Qumran y en algunos puntos de Jerusalén
dentro de un contexto judio claro” (BOTELLA,
CASANQVAS, 2009: 6).

En 2006-2008 Chéavet y Sanchez excavaron
doscientas treintay cinco tumbas en el entorno
de la iglesia del Carmen de Lorca (CHAVET,
SANCHEZ, 2010). Se caracterizaban por tener
los individuos en posicién decubito supino,
con las piernas rectas, la cabeza al frente con
un colchén de tierra debajo, y los dos bra-
zos estirados a ambos lados del cuerpo o el
izquierdo sobre la pelvis (CHAVET, SANCHEZ,
2010: 19 y Ims. 5, 6 y 8; CHAVET, 2015: Ims.
42-44). Una parte importante de esas inhuma-
ciones se realizd en fosas con covacha lateral y
se recuperaron gran cantidad de clavos y tro-
zos de madera (CHAVET, SANCHEZ, 2010: 20).
En las planimetrias generales se aprecia que la
orientacién de las fosas era este-oeste (CHA-
VET, 2015: Im. 27 y f. 9). Uno de los esqueletos
(T158) llevaba un anillo de plata con cabujon
de cristal de roca (SANCHEZ, CHAVET, AYASO,
2009-2010: 201 y f. 3). Labarta (2017: n.° 237) ha
leido en él el nombre ‘Allds en alfabeto hebreo,
seguido de una linea en arabe que contiene
la frase “en Dios confia”, habitual en los ani-
llos-sello medievales, cambiando asi la lectura
e interpretacion de Sanchez, Chavet y Ayaso
(2009-2010: 204-205; CHAVET, SANCHEZ, 2010:
22), que no respetaba ni los trazos visibles ni la
gramatica arabe.

Obviando de modo deliberado toda refe-
rencia a los judios, Chavet y Sanchez atribuye-
ron este cementerio judio lorquino de finales
del siglo X e inicios del XI a musulmanes. Para
justificar todas sus anomalias, inventaron la
existencia de un sistema islamico diferente,
que denominaron “ritual de enterramiento
tradicionista” (CHAVET, SANCHEZ, 2010: 17-19),
creacion que ha sido la tesis de Chavet (2015)
y han publicado repetidamente. Oponen ese
ritual imaginario al isldmico normal, al que
llaman “ritual maliki” y que es el que pocos
aflos antes, en 2004, habian interpretado



Ana Labarta

correctamente en una veintena de sepulturas
musulmanas de la misma época en el otro
extremo de la ciudad de Lorca (SANCHEZ,
CHAVET, 2005-2006).

No hay que confundir este tipo de enterra-
mientos judios, en los que el cadaver se depo-
sita en decUbito supino, con las tumbas de rito
islamico con recorte lateral (cf. § 1.1.), pues en
estas el cadaver se coloca en decubito lateral
derecho, aparte de que difiere su orientaciony
no llevan ataud.

Como consecuencia de lo expuesto en este
y el apartado anterior, las nuevas promocio-
nes de arquedlogos se enfrentan a una situa-
cion cadtica, con informacion contradictoria
respecto al ritual islédmico: si parece dar igual
que los inhumados estén en decubito lateral
derecho o en cualquier otra posicion, en con-
tacto con la tierra o metidos en ataudes, y se
admiten en la orientacién de todas las fosas
de una zona de cementerio variaciones de mas
de 90° es normal acabar teniendo dudas para
adscribir a una o a otra comunidad religiosa o
cultural los sepulcros que se excavan.

Como muestra de la situacion actual pode-
mos leer lo que se dice de las 18 tumbas de
calle Real de Cartuja n.° 36-38 (Granaday: la dis-
posicién de los restos humanos, en “dectbito
supino lateral derecho (sic) y la orientacion de
todas las tumbas, este-oeste (sic), nos indica la
adscripcion musulmana de los enterramien-
tos” (CARTA et alii, 2011: 117).

O las sintesis a proposito de la necrépolis
de Marroquies Bajos (Jaén). En el apartado
dedicado a la tipologia de las inhumaciones
se ofrece una antologia ilustrada del embrollo
al que se ha llegado a partir de la mala com-
prension por parte de Chavet de los textos de
al-Bujari y al-Qayrawani, consultados solo en
traducciones, con ejemplos de tumbas hispa-
nas de musulmanes, cristianos y judios (NAVA-
RRO PEREZ, 2018: § 3.2). Y las opiniones que
recoge en el apartado sobre la orientacion de
las tumbas para complementar a las de ese
cementerio, cuyas cabezas ofrecen un aba-
nico que va desde 195° hasta 285° (NAVARRO
PEREZ,2018:§ 3.3y f. 10, 293).

226

2.3. Ajuar y depésito funerario: un
ritual de épocas pasadas

En una inhumacion peninsular anterior al
siglo VIIl es habitual encontrar un “depésito
funerario”, que es el conjunto de todo lo que
se dejo junto al muerto. Esta formado por los
restos del calzado y el vestido, hebillas, joyas
de adorno personal y armas y un grupo de
recipientes de uso cotidiano que se afiadian
con significado ritual (platos y recipientes de
cerdmica, lacrimatorios de vidrio), denomina-
dos en espafiol “ajuar funerario”. En las de cier-
tos grupos y épocas habia ademas ofrendas y
restos de banquetes; en otras, clavos y asas de
los ataudes. Para que un objeto se considere
“ajuar” el significado simbdlico que se le atri-
buye debe ser comprendido y compartido por
toda la comunidady por tanto se pondraen las
tumbas de modo sistematico, o casi, y estara
en la mayor parte de ellas.

A partir del siglo VIl dejaron de efectuarse
las “inhumaciones vestidas” caracteristicas de
la etapa precedente, pues las tres religiones
(cristianismo, judaismo e islam) prescribian
enterrar a los difuntos envueltos en un sudario
y sin pertenencias, evitando el boato y la pos-
terior profanacién y expolio de los cadaveres.
Tampoco consta que se celebraran banquetes
en los cementerios ni que se llevaran ofrendas
de alimentos. No se espera, pues, que haya en
las tumbas nada mas que los esqueletos.

Hay cientos de informes sobre excavacio-
nes realizadas en la peninsula ibérica en ente-
rramientos medievales de musulmanes, de
judios y de cristianos; constatamos que, en su
mayor parte, como era de esperar, no habia
nada asociado a los cadaveres.

Pero en algunos casos se ha descubierto
algo en una fosa, al lado del esqueleto o
sobre él. Con una éptica condicionada por los
conceptos clasicos, ese hallazgo puntual se
subraya, comenta y repite en publicaciones
posteriores cuando evoca los ajuares y ofren-
das de la Antigliedad (ceramica y restos de
animales). De este modo, otra pieza similar no
pasa desapercibida: se destaca, al tiempo que
se cita la primera, y asi sucesivamente, en un

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

proceso acumulativo de excepciones parale-
las. Esto no ocurre con otros elementos igual-
mente intrusos, que se desprecian y silencian
de manera casi sistematica: apenas se citan las
joyas de adorno personal y los complemen-
tos de la ropa, que para la arqueologia clasica
serian “deposito funerario” pero no “ajuar”.

Como muestra muy caracteristica de este
razonamiento sesgado puede leerse lo que
dicen Martinez, Mellado y Mufioz al tratar de
las necropolis hispanomusulmanas de Alme-
ria. Afirman que se van a limitar a valorar los
“elementos de ajuar propiamente dichos,
obviando otros objetos que aparecen en las
sepulturas como clavos, pendientes o anillos”,
que consideran “elementos funcionales, los
primeros como indicadores de atadd / pari-
huelas, y los otros como elementos de adorno
personal, fuera del marco de rango-riqueza.
Los objetos de ajuar claramente detectados
en las necrépolis almerienses corresponden
a dos tipologias ceramicas: candil y jarra/
manganeso” (MARTINEZ, MELLADO y MUNOZ,
1995: 107).

El porqué de la presencia de cada uno de
los objetos que se encuentre se deberia bus-
car en la estratigrafia del yacimiento y en las
caracteristicas de las inhumacionesy se puede
deber a multiples causas fortuitas. En lugar
de eso, se ha tratado de explicar a través del
islam, alegando supuestas modificaciones
en el ritual funerario o, en ese caso, ideando
hipotesis basadas en la libre interpretacion
de pasajes coranicos. El hallazgo esporadico
de un candil o un recipiente ceramico —y no
siempre en fosas de segura adscripcion isla-
mica— es un hecho estadisticamente irrele-
vante. Lo reunido no convierte a esos objetos
en “ajuar’, pues el significado simbdlico que
se les ha querido atribuir dentro de la cultura
isldmica no pasa de ser una ocurrencia que la
propia realidad andalusi contradice, con sus
escasos ejemplos, y que no respaldan las cos-
tumbres del mundo islamico visto de manera
global. No deberia ser necesario recordar que
elislam no es una creencia extinta sobre la que
se puedan proponer hipotesis creativas. Es
una religion viva, que en 2022 tenia 1.900 millo-
nes de seguidores y que cuentay ha contado a

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184

227

lo largo de los siglos con infinidad de expertos
que han estudiado, discutido y dictaminado
sobre todos sus aspectos, tedricos y practicos,
han vigilado las conductas de los creyentes,
reprobando las que no les parecian correctas,
y han dejado testimonio escrito de todo ello.
Si alguien hubiera metido adrede candiles o
jarras en las tumbas, sin duda el hecho habria
sido objeto de consulta y de comentario por
parte de algiin ulema, como lo fue la inclusion
de escritos religiosos.

3. CIUDADES SUPERPUESTAS
3.1. Cementerios de varias culturas

El estudio e interpretacién del rico patri-
monio de las ciudades histéricas, en las que se
han ido superponiendo niveles sobre niveles,
plantea dificultades desde el momento, no tan
lejano, en que Arqueologia ha dejado de ser
sinbnimo de “arqueologia de la Antigliedad”, y
se ha comenzado a tener en cuenta la “arqueo-
logia medieval”.

Muchas poblaciones han estado habitadas
durante milenios, con un ndcleo en el que las
construcciones publicas y de vivienda se han
ido sucediendo y sustituyendo, estrato tras
estrato: Cartagena, Cadiz, Malaga, Toledo,
Zaragoza, Mérida, Lisboa, Cérdoba, Sevilla,
Valencia... De igual modo, los espacios ocu-
pados por cementerios han tenido una larga
continuidad a través de los siglos y han sido
utilizados desde antes de la época romana,
con niveles superpuestos de enterramientos
paganos, cristianos tardoantiguos, musulma-
nes, judios, cristianos medievales y moder-
nos, que a veces se cortan, invaden y mezclan.
No es raro que el area donde antes se habia
alzado una construccién romana, abandonada
y derruida hacia tiempo, se empleara para
enterrar; ni que los nuevos barrios, al expan-
dirse la ciudad, ocuparan los solares de viejas
necropolis.

Como es de todos sabido, a lo largo de la
Historia la poblacion no fue homogénea en sus
creencias y ritos. En la Edad Media coexistieron
grupos de musulmanes, cristianos y judios que



Ana Labarta

tenfan espacios sepulcrales propios, situados
a menudo en zonas adyacentes®. En ocasio-
nes, seglin las necesidades y dependiendo del
aumento o disminucion de los grupos pobla-
cionales, una invadié parte de otra. De este
modo se puede detectar un cambio de religion
de los inhumados en estratos superpuestos,
pero también en el mismo estrato, en areas
contemporaneas tangentes.

En noviembre de 2006 se efectuaron siete
catas en el solar de la ¢/ San Agustin n.° 25
de Zaragoza, en la zona que corresponde al
cementerio de Bab al-gibla. Habia niveles
romanos, enterramientos medievales que
se consideraron islamicos y escombros del
derribo de una escuela del siglo XX. Entre lo
hallado hay un candil que se daté en el siglo
Xl'y una posible ligula romana de bronce (GRA-
CIA, 2020: 96-97). En mayo y junio 2008 (GALVE,
2018: 141-161) se excavo alli un total de 174
inhumaciones de distintos tipos, en fosa sim-
ple. En las fotografias que acompafian al estu-
dio especifico de los huesos se aprecia que se
superponen hasta seis niveles (GRACIA, 2020:
103) y que, mientras muchos esqueletos estan
en decuUbito lateral derecho, en los niveles
inferiores los hay en decubito supino (GRACIA,
2020: 104, 105, 115, passim), lo cual hizo sos-
pechar que estos fueran anteriores al islam.
El informe preliminar evidencié ademas que
habia habido un desplazamiento generalizado
desde la orientacién E-O hacia NE-SO (GRACIA,
2020: 116), lo cual corroboraba que habia dos
ritos diferentes superpuestos. En 2009 se ana-
lizaron por C14 cuatro muestras para datar los
huesos. T172 —una de las que esta en decu-
bito supino— result6 de los afios 520+40, y asi
se confirmaron los indicios que apuntaban a
otro ritual. Como ya se ha dicho, T168 (810+40)
es de la etapa emiral, T70 (930+40) de época
califal, y T100 (1070+40) de época taifa (GALVE,
2018: 159-161; GRACIA, 2020: 116-118). T100,
que solo conservaba las extremidades inferio-
res del esqueleto, fue utilizada como escondite
para un tesorillo de ochenta y ocho recortes

de dirhem de la taifa de Zaragoza, acuiiados
por Sulayman al-Musta‘in (r. 1038-1046), estu-
diados por Sébastien Gasc (GALVE, 2018: 161-
164), que corresponden al momento final de la
ocupacion del terreno como cementerio (GRA-
CIA, 2020: 116-117). En el relleno de esa misma
tumba, en la zona de los pies, habia parte de
una cucharita de plata decorada y un alfiler de
plata con un pajarito en un extremo (GALVE,
2018: 147, fs. 35y 36). Estas dos piezas se pue-
den comparar respectivamente con la cucha-
rita (ligula) de largo mango moldurado, con
la cazoleta rota, procedente de la excavacion
de la catedral de Pamplona, del siglo Il d.C.
(MEZQUIRIZ, 2011: 79, 83 n° 18) y con la serie
de objetos metalicos denominados “osculato-
rios”, de discutida funcién, de los que un buen
numero lleva en el extremo un pajarito igual
—o dos— y que se datan en época tardoanti-
gua (ABASCAL, CEBRIAN, 2011-2012; FUENTES,
SASTRE, 2012).

La intervencién en una parcela adyacente
a la ermita de la Virgen de la Fuente en Muel
(Zaragoza) ha mostrado que la poblacion
cristiana de los siglos XVI y XVII utilizd como
cementerio el mismo espacio donde se ente-
rraban los musulmanes (REKLAITYTE, 2015:
255-265). Las muestras analizadas en labora-
torio de dos de sus individuos, uno musulman
(T4) y uno cristiano (T78), dieron cronologias
de 1480-1650 y 1450-1640 respectivamente.
Aparte de dos restos minimos (un pendiente
de alambre y un fragmento de anillo de forma
lenticular), todas las joyas encontradas en ese
cementerio pertenecian a enterramientos de
rito cristiano (REKLAITYTE, 2015: 261-262).

Ha habido casos en los que no se ha tenido
en cuenta el cambio deritual en los estratos 'y
se han atribuido globalmente a musulmanes
cementerios que contienen tumbas de mas
de una comunidad religiosa, dando como
tipos de enterramiento de musulmanes los de
esos judios, cristianos o paganos y falseando
asi la percepcién y descripcion del ritual

#Sobre cementerios judios que lindaban con los de musulmanesy los de conversos cf. CASANOVAS, 2003: 508; sobre uno cristiano en

Cordoba vecino al de Mut‘a cf. PINILLA, 1997: 207 nota 168.

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

islamico. Es lo que sucedid con lo excavado
en la zona del circo romano, en la Vega baja
de Toledo, que se publico en conjunto como
cementerio de musulmanes (DE JUAN, 1987).
En realidad, hay un nivel profundo con una
zona de inhumaciones que siguen el rito isla-
mico (DE JUAN, 1986; DE JUAN, 1987: 72-78;
DE JUAN et alii, 1988); sobre él hay un estrato
con sepulturas de judios de los siglos XIII-XV
gue ocupa una superficie mucho mayor: unas
estan cubiertas con lucillos (DE JUAN, 1987:
52-72) y otras con cubierta plana (DE JUAN,
1987: 38-52); sobre este nivel hay otro de tum-
bas “sin estructura” (DE JUAN, 1987: 33-37 y f.
1) que, a lavista de los esqueletos, podrian ser
de judios o de cristianos (MAQUEDANO et alii,
2002, II: 36 foto 14).

También se ha publicado como islamico el
cementerio del Raval de Crevillent, en el que
por encima de unos pocos (16) esqueletos en
decubito lateral derecho hay un nivel de cris-
tianos de los siglos XV y XVI (por lo menos 46)
que estan en decubito supino (TRELIS et alii,
2009: 186y f.9).

Este tema necesita de mucho estudio en
profundidad, especialmente en las grandes
areas sepulcrales con larga tradicion de uso,
como las de Cérdoba, la malaguefia de Gibral-
faroy la granadina de Puerta Elvira.

Durante la época califal, arrabales y cemen-
terios invadieron la zona al occidente de Cor-
doba, que estaba ocupada por una vasta
necropolis romana y tardoantigua (MORENA,
1994). Las excavaciones de Cercadilla sacaron
a la luz unas doscientas tumbas que muestran
que un espacio se mantuvo alli como éarea
sepulcral de rito cristiano desde el siglo IV al
Xl (HIDALGO, FUERTES, 2001: 230-240). No
siguen el ritual islamico parte de las sepulturas
destapadas en distintas intervenciones en esa
zona cordobesa, aunque se atribuyan todas a
musulmanes (APARICIO, 2007: 205, 211 y [ami-
nas; CEPILLO et alii, 2006¢: 310-311).

Como es bien sabido, Granada contd

con una importante comunidad cristiana
hasta que una parte marché con Alfonso el

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184

229

Batallador tras su expedicién por Andalucia de
1125y el resto fue deportado al norte de Africa
como represalia en 1126 (CODERA, 1899: 209-
214). Las fuentes recuerdan que en el afio 1099
las autoridades musulmanas les demolieron
una iglesia antigua que estaba en la que hoy
es plaza del Triunfo, junto a la puerta de Elvira
(DIAZ y LIROLA, 1989: 111); es de suponer que
habria tumbas cristianas en su entorno.

Desde su fundacién, Granada, llamada
“de los judios” (Garndata al-yahid), ha estado
vinculada a esta comunidad, que alcanzé su
maximo esplendor con los zirfes en el siglo XI,
hasta lafamosa matanza de 1066. En descenso
numérico a partir de entonces, se recupero a
finales del siglo XIV, con la llegada al reino
nazari de poblacién huida de las matanzas de
1391 en ciudades andaluzas bajo dominio cas-
tellano. La comunidad judia en 1492 era impor-
tantisima, en rivalidad con la de Mélaga. Ashtor
ubicé el cementerio judio en los alrededores
de la actual plaza del Triunfo (LACAVE, 1992:
371). Segun afirma también Ayaso (2002: 201)
en época ziri el cementerio judio estaba junto
a la puerta de Elvira; alli enterraron en 1056 al
visiry jefe de la comunidad Samuel ibn Nagre-
lla. Pero no hay noticia de que se haya docu-
mentado arqueologicamente en el area de la
granadina puerta de Elvira tumba judia ni cris-
tiana alguna, de ninguna época.

Algo similar se plantea para Malaga. La
juderia malaguefia, floreciente en los siglos
X-XIl, desaparecida por la represién almohade
y reconstruida luego, era a finales del siglo XIV
y hasta la expulsién de 1492 la mas impor-
tante de Andalucia, en estrecha relacion con la
comunidad de genovesesy otros comerciantes
extranjeros establecidos en la ciudad (GARCIA
RUIZ, 2009). Lacave (1992: 386) recoge la pro-
puesta de Bejarano de situar su cementerio
frente a la juderia, en el declive del cerro sobre
el que se asienta la alcazaba, hacia la calle
Alcazabilla, mientras que Torres Balbas (1954:
197) afirmaba que “el cementerio israelita
extendiase por las laderas de Gibralfaro”. Se
basaba para ello en un pasaje de la Guerra de
Granada de Alonso de Palencia que menciona
una emboscada a los asediados:



Ana Labarta

“en hora determinada salian con grandes precaucio-
nes de la villa G recoger en los alrededores de Gibral-
faro juncos y yerbas para alimento de las cabras
encerradas en las defensas de la plaza; pero les pare-
cié dificil apoderarse de ellos como no fuera @ favor de
algun ardid muy secreto. Habia alli cerca un cemen-
terio de judios, que suelen establecerlos en campo
abierto. En las sepulturas, elevadas bastante del suelo,
segun la costumbre judaica, se escondieron algunos
gallegos que contaban con el auxilio de sus comparie-
ros iniciados en el secreto” (PALENCIA, 1909: 302).

Elrecientetrabajosobrela actividad arqueo-
l6gica preventiva desarrollada en el solar de la
calle Victoria 22-24 de Méalaga, dentro de la zona
deGibralfaro, resulta muy ilustrativo: por debajo
de las 223 tumbas de niveles medievales se
hallaron 19 de época romana, fechadas entre la
segunda mitad delsiglo 11 d.C. y principios del Ill
(PINERO, 2018: 108). También se comprobd que
entre el nivel de sepulturas islédmicas en fosa
simple con cubierta de tejas de los siglos X-XI
y el de época nazari (siglos XIlI-XV) en fosa sim-
ple con cubierta de lajas hubo un periodo de
abandono, con un espesor de colmatacion de
2,5 metros (PINERO, 2018: 109). En un total de 31
tumbas, todas del nivel superior, habia clavos,
tachuelas y remaches de hierro que delatan la
presencia de atald de madera; el uso de la caja
iba asociado ademaés a la colocacién del cada-
ver en decubito supino (PINERO, 2018: 97-99
y figura 10); todo ello pone en evidencia que
en esos casos no se trataba de musulmanes.
Pero ninguna intervencion arqueoldgica en el
entorno de Gibralfaro ha documentado ningln
enterramiento ni de judios ni de la numerosa
colonia extranjera cristiana.

He aludido a cuanto precede porque sedala
circunstancia de que en varios de los cemente-
rios citados con tumbas de época tardoantigua
o de judios y cristianos medievales y postme-
dievales habia joyas y otras cosas que, obvia-
mente, no se deben incluir en un estudio que
trata de lo contenido en las de musulmanes.

3.2. Orzas con huevos

Galve (2018: 115-126) ha resumido los resul-
tados de las intervenciones en Zaragoza en una
docenadesolaresalolargodelac/Predicadores
que, saliendo por la antigua puerta de Toledo,

230

corre paralela a la orilla del Ebro, y en la conti-
gua plaza de Santo Domingo. En Predicadores
113-117 habia un testary basurero romano, ado-
bes mezclados con restos de animales, material
alfarero medieval, cerdmica romana y un ente-
rramiento musulméan. Los resultados fueron
similares en la plaza de Santo Domingo, donde
se excavaron 17 tumbas (aunque se detectaron
32) en tres o cuatro niveles, desechos de coc-
cién y otro material relacionado con alfares y
testares medievales y abundantes restos de
época romana; la disposicion de los esqueletos
plantea dudas acerca de que en todos los casos
se trate de musulmanes (GALVE, 2018: 126-133).
En Predicadores 88-90y 92-94 las fosas del nivel
islamico habian sido alteradas por otras cristia-
nas que se relacionan con el vecino convento
de Santo Domingo (GALVE, 2018: 126). En Predi-
cadores 24-26'y 28-30 salieron a la luz estructu-
ras industriales bajomedievales, tal vez de una
almazara (nivel b), que se superponen e inte-
rrumpen un cementerio islamico (nivel c). Los
enterramientos de musulmanes, en tres estra-
tos, cortan los de visigodos de los siglos VI 'y VII
(nivel ¢), que a su vez cortan el nivel ¢? de época
tardorromana. El nivel ¢® estd formado por un
importante deposito de adobes del derribo de
una domus romana situada extramuros (GALVE,
BENAVENTE, 1991: 95-97, 1992: 384-386; GALVE,
2018: 115-124). En esos dos solares se hallaron
trescientas tumbas, incluyendo las de incine-
racion y las inhumaciones, que se sucedieron y
superpusieron desde principios del siglo 11l d.C.
en adelante. Debido a que cada nivel iba perfo-
rando los precedentes, en todos ellos abundan
los restos ceramicos, numismaticos y mate-
riales de época bajoimperial, tardorromana e
hispanovisigoda; solo en una exigua superficie
del nivel superior habia algun felus, un trozo de
ceramica de cuerda seca parcial y fragmentos
de un arcaduz de época islamica.

En el contexto descrito, y a la vista de los
metales empleados, no resulta dificil adscribir
al periodo tardoantiguo “algiin anillo de forma
de aro simple, de bronce e incluso de hierro, y
varias agujas de bronce”, delos que no dan més
precisiones sobre su conexion con los esque-
letos (GALVE, BENAVENTE, 1991: 95; GALVE,
2018: 121). De igual modo podria ponerse en
relacion con la villa romana “el hallazgo de

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

una pequefia orza junto a una de las tumbas;
estaba depositada en pie, y cubierta por un
canto rodado plano. En su interior guardaba
todavia la ofrenda de un huevo de gallindcea”
(GALVE, BENAVENTE, 1991: 97 con foto; 1992:
386; GALVE, 2018: 121).

En Cérdoba se han localizado casos de
orcitas con huevos en el poligono industrial La
Torrecilla, donde hay inhumaciones en decu-
bito supino (CASAL, 2003: 152) y otros puntos
de la Ronda Oeste (CAMACHO, 2002, 2004: 234,
2007: 224).

Las ofrendas rituales de huevos de gallina
eran usuales en las sepulturas ibéricas; aduciré
como ejemplo una de cremacion de Los Cas-
tellones de Ceal (Hinojares, Jaén), datada en el
siglolVa.C.,enlaquesobreeltechode madera
se depositaron platos y huevos (CHAPA et ali,
1991: 338).

El enterramiento romano de cremacion
descubierto en Bahia Blanca (Museo de Cadiz,
datadoenels.1d.C.)ydenominado Tumba Pas-
cual se considera una “muestra del nivel mas
elevado de ofrendas funerarias que podrian
acumularse en un enterramiento de incinera-
cién de época imperial”, pues tenia “un nimero
considerable de vasos de lujo [..]; ademas con-
tenia un huevo de gallinaintactoy dos anillos de
oro con magnificos entalles”. “Elhuevo de gallina
aparece en lastumbas ibéricasy recuerda el tra-
dicionalismo cartaginés de los huevos de aves-
truz pintados” (CORZO, 1992: 277).

En su estudio del ritual funerario durante el
altoimperio romano, a propésito de la via sepul-
chralis de la plaza Vila de Madrid de Barcelona,
Beltran de Heredia menciona que en la estruc-
tura funeraria colectiva habia jarras (urceus) de
ceramica comun que contenian huevos (BEL-
TRAN DE HEREDIA, 2007: 43 Im. 13, n.° 2-3, 5; 50
y f. 30). Y recuerda que “las ofrendas funerarias
de huevos se daban ya en el mundo helénico,
a través del cual se transmitieron al mundo
romano, aunque es también una practica bien
constatada en las necrépolis y los poblados
ibéricos de la Laietania” (BELTRAN DE HERE-
DIA, 2007: 50). Un huevo de gallina entero en
una tumba romana de Mérida era parte de las

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184

231

“ofrendas de los parientes al finado”; se consu-
mian asimismo huevos en la comida realizada
junto al sepulcro el dia del entierro y en la cena
novendialis, nueve dias después (MURCIANO,
FERREIRA, 2019: 85 n.° 33).

Por su parte Casas y Ruiz de Arbulo (1997)
han estudiado e interpretado gran ndmero
de recipientes del siglo Ill d.C. con ofrendas
de huevos y de gallinaceas en dos villae de
época romana del territorio emporitano, que
no tenian relacién con inhumaciones. En Tole-
gassos son quince jarras de ceramica comun
de produccién local enterradas en dos filas en
la parte exterior del edificio, a lo largo del muro
perimetral occidental del recinto. En Mas Guso
las ofrendas son cuatro, depositadas fuera del
muro oriental de la villa. A ellas afiaden mas
ofrendas similares localizadas en territorio
cataldn (cuatro en Ampurias, siete en llerda,
cuatro en Can Trullas (Granollers), varias en
Corbins), a veces en proximidad de inhumacio-
nes (CASAS, RUIZ DE ARBULO, 1997: 217-218).

Visto todo lo anterior, no parece acertado
suponer, a partir de los casos aragonés y cor-
dobeses, que “esta tradicion escatolégica de
época clasica pudo haberse mantenido en cier-
tas comunidades durante la etapa islamica con
un sentido parecido; sin embargo, su caracter
excepcional e intimo dificulta aprehender su
Gltimo  significado” (LEON, 2008-2009: 46); en
lugar deello, habria que revisar la estratigrafia, la
relacion de las orzas con las fosas en las que se
han hallado y tal vez replantearse su cronologia.

3.3. Restos de animales

En palabras de su excavador, en los niveles
superiores del cementerio de Santa Fulalia en
Murcia:

“aescasadistancia de las cobijas de piedra arenisca que
cerraban la fosa, en el interior de la antecdmara y a la
altura del pecho del difunto, encontramos el gollete de
una gran tinaja ceramica, abrigado por mamposteria y
argamasa de cal. Tras levantar la piedra que tapaba el
borde del depdsito, su interior proporcioné mds de una
docena de cuernos de macho cabrio, numerosos hue-
sos de conejo, espinas y aun escamas de pescado. La
tumba [...] aparecio al desmontar la acera de ladrillo del
siglo XVI” (JORGE, 1966: 106-107).



Ana Labarta

Aunque el gollete daba acceso a un sepulcro
de época cristiana modernay lo hallado parece
un basurero, lo considero¢ “depésito, perfecta e
intencionadamente acondicionado, para guar-
dar los restos de un banquete funerario”.

Desde esa referencia de Murcia, no se han
dejado de resefiar los huesos de animales
(CASAL, 2003: 34-35, 41; CASAL et alii, 2006:
285). En Valencia es un cangilén con huesecillos
de ave puesto entre coxis y fémur (SERRANO,
1994: 194); en la Cava de Priego (Cordoba),
las alas de un ave alrededor de la cabeza de
T12 (CARMONA, LUNA, 1996: 123, 126 foto 5,
133); en el poligono industrial La Torrecilla de
Cérdoba las patas de un ave zancuda sobre
la parte alta del torax del inhumado en T129
(CAMACHO, 2004: 234 y Im. VII, 2007: 222-223).
Hay quien ha aludido a huesos de ovicaprido
en la actual plaza de Colén n.° 8 de Cordoba
(CASAL et alii, 2006: 285), pero son los restos
de bévidos, caprinos y ovinos descuartizados
—con marcas de ello— en las carnicerias muni-
cipales creadas hacia 1435 en la puerta del
Osario (BOTELLA, 1995: 235).

En los yacimientos romanos es frecuente
encontrar ofrendas de animales. Las hay en el
exterior de villae, como las gallinaceas ya cita-
das (CASAS, RUIZ DE ARBULO, 1997) y se han
localizado animales sacrificados en posicion
anatémica y restos despedazados en fosas 'y
hoyos de ofrendas situados junto a las tum-
bas, fuera de ellas. Los restos de fauna simbo-
lizan el consumo compartido con los difuntos
(VAQUERIZO, 2001: 73).

En la necrépolis romana de la plaza Vila
de Madrid (Barcelona) se han identificado
“ovicapridos, bévidos, canidos, aves, suidos
y équidos, siendo estos Ultimos los que mas
predominan. Los canidos y los équidos no
parece que se consumieran; el resto podian
ser sacrificados, cocinados y después depo-
sitados junto a la tumba o bien simplemente
descuartizados en espera de que se pudrieran
de una manera natural” (BELTRAN DE HERE-
DIA, 2007: 49-52).

Las referencias de la Edad Media son esca-
sas y excluyen totalmente la pervivencia de

232

tradiciones de época romana y tardoantigua
con las que se han querido poner en relacion
(CASAL et alii, 2006: 285).

En el cementerio zaragozano de Puerta
de Toledo los excavadores destacaron “la
inhumacion de una persona joven (T30), en
cuya cabecera se depositod un félido” (GALVE,
BENAVENTE, 1991: 96, 1992: 386; GALVE, 2018:
121, 123y f. 13). Plantean “que quiza fuera ani-
mal de compafiia del difunto” y que “proba-
blemente se trata de un gato comun”, lo que
significa que no se excluye que fuera salvaje,
como el conocido gato atrapando un ave que
se ve en el mosaico de la casa del Fauno de
Pompeya (200-150 a.C.) y que viene inmediata-
mente a la memoria.

Al construirse en 1990 la variante de la
carretera entre Alberite y Magallén (Zaragoza)
se excavé de urgencia el yacimiento de El
Quez, que se habia localizado afios antes. La
campafia saco a la luz una zona de habitat con-
tinuado desde la Protohistoria, con necrépolis
tumular de incineracion de la primera Edad
del Hierro, restos del Bronce Medio, un sarco-
fago de alabastro con cadaver y ajuar junto a
otras sepulturas de época hispano-visigoda y
un cementerio isldmico que se daté en el siglo
Xll, ubicado en una zona en la que durante el
Bronce Medio se habian practicado hoyos y
cuyo material ceramico estaba mezclado con
la tierra (ROYO, VILADES, CEBOLLA, 1990). Se
constatd que las tumbas no contenian nada
salvo dos: “en una sepultura infantil se hall6 a
la altura del pecho del nifio o nifia la cabeza de
un posible gato que muy bien pudo ser su mas-
cota”yenotra“unacampanadebronce” (ROYO,
VILADES, CEBOLLA, 1990: 338; CABANERO,
LASA, 1997: 413). Es de notar que se habla del
craneo del animal, pero no del resto del esque-
leto, por lo que es posible que se trate de una
intrusion. En la planimetria de los sepulcros se
aprecia que al menos dos (T4 y T8) no son de
musulmanes (ROYO, VILADES, CEBOLLA, 1990:
340 f. 5) y en otra imagen (VIGUERA, 1995: 91
n.° 83) se observa un esqueleto que sigue el
rito isldmico superpuesto a otro en decubito
supino con movimiento postdeposicional. La
campanilla de bronce (VIGUERA, 1995: 91 n.°
84), al no llevar la foto escala grafica, parece un

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

cencerro. Cuando se ve junto a la cabeza del
gato se aprecia su tamafio minusculo; el pie de
foto en la Guia del Museo de Zaragoza induce
a engafio, pues hace creer que ambas estaban
juntas (MUSEO, 2003: 172-173 y f. 131). Se le han
atribuido fechas que van del siglo X al XII, aun-
que ya indicaban Cabafiero y Lasa (1997: 427)
que “presenta una cronologia muy incierta”.
No le conozco paralelos medievales, mientras
que es muy similar en tamafio y forma a una
campanita romana de bronce encontrada en
Andelo (Navarra) de 34 mm de altura, que se
data en los siglos I-Il d.C. (MEZQUIRIZ, 2011:
68-69f.n°3).

La docena larga de cuernos de macho
cabrio de Santa Eulalia de Murcia (JORGE,
1966: 106-107) sobre los niveles superiores de
un sepulcro que no era islamico dieron pie a
Peral (1995: 25) a plantear que “cuando apare-
cen en posicion invertida” esos cuernos “sefia-
larian las cabeceras, actuando como estela
o0 testigo en algunas inhumaciones simples”;
o tendrian funcion contenedora con “un uso
ritual de purificacion para la captacion del
rocio matutino”. No se ha constatado en nin-
gun cementerio isldmico ninguna de estas dos
hipotesis poco verosimiles, que Ponce (2002:
141) retoma e intenta apoyar aduciendo aleyas
del Coran que mencionan que el dia del Juicio
Final se soplaré en el cuerno. Se ha dado noti-
cia de tres cuernos sin decorar en ¢/ Rubira n.°
12 de Lorca (Murcia), que no estaban conec-
tados directamente con ninguna sepultura
(PONCE, 1997: 336) y otros en Cérdoba (CASAL,
2003: 34).

4. MANIFESTACIONES DE PIEDAD

4.1. Anillos con la profesion de fe y
otras expresiones religiosas

Durante excavaciones arqueoldgicas en
cementerios medievales de al-Andalus se
han encontrado en enterramientos, tanto de
mujeres como de hombres, todavia colocados
en los dedos o cerca de los cadaveres, anillos

con la profesion de fe completa. En unos esta
en negativo, en otros en positivo; grabada
directamente en lo alto del anillo de plata o
en un entalle engastado en él. Uno procede
de ¢/ Los Rios 2, en el sector sur de Cordoba;
lo llevaba en un dedo de la mano derecha el
individuo de T13. Es un anillo de plata con
cornalina oval grabada en negativo; el texto
va repartido en dos lineas: “No hay mas divi-
nidad que Dios / Mahoma es el enviado de
Dios” (LABARTA, 2017: n.° 32). En la plaza de
Espafia de Ecija se encontrd uno igual bajo el
himero derecho de un varén de edad madura
o anciana’ (Figura 1).

Figura 1. Museo Histérico Municipal de Ecija. Foto
(volteada): Antonio Ferndndez Ugalde.

La mujer adulta de T59 en la parcela M9 al
oeste de Cordoba llevaba una cornalina suelta
con la profesion de fe en la mano izquierday en
la mano derecha otra que dice “iDios me bastal
/'y iqué excelente protector es!”. No habia res-
tos de anillos y tampoco se detectd en los hue-
sos de los dedos pigmentacion por contacto
con elemento metalico (LABARTA, 2017: n° 218
y 217).

Un anillo de plata con cartela superior
rectangular que ostenta la profesion de fe en
positivo y en letra cursiva procede del solar
limitado por ¢/ Alta, Sogueros, Jardines y Pozo
de Valencia (LABARTA, 2017: n.° 137).

9P.ES. 01 19/ 5093*1. Agradezco los datos sobre esta excavacién y la foto a Antonio Fernandez Ugalde, director del Museo Histérico

Municipal de Ecija.

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184

233



Ana Labarta

Otros anillos llevan la profesiéon de fe com-
pleta asociada a un nombre. Uno estaba en la
parcela M9 de Cérdoba; dice “Abd al-Rahman
ibn Mlsa / atestigua que no hay mas divini-
dad que Dios / y que Mahoma es el enviado de
Dios”; lo llevaba puesto en la mano derecha
el hombre adulto de T44; la cornalina, aun-
que suelta, estaba cerca del anillo (LABARTA,
2017: n.° 28 y 216). También en Cordoba, en la
vecina M8, se localizaron dos anillos con la ins-
cripcion en la tapa metalica de la caja y no en
una piedra. El de T471, aln inserto en el dedo
del cadaver, dice “Sukayna atestigua / que no
hay mas divinidad que Dios; Mahoma / es el
enviado de Dios”. En el otro, que estaba a la
altura del pecho del difunto de T445, se lee la
férmula “Dios es el protector de Ahmad / b.
al-Fath” (LABARTA, 2017: n.° 15y 16).

El lema adoptado por el principe ‘Abd
al-Rahman Il (r. 822-852) y —cambiando el
nombre— por todos sus sucesores se veia
en el entalle de un anillo que se encontrd en
una sepultura cerca de Ecija, del que solo han
quedado las dos impresiones en lacre que se
hicieron en 1787: “Tayit b. ‘Umar / esta satis-
fecho con el decreto de Dios” (LABARTA, 2017:
n.° 65).

Pertenecen a este grupo cinco cornalinas
procedentes de dos tumbas cordobesas de
época califal (LABARTA, LOPEZ, LOPEZ, 2014-
2015). El varon de T130 llevaba un anillo de
plata con un entalle en la mano izquierda y
sali6 una segunda cornalina idéntica, suelta,
entre los restos del torax (LABARTA, 2017: n.°
29y 219). La mujer de T132 llevaba un anillo
de plata con una cornalina en cada mano; una
tercera, suelta, estaba bajo su maxilar supe-
rior, lo que sugiere que tal vez la llevara en la
boca en el momento del sepelio (LABARTA,
2017:n.° 30, 31, 220, 221, 222). Estan grabadas
tanto en el anverso como en el reverso, con
idénticos textos piadosos, y esto a pesar de
que algunas estan engastadas en un anillo, lo
que excluye totalmente que se pueda usar la
cara oculta como sello. No eran gemas reuti-
lizadas, pues el tipo de letra es el mismo en
ambas caras.

234

En el anverso leemos la primera parte de la
profesién de fe, que proclama la unicidad de
Dios, combinada con versiculos que la com-
pletan: “No hay mas divinidad que Dios. Es el
Unico [Q XL,84 y LX,4]. No tiene ningun aso-
ciado [Q VI,163]. Suyo es el poder, suya es la
alabanza. El es poderoso sobre todas las cosas
[Q LXIV,1]”. Segun tradiciones transmitidas por
AbU Ayyub al-Ansart y Abu Hurayra, Mahoma
habria atribuido grandes beneficios en la vida
futura a la recitacion repetida de esta serie de
textos coranicos.

En el reverso de esas mismas gemas vemos
la profesién de fe isldmica completa: “Doy
testimonio de que no hay mas divinidad que
Dios y que Mahoma es el enviado de Dios”
(LABARTA, 2017: n.° 219, 220, 221, 222. En n°
29 no se puede verificar ya que la piedra sigue
engastada en el anillo).

Por sus textos religiosos, estos anillos y pie-
dras parecen adecuados para acompafiar a los
muertos en su transito al mas alla, para que
atestiglien la fe musulmana de sus portado-
res, Como una version en miniatura del epita-
fio del que posiblemente carecian sus tumbas.
Cabe preguntarse qué pasd en estos pocos
casos para que sus familiares considerasen
tan importante resaltar el credo islamico de
los difuntos como para incluir con ellos estos
pequefios testimonios de fe, en contra de la
practica normal de no meter nada en la tumba.

Una forma facil y répida de construir un
anillo con matiz religioso es soldarle a una
moneda de plata un aro abierto, con los extre-
mos aplanados y doblados hacia adentro,
colocandola de modo que la cara visible sea
la que muestra la profesién de fe. Hay varios
ejemplos en los que se utilizé un dirham cua-
drado almohade. En las excavaciones de 2006
en el cementerio del Cami La Bola de Xativa
(Valencia) salié uno de estos anillos en el que se
lee: “No hay més divinidad que Dios. Mahoma /
es el enviado de Dios” (LABARTA, 2017: n.° 130);
un segundo ejemplar se encontré durante la
campafia de 2007, todavia colocado en el dedo
del esqueleto de la mujer de T22, que también

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

llevaba un par de pendientes (Figura 2)*°; en
la parte visible de la moneda se lee: “Dios es
nuestro Sefior, / Mahoma es nuestro enviado,
/ el Mahdi es nuestro guia” (LABARTA, 2017: n.°
129). Otro anillo de este tipo, ahora ilegible,
se localizo durante las excavaciones de 2000-
2001 en Manises (MUSEU, 2021: 208-209; los
tres en LABARTA, 2021: § 6).

Figura 2. Xativa. Cami La Bola, camparia de 2006,
722. Foto: Juan Salazar.

4.2. Cajitas y laminas de plomo

Una cajita de plomo con tres asas en lo alto
(longitud: 20 mm x anchura 10 mm x grosor 2
mm; peso 1,5 g) se encontr6 en el cemente-
rio islamico de la fortaleza de Yecla (Murcia),
asociada a los restos humanos de T13; no se
indica en qué lugar de la fosa ni su posicién
respecto al esqueleto (RUIZ MOLINA, 2019: 56).
Lleva tres lineas de escritura en relieve en cada

cara, en las que Barcel6 (2019: 308) ha leido Q
CXII. Es el Unico ejemplar que conozco loca-
lizado con seguridad en excavacién y en una
tumba.

Esa pieza es distinta de las mas habituales,
que son laminas rectangulares, circulares o con
formas figurativas de muchos tipos, hechas a
molde, que se agrupan tan solo porque son de
plomo. Unas pocas estan en museos, pero la
mayor parte de las que se conocen estan en
manos de coleccionistas, que las adquieren
en un mercado de compraventa que se nutre
tanto de lo recogido en superficie y en pros-
pecciones clandestinas como de la produc-
cion de falsarios. Se desconocen por tanto el
lugar de origen y contexto exacto, lo cual les
hace perder casi todo su valor historico.

El modelo méas habitual consiste en un
rectangulo muy alargado que contiene aleyas
coranicas y expresiones religiosas en arabe,
que se dobla luego en tres. En 1987 se habia
hallado una de estas piezas en el Cabezo de
las Tinajas (Rojales, Alicante), durante una
prospeccion superficial en una zona donde se
sabia que habia un cementerio islamico, como
se confirmé arqueoldgicamente en 1990. Bar-
celd, Labarta y Azuar leyeron en una cara la
azora coranica CXIl, que declara la unicidad de
Dios, seguida de “el dominio es de Dios”, “Oh
Dios!” y en la otra cara “En el nombre de Dios
el Clemente, el Misericordioso”, “Me protege el
Sefior de la gloria, el dominio y la omnipoten-
cia”, “iConfio en el Viviente, que no muere! [Q
XXV, 58]”, “Dios me basta [Q IX, 129 = XXXIX, 38]”

(Figura 3).

La referencia mortuoria y el entorno del
que procedia los llevaron a plantear que este
tipo de piezas se pudieron incluir en la sepul-
tura “como testimonio de la fe musulmana del
difunto, dentro de las creencias en el mas all,
para que sirviera como credencial de su fe ante
los &ngeles de lamuertey ante Dios”. Mostraron

19 Estrats, Treballs d’Arqueologia, S.L.: “Informe preliminar del solar n.° 39 (Parcela 274, Sector La Bola, Xativa)”. Texto inédito.
Agradezco a Juan Salazar Bonet la copia del informe; la foto estd en p. 11.

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



Ana Labarta

FELRI I e i 1 E—

Figura 3. MARQ. Plomo de Rojales. Caras Ay B. Dibujo: Carmen Barcelo. (Barceld et alii, 1997: 271, 273).

también su prudencia: “mientras no aparezcan
otras laminas de plomo en contexto similar y
en excavaciones sistematicas, nuestra hipo-
tesis deberd tomarse con todas las reservas”
(BARCELO et alii, 1997: 272). Durante el cuarto
desiglo transcurrido desde entonces eso no ha
sucedido; pero vendria a apoyarla la noticia de
que, en la excavacion de los enterramientos de
Puerta de Elvira en Granada, se encontrd “una
plaquita, procedente de un recorte laminar,
realizada en plomo, con motivos epigraficos en
anverso y reverso” (FRESNEDA et alii, 1995: 44),
cuya imagen nunca se ha publicado'.

Un reciente estudio de Carmen Barceld
trata de un amplio conjunto de esas ldminas
de plomo con escritura arabe en relieve; lee y
traduce sus textos, identifica los pasajes cora-
nicos y muestra que todas ellas estan relacio-
nadas con la fey la religiosidad.

Atendiendo a su contenido, las clasifica en
cuatro grupos, de los que aqui interesan solo
dos. En el primero incluye veinticuatro piezas
que —como la de Rojales— contienen oracio-
nes similares a las que se rezan por los difun-
tos y a las que se escribian en la “carta de la
muerte” y considera posible vincularlas al paso
delalmade lavidaterrenal al otro mundo (BAR-
CELO, 2019: 290-295, 301, 303-307). Forman
el segundo grupo nueve ejemplares que —
como la cajita de Yecla— llevan la azora CXII
con el fundamento del credo islamico y mues-
tran asf la fe de quien las tiene (BARCELO, 2019:
290, 295-297, 307-308).

LHR 12049, ahora Museo Arqueoldgico de Granada DJ00264.

236

5. OBJETOS DE ADORNO Y VESTIDO SIN
SIGNIFICADO RELIGIOSO

5.1. Joyas

Aparte de los pequefios objetos con ins-
cripciones piadosas islamicas que se afiadirian
adrede, hay esqueletos con joyas de uso per-
sonal (anillos, pendientes, pulseras) a los que
no se les puede atribuir ningln valor religioso
Yy que sugieren que en esos casos la persona se
enterraria vestida.

No es frecuente hallar adornos en sepultu-
ras; solo agrupando todas las noticias sueltas
logramos reunir un conjunto de piezas, escalo-
nadas en el tiempo. Si las ponemos en relacién
con el nimero de fosas del mismo yacimiento
en las que no habia nada, vemos que la pro-
porcion es, en general, escasisima. Incluyo la
relacion que sigue a titulo de ejemplo, sin afan
de exhaustividad, pues el tema necesita toda-
via de mucho estudio.

En las doscientas tumbas de la plaza del
Castillo de Pamplona solo se hallaron los res-
tos de un anillo, similar a otros de época alto-
medieval (DE MIGUEL, 2016: 135-136).

Durante la intervencién a cargo de Agustin
Lépez en el solar M9 del PP07, en la zona occi-
dental de Cordoba, a extramuros de la ciudad
histérica, se descubri6 parte del arrabal que
se extendia hacia el norte y de un cemente-
rio islamico de época califal. Las joyas que

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.S.S.N.:



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

tenian unos pocos de los 147 esqueletos con-
sistieron en los cuatro anillos de plata y ocho
cornalinas con textos en arabe ya comenta-
dosy un par de sencillos pendientes de plata
con una bolita en un extremo. En otra inter-
vencion, también en Cérdoba, en tumbas de
muy dudosa adscripcion islamica, se recu-
perd una aguja de cobre fragmentada “bajo
la cubierta de la tumba A-86” (CEPILLO et alii,
2006c: 310-311 y Im. 8); “en la tumba A-36,
proximo al créneo, un pequefio aro metalico,
posiblemente un pendiente” (CEPILLO et alii,
2006b: 317-318 y Im. 6) y “en la tumba A-27,
préximo a los pies del individuo, una aguja
metalica con cabeza redondeada” (CEPILLO
et alii, 2006a: 326 y Im. 11).

En ¢/ San Agustin n.° 25 de Zaragoza solo la
mujer joven de T2 llevaba dos pendientes de
plata en forma de aro rematados con una esfe-
rita en el cierre (GALVE, 2018: 141 y f. 28).

En Torre la Sal (Castelldon) salieron a la luz
228 inhumaciones de los siglos X-XI, la mayo-
ria de musulmanes. Por lo general, los esque-
letos estan en decubito lateral derecho, pero
hay casos en que estan en decubito supino, sin
que se sepa si se debid a alteraciones o esa fue
la posicién original. En T75 se recuperd un ani-
llo de plata con cabujény una pulsera de cinta
metalica de unos 10 mm de ancho en muy
mal estado; en T261 —uno de los individuos
en decubito supino— un anillo en cada mano;
otro anillo en T121 y pequefios pendientes y
mas anillos en otros puntos (FLORS, 2009: 236-
238y f. 17.5; LABARTA 2017: n.° 66-71).

En T46 de ¢/ Rubira n. 12 de Lorca, en nive-
les que se datan en el siglo XlI, un individuo
adulto llevaba en el dedo corazén de la mano
derecha un anillo de plata que se ensancha en
la parte superior (PONCE, 1997: 336, 344 f., 349;
PONCE, 2002: 140-141, Im. 12; LABARTA, 2017:
n.° 145). Inicialmente se creyd que conservaba
la impronta del tejido del sudario; al estudiarlo
con microscopio se comprob6 que se trataba
de huellas del utensilio del orfebre (MARTINEZ
RODRIGUEZ, 2013: 211).

En la plaza de Espafia de Ecija se descu-
brieron entre 1997 y 1998 mas de 4.000 tum-
bas de musulmanes datadas desde el siglo VI
hasta mediados del Xlll y una cuarentena de
época tardoantigua y visigoda (ROMO et alii,
2001). Ademas del anillo con epigrafia drabe ya
citado, habia aros y pendientes con una esfera
hueca, en muy mal estado.

En Tauste (Zaragoza) se ha destacado un
pendiente que estaba bajo el crdneo de T32;
es un simple aro de 10-13 mm de didametro
hecho con grueso alambre de 1,8 mm de gro-
sor'2 (GUTIERREZ GONZALEZ et alii, 2016: 435).

El nUmero de enterramientos de Puerta de
Elvira (Granada) que contenian joyas fue rela-
tivamente abundante y forma un interesantey
coherente conjunto que incluye cuatro anillos
(LABARTA, 2017: n.° 179-182) y una veintena
de pendientes, varios con esferas metalicas
huecas y cuentas ensartadas. Lépez Lopez y
sus colaboradores (1995: 140) identifican en
Avenida de la Constitucién-Triunfo un estrato
[l con niveles de sepulturas que datan en los
siglos XIllal XVIy un estrato V con otros niveles
que sitlan entre finales del siglo X'y el XIII; no
indican en cuél estaban las joyas. En Hospital
Real la secuencia estratigrafica de la excava-
cion carece de cronologia (LOPEZ LOPEZ et
alii, 1995: 151y 154). Eltrabajo dedicado espe-
cificamente a esas alhajas (FRESNEDA et alii,
1995) da sus numeros de inventario y permite
verlas, puesincluye susfotografiasydibujos (la
escala métrica no figura en ninguno). Ni esa ni
las otras publicaciones que tratan de la exca-
vaciéon indican en qué tumbas en concreto
estaban, ni en qué nivel de qué estrato, niqué
cronologfa les atribuyen (LOPEZ LOPEZ et alii,
1995; FRESNEDA et alii, 1992), pero afirman
que “representa un claro nexo entre la orfe-
breria comun de época almohade y la nazari”
(FRESNEDA et alii, 1995: 43). Mencionan que
habia ataldes, que T332 “presentd 55 clavos
en posicion”y que “en algunos ejemplares se
ha registrado la existencia de angulos exterio-
res de metal que, fijados con clavos, actuarian
de refuerzo en las esquinas. En uno de estos

12Cf. foto en https://arqueoguti.blogspot.com/2013/09/magbara-de-tauste-resultados-en-n74-av.html

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184


https://arqueoguti.blogspot.com/2013/09/maqbara-de-tauste-resultados-en-n74-av.html

Ana Labarta

se localiz6 incluso una argolla de hierro que
actuaria de sujecion en el exterior del mismo”
(LOPEZ LOPEZ et alii, 1995: 144-145). Lo ante-
rior, que “en algunos casos el cuerpo se
encuentra en decubito supino, pero siempre
con el crédneo reposando sobre su costado
derecho” (LOPEZ LOPEZ et alii, 1995: 146) y
las fotos, que permiten apreciar la postura de
unos pocos esqueletos, hacen sospechar que
haya sepulcros de otras religiones. En esas
circunstancias, no tenemos seguridad de que
las joyas pertenecieran a musulmanes; en
cuanto a su cronologia, debera revisarse a la
luz de los paralelos, pues los pendientes tie-
nen similitudes con los de yacimientos como
el de Albalat (GILOTTE, CACERES, 2017: 142),
de cronologia almoravide.

Una pareja de pendientes de cobre estaba
en T23, una tumba de época almohade de la
plaza de El Palenque en Priego de Cérdoba,
junto al craneo de un esqueleto infantil feme-
nino (Figura 4)*; constan de una bola hueca
ensartada en un fino aro metalico; uno se con-
serva entero, al otro le falta media esfera (CAR-
MONA, 2005: 95y 105, f. 43).

En Xativa (Valencia) se considera que el
extenso cementerio del Cami La Bola tuvo su
etapa inicial en fecha proxima a la de las lapi-
das de 1031y 1038 alli encontradas (BARCELO,
1998: n.° 12, 2020: 181-186); hay fragmentos de

Figura 4. Priego de Cérdoba, El Palenque, T23.
Foto: Rafael Carmona.

ceramica datables entre la mitad del siglo Xl y
la primera mitad del XIll, y se cree que su uso
perdurd hasta la expulsion de los moriscos.
Excepto los anillos ya comentados, construi-
dos con una moneda almohade de plata, los
otros son de base cobre (LABARTA, 2017: n°
129-130; 164-166, 169-173). Buena parte de
los pendientes recogidos son de un mismo
modelo, formado por un aro que atraviesa una
esfera metalica hueca. La inhumada de T22
llevaba un par de estos pendientes y un ani-
llo-moneda, hecho que ayuda a datarlos en
época almohade.

Los arquedlogos que excavaron una zona
del cementerio islamico de Alhama de Murcia
comentaron en detalle una pareja de pen-
dientes encontrados sobre el esqueleto de
T41; cada uno esta formado por cuatro esferas
metalicas huecas, de escaso pesoy 14 mm de
didmetro, ensartadas en un aro filiforme de
cobre cerrado mediante lazo; los han datado
en el siglo Xl o la primera mitad del XIll'y han
supuesto que se dejarian por descuido o tal
vez por razones sentimentales (RAMIREZ,
URUENA, 1998: 356).

En el cementerio musulman de Santa Clara
en Cuéllar (Segovia) durante la campafia de
1989 se encontr6 en T2 una vistosa pareja de
pendientes de plata; constan de un aro de sus-
pension y un cuerpo pentagonal hueco, deco-
rado con un letrero en arabe trazado con finas
ld@minas; se ha datado en el siglo XV (RUIZ DE
MARCO et alii, 1989-1990: 213-214, 216-217 y
f. 7 HERRERIN, 2004: 13 y f. 1.1). Sobre el epi-
grafe se ha dicho que contendria el final de
la afirmacion de la unicidad de Dios “aunque
escrito con imperfeccion y sin asegurar que no
tenga faltas en la escritura” (RUIZ DE MARCO
et alii, 1989-1990: 214), opinién repetida en
varias publicaciones posteriores. La lectura de
Labarta (2021: § 7. 3. B) es, en ambos pendien-
tes y por ambas caras “el poder pertenece a
Dios” (al-amr li-llah). Ademés, en las campafias
de 1994y 1995, salieron un anillo y otros cinco
pendientes (HERRERIN, 2004 15).

Mi agradecimiento a Rafael Carmona, director del Museo de Priego de Cérdoba por los datos y la foto.

AyTM 31,2024 - 8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

En la partida dels Garroferets, en el lugar
conocido como lAlfossar (Novelda, Alicante)
se han ido destapando hasta mil tumbas. Los
pequefios fragmentos de ceramica almohade
revueltos en latierra han llevado a datar los ini-
cios del cementerio hacia mediados del siglo
XIl o el XIlIl. Nueve individuos llevaban elemen-
tos de adorno, por lo general bastante mal
conservados y la mayor parte de base cobre:
pendientes (T5, 50, 58, 138), un anillo (T5;
LABARTA, 2017: n.° 174; n.° 175-176 salieron en
2006), restos de una malla metalica (T137y 147)
y dos pulseras de pasta vitrea (T101). Se han
observado manchas de éxido en dos falanges
de lamano de la mujer de T76 causadas por un
anillo que no se ha conservado (LOPEZ SEGUI
et alii, 2005: 151 y f. 8). Las pulseras de pasta
vitrea bicolor recuperadas, sin duda de crono-
logia tardia, sugieren que el cementerio tuvo
un uso prolongado; es un tipo de joya que no
se encuentra en tumbas de musulmanas.

En la excavacion de Santa Eulalia en Murcia,
Manuel Jorge recogié en casi toda el area

“aunque siempre fuera de las fosas, una muy intere-
sante serie de pulserillas de vidrio, varios alfileres de
cobre, dos cuentas de collar y un vidrio facetado de
color azul, procedente quiza de alguna joya. Los frag-
mentos de pulserillas revelan tres tipos principales:
lisos, estriados y entorchados, con no pocas variantes.
Existe uno en el que el artista jugd con dos clases de
vidrio, blanco y azul, que retorcié a la vez. En cuanto a
los alfileres, son de cabeza redonda y responden a un
tipo muy difundido entre nosotros desde época tardo-
rromana” (JORGE, 1966: 107).

Como él mismo anotaba, “puede conjetu-
rarse que procedan del primitivo nivel superfi-
cial del cementerio, destruido por la nivelacién
del siglo XV para dar acceso al ingreso norte de
la puerta de codo” (JORGE, 1966: 107 n. 8). No
debe olvidarse que en ese nivel alto del cemen-
terio aparecié una pequefia moneda de cobre a
nombre de los Reyes Catolicos y dieciséis piezas
de a ocho, maravedies de Felipe IlI, reselladas
en tiempos de Felipe IV en las que se leen las
fechas 1599, 1603, 1615, 1618, tres de 1619, 1621

(JORGE, 1966: 148) y que en la primera de las
fotografias que ilustran la excavacion se aprecia
que el esqueleto tiene pelvis y piernas en decu-
bito supino, mientras que los inhumados de los
“niveles profundos” estan en decubito lateral.

Desde 1999 a 2003 se excavé en Avila una
gran necrépolis islamica en la zona sur de la
ciudad, entre la iglesia de San Nicolas y el rio
Adaja, donde salieron mas de tres mil sepultu-
ras que se han fechado entre los siglos X'y XVI.
Se localiz6 en distintas tumbas alglin adorno
personal: un anillo, un colgante trapezoidal
de azabache y en T20901 un conjunto de siete
pulseras de tubo de plata decoradas con inci-
siones (JIMENEZ GADEA, 2016: 70) (Figura 5)*.

Figura 5. Avila, necropolis de San Nicolds, T20901.
Foto: Alacet Arquedlogos, S.L.

En el cementerio morisco de ['Arnet (Rugat,
Valencia) se descubrieron 35 fosas, con los

“Alacet Arquedlogos, S.L., “La magbara de San Nicolas. Trabajos de excavacion arqueoldgica en la parcela A del Plan Parcial San
Nicolds 2 (Avila)”. Informe inédito, archivo 306 Museo de Avila. Debo los datos y |a fotograffa a la gentileza de Javier Jiménez Gadea,

director del Museo de Avila.

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.S.S.N.: 1134-3184

239




Ana Labarta

inhumados en decubito lateral derecho.
En T29, todavia pegado al créaneo, habia un aro
de plata de 32 mm de didmetro, de fino alam-
bre de 1 mm de grosor y seccion circular, roto
en tres trozos (RAGA, 1994: 59).

De los trece esqueletos de época tardia
exhumados en Bellreguard (Valencia) solo dos
estaban en decibito lateral derecho; los demas
estaban en decubito supino con los brazos
estirados a lo largo del cuerpo. Uno —no sabe-
mos cual— llevaba un collarcito de cuentas de
azabache, hueso vy vidrio. Fuera de contexto
salieron cuatro brazaletes de tubo metalico
delgado (grosor 3 mm), decorados con incisio-
nes transversales'> (MARTI, CARDONA, 1992:
398). Lo més probable es que la tumba en que
se hall6 el collar fuera de rito cristiano; las pul-
seras podrian ser similares a las de Avila.

He hecho notar (LABARTA, 2023: § 3.3) que
los esqueletos en los que habia joyas son casos
aislados o, cuando son varios, estan en tumbas
préximas entre si, tal vez porque eran coeta-
neas. La posicién del cadaver que las lleva y
la orientacién de su fosa no siempre son las
mismas que las del entorno, y eso subraya su
caracter andémalo, a la vez que hace pregun-
tarse si se enterraria de manera apresurada y
poco cuidadosa o incluso dudar de la religion
que profesaria aquella persona. Los huesos,
por otro lado, no muestran signos de que se
trate de victimas de violencia.

Para responder a las preguntas de por qué
hay esqueletos que llevan joyas que no pare-
cen tener ningun significado religioso y por
qué quienes prepararon el cadaver no se las
retiraron antes de inhumarlo, he propuesto
como una de las posibles respuestas que tal
vez lesrepugnara tocarlo porque habia muerto
de una enfermedad que producia rechazo y lo
enterraron tal como estaba. Recordaremos
que la Tradicion islamica reconoce el estatuto
de ‘mértir’ no solo a quien muere combatiendo
‘en la senda de Dios’ sino también a los que

fallecen en circunstancias desgraciadas que
incluyen las epidemias de peste. Aunque en
teoria solamente los muertos en combate
merecerian ese entierro especial, la realidad
es que en el sentir general los demés martires
se asimilan a ellos y se entierran sin lavarlos,
con la ropa que llevaban puesta. Ello justifica-
ria que haya joyas en tumbas medievales de
musulmanes, de judios y de cristianos, pues
al natural rechazo ante la peste se sumaria el
permiso de la Tradicién y de las autoridades
religiosas (LABARTA, 2023: 108-110).

No me parece casual que muchos de los
cementerios en los que varios de los esqueletos
llevan elementos de adorno estuvieran en uso
a mediados del siglo XIV, época que coincide
con la espantosa epidemia de peste negra que
se extendi6 por la Corona de Aragdn y Navarra
en 1348y pasé a Castilla en 1349. Pero las pes-
tes fueron periddicasy recurrentes y hubo otras
muchas antes y después, como la de 1126 o la
que despobld Coérdoba en junio-julio de 1011.
Propongo estudiar en cada caso la posible rela-
cién entre inhumados con joyas y epidemias de
peste (LABARTA, 2023: 109-111).

5.2. Sudarios bordados

Pozo (1990:119) cita:

“el hallazgo en otros lugares [de Murcia] de enterra-
miento en la ¢/ de San Antonio —donde aparecieron
algunas inhumaciones con restos del sudario bor-
dado en oro, similares a los de la plaza de la Almoina
en Valencia—, frente a la iglesia de San Pedro, en la
plaza de las Flores y en las inmediaciones de la igle-
sia de San Nicolds, pero o no se han excavado siste-
mdticamente o sus resultados permanecen aun sin
publicar’.

Ponce (2002: 137) afirma que es muy raro
que queden fragmentos de tejido y, aunque se
basa en los datos de Pozo, habla de restos de
sudarios “bordados con hilos de oro formando
motivos geométricos y florales”.

> Agradezco a Jaume Coll, director del Museo Nacional de Cerdmica Gonzalez Marti (Valencia), que revisara conmigo en enero de
2024 los restos de huesos y tejas de esa excavacion, guardados en ese Museo. Comprobamos que las joyas no se encuentran entre el

material alli depositado.

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

El paralelo con la Almoina de Valencia resulta
muy lejano, pues alli se destacdé solo “la aparicion
de restos de tejido en hilo dorado en tres de las
inhumaciones” (PASCUAL, 1992: 409) que una
publicacién mas reciente deja en “hilos de oro
alrededor del crédneo o del cuerpo como restos
del bordado de su sudario” (PASCUAL, VIOQUE,
2010: 36). Los enterramientos de la Almoina plan-
tean una compleja problematica, con estratos
desde época visigoda hasta aproximadamente el
siglo Xlll'y variados tipos de sepulcros y de dispo-
sicién de los esqueletos, que no permite adscribir
esos restos a musulmanes. Tampoco consta que
lo fueran los que llevaban los tejidos murcianos.

Frente a la falta de referencias a musulma-
nes, los sudarios con cenefas bordadas con
hilo de oro se han encontrado en cementerios
de adscripcién judia segura, como los de Bar-
celona (DURAN, MILLAS, 1947), Tarrega, Girona,
Valladolid o Valencia.

5.3. Botones

En ¢/ Rojo n° 2 de Lorca quedaban en T31
pequefios fragmentos de tejido junto a las cos-
tillas y una pequefia pieza de hueso trabajada
en forma de dos conos rematados por una bola
y unidos por un estrangulamiento que serviria
para fijarla y usarla para abrochar (MARTINEZ
RODRIGUEZ, 1996: 650; PONCE, 2002: 138, Im. 9;
MARTINEZ RODRIGUEZ, 2013: 213, Im. 63). Gilotte
y Caceres (2017: 130) tratan de una pieza similar
recogida en Albalat (Caceres) y de otros parale-
los encontrados en Silves (Portugal) y Jardin de
San Esteban de Murcia, ademas del ejemplar lor-
quino, y hacen notar que es una forma de origen
prerromano que tuvo una muy larga duracion.

En el mismo lugar, en el esqueleto de T34
y también entre las costillas, habia una placa
de hueso de forma biojival con dos perforacio-
nes en el centro y una de sus caras decorada
con pequefios circulitos que perfilan el borde
y trazan dos lineas que se cruzan en el centro
(MARTINEZ RODRIGUEZ, 1996: 650, 2013: 213,
Im. 64; PONCE, 2002: 138, Im. 10).

Estos botones no parecen tener relacion
con sudarios, que no se abrochaban.

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184

241

6. OTROS OBJETOS ENCONTRADOS EN
EXCAVACIONES

En el espacio fuera de las fosas o en ellas,
colocadas a propdsito, olvidadas, o revueltas
con la tierra del relleno, se han recogido ade-
mas otras cosas, grandes y pequefias: llaves,
botones, alfileres, anillos, pendientesy pulseras,
monedas, dedales, dados, cascabeles, candi-
les, jarras, orcitas y fragmentos de ceramica de
amplia cronologia. Estos trozos rotos de cera-
mica resultan de sumo interés para datar los
momentos de asentamiento humano en deter-
minado lugar, pero no se toman en considera-
cién aqui sino las vasijas que estén completas
y que tengan cierta relacion con los cadaveres.

6.1. Asta, hueso y metal

Se recogi6 un cuerno con decoracién incisa
en San Nicolas de Murciay otrojunto a un ente-
rramiento en ¢/ de la Soledad de Cartagena; se
han datado en los siglos XI-XII 'y XII-XIIl (NAVA-
RRO PALAZON, 1986: 481-483 y fotos 482).
Teniendo en cuenta que los cuernos se utili-
zaban como bocina en la caza y la guerra, no
extrafia que alguno se perdiera por el campo;
poco tienen que ver con los restos encontra-
dos en Santa Eulalia.

En ¢/ Rubira n° 12 de Lorca el individuo
adulto inhumado en T98 tenia en la espalda
una llave de hierro de unos 10 cm de longitud,
de la que no se puede decir si cayo fortuita-
mente en la fosa durante el entierro, estaba ya
entre la tierra o se puso de manera intencio-
nada (PONCE, 1997: 336, 356, 2002: 140, Im. 11;
MARTINEZ RODRIGUEZ, 2013: 214, Im. 65). En
¢/ Rojo n.° 2 de la misma poblacién el esque-
leto de T68 llevaba en la mano izquierda “un
pequefio objeto de hierro muy deteriorado”
que se supone puesto adrede, aungue no se
sabe qué es (MARTINEZ RODRIGUEZ, 1996:
644,2013: 214).

Lo recuperado de los enterramientos del
solar M10 del PP0O7 de Cordoba incluye “un
dado de plomo, cuentas de collar, pendientes
de bronce, un elemento de hueso trabajado”,

“tabas, fragmentos de silex”, “clavos, alfileres,



Ana Labarta

monedas” y sobre las cubiertas de dos tumbas
sendas orcitas con restos de cascarones de
huevos (OSUNA, 2010: 851). La cronologia de
cada uno de esos objetos dependeré del nivel
en que estuviera y de su relacion con la fosa;
pudieron pertenecer a musulmanes o no, pues
la orientacién de los cadaveres en unos es
SW-NE y en otros E-O; parte esta en decubito
lateral derecho y otros en decubito supino —y
estos parecen ser los que se han elegido para
ilustrar el trabajo— (OSUNA, 2010: Ims. 11, Il V).
También las sorprendentes listas de objetos
recuperados en los varios yacimientos de la
Ronda Oeste de Cordoba incluyen monedas
sin clasificar, una hebilla, un botén, una aguja,
una llave, piezas de hierro y cobre no identi-
ficadas, orcitas con huevos de gallina, algin
hueso de animal y restos de hollin en muchas
fosas y vasijas (CAMACHO, 2007: 222-224).

Acerca de lo encontrado en los enterra-
mientos de Gibralfaro (Malaga) —cuya cronolo-
gia abarca del siglo X al XV— se nos dice: “solo
en las tumbas 288 y 308 aparecen una hebilla
y pequefos pendientes de chapitas de bronce
colocados sobre el craneo a la altura de la
oreja. Desplazados fuera de las fosas localiza-
mos dos dedales, un cascabel, un anillo y un
par de monedas de bronce muy deterioradas
que hacen imposible su lectura” (FERNANDEZ
GUIRADO, 1995: 52).

En Predicadores 92-94 de Zaragoza, en la
mano derecha de T16 se encontrd un pequefio
anillo de bronce, mal conservado, con piedra
rectangular biselada de pasta vitrea (GALVE,
2018:126).

La intervencién en Valencia en el solar
limitado por las calles Alta, Sogueros, Jardi-
nes y Pozo destap enterramientos de varios
tipos de los siglos XI al XllI; se supone que el
cementerio se dejaria de usar tras la conquista
de la ciudad por Jaime | en 1238, pues poco
después las sepulturas mas superficiales resul-
taron destruidas parcialmente por construc-
ciones. Se extrajeron “un sello, un pendiente,
una alianzay una chapita, todos ellos de metal
y encontrados in situ, y varias agujas vy alfileres
metalicos, [...] alguna moneday fragmentos de
cerdmica” (SERRANO, 1994: 194).

242

Es una lastima que por lo general se haya
dado poca importancia a las joyas y otras
pequefias cosas. Esas descripciones nos dejan
con la necesidad de mas precisién acerca del
tipo de sepultura, el estrato en que estaba, la
posicién del esqueleto, la relacion de la pieza
con él, fotos o dibujos y medidas, para poder
estudiarlas de manera cabal.

6.2. Candiles

Durante toda la Edad Media los candi-
les de aceite fueron el modo de iluminacion
habitual; no resulta extrafio, por lo tanto, que
abunden ejemplares enteros y restos de piezas
rotas entre el material recuperado en zonas
de viviendas y en cementerios, tanto en los de
musulmanes como en otros que no lo son —
asi los dos candiles que estaban junto a T1174
y T1194 en el cementerio medieval de San
Lazaro, en Toledo, que no es isldmico (RODRI-
GUEZ, ROSADO, 2015: 229).

La lista de yacimientos de amplia crono-
logia en que habia algin candil es larga. Se
han encontrado varios de época califal en
los arrabales cordobeses (CAMACHO, 2002,
2004: 233-234, 2007: 224-228; CEPILLO et alii,
2006c¢: 312 y Ims. 9-10; CEPILLO et alii, 2006b:
319 y Im. 10; CEPILLO et alii, 2006a: 326 y Im.
10; PIZARRO, 2010, p. 818; PIZARRO, SIERRA,
2007: 184; LOPEZ GUERRERO, 2010: 810, 816 f.
10). En la parcela M10 del PPO7 se excavaron
1.513 enterramientos, superpuestos hasta en
seis niveles, seglin zonas. Aparecieron candiles
junto a las cubiertas y sobre las mismas, pero
solo en T307y T159 estaban dentro de tumbas
(OSUNA, 2010: 851).

Habfa dos en Santa Eulalia de Murcia
(JORGE, 1966: 104 y fotos); en 1985 se recupe-
raron dos junto a inhumaciones de los niveles
musulmanes en el entorno del circo romano de
Toledo (DE JUAN et alii, 1988: 44); un nimero
no especificado en los estratos inferiores de
Avenida de la Constitucion-Triunfo de Granada
(LOPEZ LOPEZ et alii, 1995: 145); en la zona de
Gibralfaro de Malaga uno del siglo X'y otro del
siglo XII (FERNANDEZ GUIRADO, 1995: 51; FER-
NANDEZ DOMINGUEZ, 1995: 76).

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

Como se constata si se leen con cuidado los
informes de las excavaciones, los candiles estan
generalmente a la altura de la cubierta de las
sepulturasy parece lo més logico considerarlos
utensilios de uso cotidiano que iluminaban las
oraciones y lecturas del Coran que se realiza-
ban durante las noches que seguian al sepelio
y que se dejaron en el cementerio o quedaron
olvidados entonces o en visitas posteriores. No
se metian adrede en las fosas; cuando se ha
encontrado alguno dentro, se ha debido a que
cayo al romperse la cubierta o a que vino de
una zona vecina, mezclado con la tierra.

Eso, que resultaba evidente para Peral
(1995: 25), dio pie en la misma fecha a Mar-
tinez, Mellado y Mufioz (1995: 107-109) para
desarrollar una personal visiéon simbdlica de
los candiles en relacién con las sepulturas, que
pretendia convertirlos en “ajuar” o “depdsito
funerario”, como “elemento de apoyo para
facilitar el seguimiento de la luz de Dios”, una
ocurrencia que se llevd més alla de los limites
del absurdo. Fierro la acept6 en un principio,
la considerd “hipdtesis sugerente” y la glosé,
afiadiéndole literatura escatoldgica; en su
publicacién recoge las posibilidades que habia
expuesto, si bien al final de su revisién las cali-
fica de “remotas” y concluye que los candiles
se pudieron dejar cerca de los sepulcros en vez
de meterse dentro (FIERRO, 2000: 181-183).

Tras reproducir una oracion paleocris-
tiana en latin, titulada “Luce benefica”, Zozaya
afiade: “La luz se nos presenta, asi, como
elemento salvifico dentro de las grandes reli-
giones monoteistas del Occidente del Viejo
Mundo y no ha de ser por ello diferente el
mundo isldmico, heredero de la vieja tradicion
judeocristiana y la aceptacion de sus elemen-
tos litdrgicos simbdlicos y materiales” (ZOZAYA,
2000: 521), insidiosa asercién que no es cierta.
Tanto Ponce (2002: 137-138) como Casal (2003:
33) se han hecho eco en sus sintesis de esos
planteamientos, que intoxican a los arquedlo-
gos desde 1995.

Un ejemplo: en el solar de ¢/ Botica 31-33
de Cadiz habia una sola tumba islamica, en la
que se hallé una [dmina de cobre enrollada y
un fragmento de ceramica decorada en cuerda

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184

243

seca parcial (CAVILLA, 2010: 455). Al comen-
tarla, Cavilla incluye en su narracion dos candi-
les de época almohade que se conservan en el
Museo de Cadiz “procedentes de las inmedia-
ciones de las Puertas de Tierra”. Los asocia a
sepulturas o a la practica de rituales post mor-
tem, sin datos que apoyen tal aserto, y acaba
con una frase lapidaria: “el candil es una de las
formas cerdmicas mas frecuentes en los ajua-
res funerarios andalusies, dada la importancia
simbdlica de la luz para el islam, existiendo
muchas Suras en el Coran que hacen referen-
ciaaello” (CAVILLA, 2010: 451, 453).

6.3. Jarros y otras vasijas de ceramica

La extensa area sepulcral a los pies de
Gibralfaro llevaba en 1995 diez intervenciones
en distintos solares. Como describe la sintesis
de Fernandez Guirado (1995: 51-52), se habian
encontrado 353 tumbas distribuidas en cinco
niveles estratigraficos. El inicio de su actividad
sefijo en el siglo X'y continuaba en uso durante
la época nazari. Los multiples tipos de sepul-
turas que se observan a partir del siglo XII,
diversas anomalias y la presencia indudable
de ataldes en varias sugieren que el espacio
se utilizaria también, tal vez en zonas reserva-
das, por otras comunidades y por las colonias
de extranjeros que, como se sabe, habitaban
en la ciudad. Es precisamente en T311, una de
las que tiene ataud, donde se localizé tras la
zona lumbar del esqueleto un jarro decorado
con una palmeta trazada con manganeso. A
los pies de T307 habia unajarra completa, frag-
mentada. Dos mas estaban sobre la claviculay
el oméplato de otros esqueletos (FERNANDEZ
GUIRADO, 1995: 51, f. 6 y foto 10 de T311). En
¢/ Huerto del Conde n° 15 se localizo tras la
zona lumbar del inhumado de T7 una jarra con
restos de pintura roja en forma de espiga, que
se ha fechado en el siglo XII (DE TORRES et alii,
2018).

El Unico caso localizado en Almeria estaba
en ¢/ Camaras esquina ¢/ Jesus de Perceval:
es una jarra decorada con manganeso que
estaba detras de las rodillas del esqueleto de
T4; se data en los siglos XII-XIV (MARTINEZ,
MELLADO, I\/IUNOZ, 1995: 99-100, f. 5). A esas



Ana Labarta

piezas cerdmicas de Mélaga, Almeriay la mura-
lla drabe de Murcia afiade Peral (1995: 24) la
“ollita de los Chafandines de Baza”.

En ¢/ Nufiez de Arce n.° 9 de Lorca se loca-
liz6 una jarrita que se ha fechado en el siglo
XIV, vinculada a un enterramiento (MARTINEZ
RODRIGUEZ, 1997: 382-384 y Ims. 1, 2; PONCE,
2002: 137, Im. 8). Estaba completa, sin relacién
con el esqueleto, en el relleno de T12, una fosa
orientada de modo algo distinto al resto. Su
cronologia es de época de dominio cristiano y
en ese contexto se ha expuesto entre los obje-
tos de la vida cotidiana medieval (MARTINEZ,
PONCE, 1994: 34). Martinez Rodriguez (1997:
384) cita como de la misma cronologia una
pieza de Callosa de Segura. En esta poblacion
alicantina se sacaron a la luz 68 tumbas del
cementerio islamico, distribuidas en cuatro
niveles; quedd sellado por un nivel de habita-
cion de finales del siglo XII o inicios del XIII. El
jarro en cuestién, con vedrio verde y bastante
completo, se dat6 en el siglo XIV; estaba en
posicion vertical, muy préximo a los pies de
T3, “ligeramente por encima de este”, es decir,
fuera de él, en superficie (GARCIA, ALFOSEA,
1996: 447-448 y foto 7). De ser correctas las
dataciones, el jarro es posterior y no corres-
ponde a la época de uso del espacio como
cementerio; ademas, este no seria una “necro-
polis morisca” como la califica la publicacién,
ya que ese periodo comienza en el siglo XVI.

En el cementerioisldmico del Fuerte de San-
tiago (Algeciras, Cadiz) cinco de los 617 cadave-
res estudiados tenian detras de la zona lumbar
un recipiente cerdmico abierto, con asitay pico
vertedor, puesto de lado con la boca hacia el
difunto. Estaban en la fase que se data en los
siglos XII-XIV. Podrian haberse utilizado como
calzo para mantener el cuerpo en posicion
(TOMASSETTI et alii, 2006: 159-160, Ims. 5-6).

A partir de una sola jarra encontrada en
Almeria y sin tener en cuenta que las piezas
analogas de otros puntos son también esca-
sisimas y tardias, Martinez, Mellado y Mufioz
(1995: 107-109) idearon para ellas una explica-
cién simbdlica que las relacionaria con el agua
en el islam, tan fantasiosa como la ya comen-
tada para los candiles.

244

El MAN conserva tres jarras y dos redomas
de época califal a las que se practicd un agujero
en el galbo, sin que se sepa ni cudando ni con
qué finalidad. Chinchilla (1986: 298) propuso
interpretarlas como bienes que habrian sido
inutilizados intencionadamente tras la muerte
de sus duefios. De ser ello cierto, los cemen-
terios isldmicos estarian llenos de ejemplos
similares, cosa que no sucede; resulta ademas
gratuito buscar explicaciones relacionadas con
la muerte para piezas de origen desconocido.
Fierro (2000: 183) se hizo eco de las hipotesis de
los dos trabajos precedentes; luego se replan-
ted las explicaciones que habia citado acerca
de por qué estarian esas jarras en las tumbas
y se decanté por atribuirlo a un hecho fortuito.

Intervenciones posteriores han ido encon-
trando alguna otra. En calle Real de Cartuja
32-34 (Granada), en el CEF-5 aparecié en 2004
unajarrita “bajo el brazo izquierdoy sobre el bajo
torax, es decir, que es probable que el cadaver la
tuviese cogida”; es “un tipico ejemplar nazari de
pasta roja, con borde recto de labio redondeado,
cuerpo abombado y carenado bajo cuello largo
y troncocodnico invertido y fondo de pie anular;
se hallaba quebrada, pero su reconstrucciéon ha
sido completa”. Entre las manos del cadaver se
hall6 “una pieza de hierro larga y afilada; podria
tratarse de alguna llave o cuchillo, o tan solo de
un clavo de la caja que fue a parar ahi” (CARVA-
JAL, 2010: 427). En la misma calle, en el nimero
36, en otra sepultura también con atadd, habia
otras dos jarritas (CARTA et alii, 2011: 123).

Esos tres hallazgos, sumados a los ya cono-
cidosy a los fragmentos de dos jarritas incom-
pletas y rotas de los siglos XIV-XV halladas en
2003 en el entorno exterior de tumbas en La
Zubia (Granada) han dado ocasién a Garcia
Porras (2009) para insistir en que “ademas de
una funcién inicial como contenedor de liqui-
dos” lajarrita pudo haber tenido “otra de carac-
ter subsidiario como ajuar utilizado en los ritos
funerarios, poco conocidos, de época nazari”.

Si la jarrita tuvo un caracter ritual en ente-
rramientos de esa época, tal vez fuera en con-
texto no-islamico. Viene a apoyarlo el hallazgo
en calle Victoria 22-24 de Malaga, junto a la
cadera del cadaver de la fosa T-98 de una

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184



El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

jarrita cuya cronologia se ha adscrito hacia los
siglos XIlI-XIV, que se produce en el nivel —ya
comentado en § 3.1— en que 31 de los inhuma-
dos lo fueron con atadd (PINERO, 2018: 99-101).

7. CONCLUSIONES

Por definicion, un enterramiento islamico
carece de «ajuar», un ritual que corresponde a
épocas pretéritas. La infinidad de excavaciones
realizadas a lo largo de los Ultimos cincuenta
aflos ha sacado a la luz muchos miles de sepul-
turas de musulmanes, en cuyo interior no se
han encontrado mas que los esqueletos. De
manera esporadica, aqui o alla, se han recogido
Cosas que en unos casos estaban asociadas a
los cadaveres, en otros en el interior de la fosa y
en otros en su entorno. Ha sido necesario acudir
a todo lo recogido en todas las tumbas de una
cronologia que cubre ocho siglos, sin que haya
seguridad en bastantes casos de que sean isla-
micas, para lograr reunir ramilletes de objetos
méas o menos similares; y aun asi hay piezas de
las que se tiene un solo ejemplar. Por otro lado,
lo que se recupera en una excavacion, tal como
se describe cuando se publica, la mayoria de las
veces no relaciona cada cosa con susepulturani
con el lugar que ocupaba respecto al esqueleto,
ni indica las caracteristicas de la inhumacion, ni
en cual de los estratos estaba; se dan listados
someros, sin fotos, ni dibujos, ni medidas.

Se ha compendiado, con mas o menos
detalle, parte de esos hallazgos esporadicos
con referencias sobre todo a Cordoba, Lorca,
Zaragoza,Malagay algunos otros puntos penin-
sulares (PERAL, 1995: 24-25; PONCE, 2002: 136-
141; CASAL, 2003: 33-35; CASAL et alii, 2006:
285-286; LEON, 2008-2009: 45-46). Estas sinte-
sis se caracterizan por ser acumulativas: van
anadiendo referencias a piezas nuevas, pero
no hacen critica de la validez de lo publicado
ni se plantean si es o no pertinente incluirlo. No
siempre esta claro qué son los objetos que se
encuentran, ni de qué época, y no hay explica-
cién que justifique por qué estaban alli.

Cuando nos planteemos por qué un objeto

esta en la tumba de un musulman, tendremos
que asegurarnos en primer lugar de que, en

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184

245

efecto, sus restos estén dispuestos segln este
ritual. La religiosidad justifica la inclusion de
elementos de caracter piadoso; las epidemias
tal vez expliquen por qué hay esqueletos con
joyas o prendas de vestir, pero pudo haber
para cada caso muchos otros motivos. Del
mismo modo que se usé alglin canto rodado,
fragmentos de adobe, de teja o de tinaja para
mantener los cadaveres en posicién, también
se pudieron emplear como calzo vasijas que
estaban mas o menos completas, a veces
defectuosas. En otros casos, quiza lo encon-
trado estuviese bajo tierra desde antiguo junto
al punto donde se excavé la fosa, o0 mezclado
entre el relleno, como los trozos de ceramica
rota que —segun yacimientos— son de época
medieval, romana e incluso anterior.

La generalizacion que hace Echevarria
(2020: 84) es radicalmente opuesta a la reali-
dad: “El escaso ajuar funerario consistia nor-
malmente en pendientes, brazaletes, collares
de perlas y algiin objeto de uso cotidiano”. En
nota completa: “Aparecen en todos los yaci-
mientos, pero solo en una pequefia parte de
las tumbas excavadas, lo que podria deberse
a su expolio o a su estudio fuera de contexto”.
Para apoyar estas sorprendentes conclusiones
le bastan las sepulturas cristianas del s. XVI del
Raval de Crevillent (TRELIS et alii, 2009: 188-
189) y un articulo de Moreda y Serrano (2008)
sobre el cementerio de San Nicolas de Avila en
el que no mencionan ninguna joya.

Para estudiar el islam contamos con toda
clase de fuentes escritas. Unas son de tipo
legal y normativo sobre lo que debe hacery lo
que no debe hacer el buen musulman. Otras
son dictdmenes que tratan de cuestiones
dudosas. Hay compilaciones de biografias de
personajes, crénicas de hechos histéricos,
obras literarias y multitud de tratados acerca
de todas las ramas del conocimiento, con
libros que tuvieron un alcance general y gran
impacto y otros de menor difusion. En cual-
quier caso, el islam medieval no es un terreno
virgen en el que se puedan utilizar libremente
los conceptos de etnologia con que juegan
algunos cuando trabajan con material prehis-
térico; no tienen cabida la fantasia, la creacion
ni la ficcién. Resulta una temeridad y una falta



Ana Labarta

de respeto atribuir explicaciones simbdlicas y
esotéricas a las cosas que se puedan encontrar
en una sepultura islamica.

Una vez bien establecida su cronologia y
su adscripcion cultural, convendria que les
prestaramos mas atencion a esos pequefios
regalos que nos brindan la ocasién afortunada
de acceder a objetos tangibles de la vida coti-
diana del pasado.

BIBLIOGRAFIA

ABASCAL, Juan Manuel; CEBRIAN, Rosario (2011-2012): “Osculato-
rios de bronce de Segobriga”, CuPAUAM, 37-38, pp. 647-654. http://
hdl.handle.net/10486/12474

ACIEN ALMANSA, Manuel; TORRES PALOMO, M.? Paz (Eds.)
(1995): Estudlios sobre cementerios isldmicos andalusies. Mélaga:
Universidad.

APARICIO SANCHEZ, Laura (2007): “Necrépolis medieval islamica
proxima a la Glorieta de Ibn Zaydun”, Arte, Arqueologia e Historia,
14, pp. 205-218.

ASIN PALACIOS, Miguel (1941): La espiritualidad de Algazel y su sen-
tido cristiano. Crestomatia Algazeliona. Madrid-Granada: Escuela
de Estudios Arabes, 4 vols.

AYASO, José Ramon (2002): “Historia de Granada, 17. Garnata
al-Yahud. Luces y sombras en la historia judia de Granada’”, perié-
dico Ideal, pp. 193-204. https://www.academia.edu/3598270/
Garnata_al_Yahud_Luces_y_sombras_en_la_historia_jud%-
C3%ADa_de_Granada

BARCELO, Carmen (1988): La escritura drabe en el Pais Valenciano.
Inscripciones monumentales. Valencia: Universidad, Area de Estu-
dios Arabes e Islamicos, 2 vols.

BARCELO, Carmen (2019): “Devocién y profilaxis. Epigrafia arabe
en [aminas de plomo”, Boletin de la Sociedad Castellonense de Cul-
tura, 95, pp. 289-320.

BARCELO, Carmen (2020): “Epitafios arabes de taifas, cuatro valen-
cianosy dos de Toledo”, Saitabi, 70, pp. 179-207.

BARCELO, Carmen; LABARTA, Ana (2009): Archivos moriscos. Textos
drabes de la minoria islamica valenciana (1401-1608). Valencia: PUV.

BARCELO, Carmen; LABARTA, Ana; AZUAR, Rafael (1997): “El plomo
arabe del Cabezo de Tinajas (Rojales, Alicante)”, Boletin de Arqueo-
logia Medieval (Madrid), 11, pp. 265-275.

BELTRAN DE HEREDIA BERCERO, Julia (2007): “La via sepulchralis
de la plaza Vila de Madrid. Un ejemplo del ritual funerario durante
el alto imperio en la Necrépolis Occidental de Barcino”, La necré-
polis de la plaza Vila de Madrid, Quarhis, 3, pp. 12-63. https://www.
ben.cat/museuhistoriaciutat/quarhis/03/03_QUARHIS_01 _via_
sepulcralis_pl_vila_madrid.pdf

BLEDA, Jacobo (1610): Defensio Fidei in cavsa neophytorum, siue
Morischorum Regni Valentiae, totiusque Hispaniae. Valencia: 1. C.
Garriz.

246

BOTELLA ORTEGA, Daniel (1995): “Intervencion Arqueologica de
Urgencia en Plaza de Colén n.° 8, Cordoba”, Anuario Arqueolégico
de Andalucia 1992, Ill, pp. 235-243. Sevilla: Junta de Andalucia.
http://hdl.handle.net/20.500.11947/8398

BOTELLA ORTEGA, Daniel: CASANOVAS MIRO, Jordi (2009): “El
cementerio judio de Lucena (Cordoba)”, MEAH, seccion Hebreo, 58,
pp. 3-25. https://digibug.ugr.es/handle/10481/73505

CABANERO SUBIZA, Bernabé; LASA GRACIA, Carmelo (1997): “Cul-
turaislamica”, Caesaraugusta, 72/2, pp. 377-482. https://ifc.dpz.es/
recursos/publicaciones/38/08/07cabanerolasa.pdf

CAMACHO CRUZ, Cristina (2002): “Nuevos vestigios arqueologi-
cos de la Cordoba Omeya. Actuaciones arqueoldgicas en el tra-
zado de la Ronda de Poniente”, Arte, Arqueologia e Historia, 9, pp.
118-132.

CAMACHO CRUZ, Cristina (2004): “Intervencion arqueoldgica de
urgencia en la necropolis hispanomusulmana Poligono industrial
La Torrecilla. Yacimiento E. Ronda Oeste de Cérdoba”, Anuario
Arqueoldgico de Andalucia 2001, 111/1 (Actividades de urgencia),
pp. 231-243. Sevilla: Junta de Andalucia. http://hdl.handle.
net/20.500.11947/7744

CAMACHO CRUZ, Cristina (2007): “Ensayo de tipologia formal de
candiles de piquera. Ejemplos de ritual funerario en necropolis
islamicas cordobesas”, Arte, Arqueologia e Historia, 14, pp. 219-229.
https://www.artearqueohistoria.com/OLD/revista/revistald.htm

CARMONA AVILA, Rafael (2005): “El Palenque (Priego de Cordoba):
introduccion a su evolucion urbana segln la aportacion de la
arqueologia y una revision de las fuentes bibliograficas y docu-
mentales’, Antigvitas, 17, pp. 95-112. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/autor’codigo=84858

CARMONA AVILA, Rafael; LUNA, Dolores (1996): “La necrépolisy los
arrabales hispanomusulmanes de La Cava: primeros resultados
de una excavacion arqueoldgica de urgencia en Madinat Baguh
(Priego de Cordoba)”, Antigvitas, 7, pp. 115-134.

CARTA, Raffaella; GONZALEZ ESCUDERO, Angel; NARVAEZ SAN-
CHEZ, José Antonio (2011): “Las afueras de la ciudad nazari de
Granada. Evolucion del area de Real de Cartuja a la luz de una
intervencion arqueoldgica”, en Antonio Malpica Cuello, Alberto
Garcia Porras (ed.), Las ciudades nazaries. Nuevas aportaciones
desde la arqueologia, pp. 109-134. Granada: Alhulia.

CARVAJAL LOPEZ, José Cristobal (2010); “Informe de la interven-
cion arqueoldgica en la calle Real de Cartuja n.° 32-34, manzana
69-60-6, Granada”, Anuario Arqueoldgico de Andalucia, 2004/2, Gra-
nada. Sevilla: Junta de Andalucia, pp. 423-431.

CASAL, M2 Teresa (2001): “Los cementerios islamicos de Qurtuba’,
Anales de Arqueologia Cordobesa, 12, pp. 283-313.

CASAL, M ? Teresa (2003): Los cementerios musulmanes de Qurtuba.
Cérdoba: Universidad.

CASAL, M.? Teresa; LEON, Alberto; LOPEZ, Rosa; VALDIVIESO, Ana;
SORIANO, Patricio J. (2006): “Espacio y usos funerarios en la Qur-
tuba islamica”, Anales de Arqueologia Cordobesa, 17/2, pp. 257-290.
https://doi.org/10.21071/aac.v0i.8203

CASANQVAS MIRO, Jordi (2003): “Las necrépolis judias hispanas.
Las fuentesy ladocumentacion frente a la realidad arqueoldgica”,
en A. M. Lépez Alvarez y R. Izquierdo Benito (coord.), Juderias y
sinagogas de la Sefarad medieval, pp. 493-532. Cuenca: Ediciones
de la Universidad de Castilla-La Mancha.

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184


http://hdl.handle.net/10486/12474
http://hdl.handle.net/10486/12474
https://www.academia.edu/3598270/Garnata_al_Yahud_Luces_y_sombras_en_la_historia_jud%C3%ADa_de_Granada
https://www.academia.edu/3598270/Garnata_al_Yahud_Luces_y_sombras_en_la_historia_jud%C3%ADa_de_Granada
https://www.academia.edu/3598270/Garnata_al_Yahud_Luces_y_sombras_en_la_historia_jud%C3%ADa_de_Granada
https://www.bcn.cat/museuhistoriaciutat/quarhis/03/03_QUARHIS_01_via_sepulcralis_pl_vila_madrid.pdf
https://www.bcn.cat/museuhistoriaciutat/quarhis/03/03_QUARHIS_01_via_sepulcralis_pl_vila_madrid.pdf
https://www.bcn.cat/museuhistoriaciutat/quarhis/03/03_QUARHIS_01_via_sepulcralis_pl_vila_madrid.pdf
http://hdl.handle.net/20.500.11947/8398
https://digibug.ugr.es/handle/10481/73505
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/38/08/07cabanerolasa.pdf
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/38/08/07cabanerolasa.pdf
http://hdl.handle.net/20.500.11947/7744
http://hdl.handle.net/20.500.11947/7744
https://www.artearqueohistoria.com/OLD/revista/revista14.htm
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=84858
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=84858
https://doi.org/10.21071/aac.v0i.8203

El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

CASANOVAS MIRG, Jordi (2009): “Ensayo de tipologfa funeraria
judia. Lastumbas defosay camara lateral”, en Congreso de Arqueo-
logia Judia Medieval en la Peninsula Ibérica. Balance y perspectivas,
Murcia 26-28 febrero 2009. Ponencia. Preactas, s. p.

CASAS, Josep; RUIZ DE ARBULO, Joaquin (1997): “Ritos domés-
ticos y cultos funerarios. Ofrendas de huevos y gallinaceas en
villas romanas del territorio emporitano (s. Il d.C.)", Pyrenae, 28,
pp. 211-227.

CAVILLA SANCHEZ-MOLERO, Francisco (2010): “La maqbara de
Cadiz”, en A. M. Niveau de Villedary y V. Gomez (coord.), Las necro-
polis de Cadiz. Apuntes de Arqueologia gaditana en homenaje a J. F.
Sibon Olano, pp. 449-457. Cadiz: Diputacion - Universidad.

CEPILLO GALVIN, Jorge Juan; BAREA PAREJA, Virginia; LARREA
CASTILLO, Isabel; FERNANDEZ CUBERO, Laura (2006a); “Activi-
dad arqueoldgica preventiva en la magbara califal de la unidad
de ejecucion P4-Bis del P.G.0.U. de Cérdoba. Manzana 57, Anuario
Arqueoldgico de Andalucia 2003, 111/1, pp. 321-328. Sevilla: Junta de
Andalucia. http://hdl.handle.net/20.500.11947/8015

CEPILLO GALVIN, Jorge Juan; BAREA PAREJA, Virginia; LARREA
CASTILLO, Isabel: FERNANDEZ CUBERO, Laura (2006b): “Interven-
cion arqueoldgica de urgencia en la magbara califal de la unidad
de ejecucion P4-Bis del P.G.0.U. de Cordoba. Manzana 47, Anuario
Arqueoldgico de Andalucia 2003, 111/1, pp. 313-320. Sevilla: Junta de
Andalucfa. http://hdl.handle.net/20.500.11947/8014

CEPILLO GALVIN, Jorge Juan; LARREA CASTILLO, Isabel; BAREA
PAREJA, Virginia; FERNANDEZ CUBEROQ, Laura (2006¢): “Interven-
cion Arqueoldgica de Urgencia en la magbara califal de la Unidad
de Ejecucion P4-Bis del PG.0.U. de Cordoba. Parcelas 5y 77, Anuc-
rio Arqueoldgico de Andalucia 2003, 111/1, pp. 305-312. Sevilla: Junta
de Andalucia. http://hdl.handle.net/20.500.11947/8013

CERVERA FRAS, Maria José (1995): “Las Adoas de Morata de Jalon
(Zaragoza)”,en A. Temimi (Ed.), Actes du VI Symposium International
d’Etudes Morisques sur: Etat des Etudes de Moriscologie durant les
treinte derniéres années, pp. 85-95. Zaghouan: CEROMDI.

CHAPA BRUNET, Teresa; PEREIRA SIESO, Juan; MADRIGAL BELIN-
CHON, Antonio; LOPEZ TRAPEROQ, M. Teresa (1991): “La sepultura
11/145 de la necropolis ibérica de Los Castellones de Ceal (Hinoja-
res, Jaén)”, Trabajos de Prehistoria, 48, pp. 333-348.

CHAVET LOZOYA, Marfa (2015): Los rituales de enterramiento isld-
micos en al-Andalus (ss. VIlI-XVI): las tumbas tipo lahd. Arqueologia
de la muerte en Madinat Lirqa. Tesis doctoral, Universidad de Gra-
nada, Departamento de Historia Medieval. https://digibug.ugr.es/
handle/10481/45887

CHAVET LOZOYA, Marfa; SANCHEZ GALLEGO, Rubén (2010): “Hallaz-
gos arqueoldgicos inéditos en la ciudad de Lorca: Resultados de la
intervencion cientifica desarrollada en el entorno de la iglesia del
Carmen (Barrio de Gracia)”, Clavis, 6, pp. 9-31.

CHINCHILLA GOMEZ, Marina (1986): “Jarras omeyas inutilizadas
intencionadamente”, en Actas del | Congreso de Arqueologia Medie-
val Espafiola. Huesca, 1985, 1V, pp. 283-300. Zaragoza: Diputacion
General de Aragén.

CODERA, Francisco (1899): Decadencia y desaparicion de los Almo-
rdvides en Espafia. Zaragoza: Comas Hermanos.

CORZO SANCHEZ, Jorge Ramén (1992): “Topograffa y ritual en la
necropolis de Cadiz”, SPAL. Revista de Prehistoria y Arqueologia de
la Universidad de Sevilla, 1, pp. 263-292.

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184

247

DE JUAN GARCIA, Antonio (1986); “Enterramientos medievales en
el circo romano de Toledo: Estudio tipoldgico”, en Actas del | Con-
greso de Arqueologia Medieval Espafiola. Huesca 1985, Ill, pp. 641-
654. Zaragoza: Diputacion General de Aragon.

DE JUAN GARCIA, Antonio (1987): Los enterramientos musulmanes
del circo romano de Toledo. Toledo: Museo de Santa Cruz.

DE JUAN GARCIA, Antonio; SAINZ PASCUAL, Marfa Jests; SAN-
CHEZ-PALENCIA, Francisco-Javier (1988): “Excavacion de urgenciaen
el cementerio isldmico del circo romano de Toledo”, en / Congreso de
Historia de Castilla-La Mancha, 5, pp. 41-49. Ciudad Real: Servicio de
Publicaciones de la Junta de Comunidades de Castilla-La Mancha.

DE MIGUEL IBANEZ, Marfa Paz (2016): La magbara de Pamplona (s.
VIll). Aportes de la osteoarqueologia al conocimiento de la islamiza-
cion en la Marca Superior. Tesis doctoral, Universidad de Alicante.
http://hdl.handle.net/10045/54212

DE TORRES LOZANO, M.? Inés; LOPEZ RODRIGUEZ, José Ignacio;
GESTOSO MOROTE, David (2018): “Excavacion arqueoldgica en la
magbara de Yabal Faruh, calle Huerto del Conde n.° 15 de Mélaga”,
Anuario Arqueolégico de Andalucia 2018, doc. s.p. http://hdl.handle.
net/20.500.11947/19161

DIAZ, Amador; LIROLA, Jorge (1989): “Nuevas aportaciones al estu-
dio de los cementerios islamicos en la Granada nazari”, Revista del
Centro de Estudios Historicos de Granada y su Reino, 3, pp. 103-126.

DOUTTE, Edmond (1905): Merrékech. Parfs: Comité du Maroc.

DURAN, Agustf; MILLAS, José Marfa (1947): “Una necrépolis judaica
en el Montjuic de Barcelona”, Sefarad, 7/2, pp. 231-259.

ECHEVARRIA, Ana (1999): “Politica y religion frente al islam: la evo-
lucién de la legislacion real castellana sobre musulmanes en el
siglo XV, Qurtuba, 4, pp. 45-72.

ECHEVARRIA, Ana (2020): “Enterramientos y ritos funerarios isla-
micos: de lo andalusi a lo mudéjar a través del caso toledano”,
Studia historica. Historia medieval, 38/1, pp. 81-112. https://doi.
0rg/10.14201/shhme202038181112

FERNANDEZ DOMINGUEZ, Carmen (1995): “Ultimo sondeo en el
cementerio islamico de Malaga’, en Acién y Torres (eds.), Estudios
sobre cementerios, pp. 69-82.

FERNANDEZ GUIRADO, M2 Inés (1993): “Informe arqueolégica del
sondeo realizado en calle Agua n.° 16 (Mélaga)”, Anuario Arqueold-
gico de Andalucia, 1991, l/3, Actividades de Urgencia, Sevilla, Junta
de Andalucia, pp. 319-325.

FERNANDEZ GUIRADO, Inés (1995): “La necrépolis musulmana
de Yabal Faruh (Malaga). Nuevas Aportaciones’, en Acién y Torres
(eds.), Estudlios sobre cementerios, pp. 37-68.

FIERRO, Maribel (2000): “El espacio de los muertos: fetuas anda-
lusfes sobre tumbas y cementerios”, en P. Cressier, M. Fierro y J.-P.
Van Staevel (eds.), Urbanisme musulman, pp. 153-189. Madrid: Casa
de Velazquez-CSIC.

FIERRO, Maribel (2014): “Los musulmanes andalusies ante la
muerte: normas y practicas”, en E. Lopez Ojeda (coord.), De la tie-
rra al cielo. Ubi sunt qui ante nos in hoc mundo fuere? XXIV Semana
de Estudlios Medievales, Ndjera, del 29 de julio al 2 de agosto de 2013.
Logrofio: Instituto de Estudios Riojanos, pp. 189-218.

FLORS, Enric (coord.) (2009): Torre la Sal (Ribera de Cabanes, Cas-
tellon) Evolucion del paisaje antrdpico desde la prehistoria hasta el


http://hdl.handle.net/20.500.11947/8015
http://hdl.handle.net/20.500.11947/8014
http://hdl.handle.net/20.500.11947/8013
https://digibug.ugr.es/handle/10481/45887
https://digibug.ugr.es/handle/10481/45887
http://hdl.handle.net/10045/54212
http://hdl.handle.net/20.500.11947/19161
http://hdl.handle.net/20.500.11947/19161
https://doi.org/10.14201/shhme202038181112
https://doi.org/10.14201/shhme202038181112

Ana Labarta

medioevo. Castellon: Diputacion. https://repositori.uji.es/xmlui/
handle/10234/49074

FRESNEDA PADILLA, Eduardo et alii (1992): “Excavacion arqueold-
gicade emergenciaen la necropolis musulmana de Sahl ben Malic.
Hospital Real (Granada)”, Anuario Arqueoldgico de Andalucia 1990,
ll, pp. 173-178. http://hdl.handle.net/20.500.11947/16046

FRESNEDA PADILLA, Eduardo et alii (1995): “Orfebreria andalus:
La necrépolis de Bab Ivira”, en £l zoco. Catdlogo de exposicion,
pp. 43-48. Barcelona: Lunwerg.

FUENTES MELGAR, Patricia; SASTRE BLANCO, José Carlos (2012):
“Los osculatorios en el contexto de la Antigiiedad tardia”, en Actas
de las sequndas jornadas de jévenes investigadores del valle del
Duero, Ill, pp. 395-408. Valladolid: Glyphos. https://dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=5047247

GALVE IZQUIERDO, M.? Pilar (2018): “Rito y costumbre funeraria en
la Zaragoza islamica”, en J. M. Ortega Ortega (ed.), Actas. Il Jorna-
das de Arqueologia Medieval en Aragon. Reconstruir Al-Andalus en
Aragdn, Teruel, 2016, pp. 109-172. Teruel: Diputacion-Museo de
Teruel.

GALVE 1ZQUIERDO, Pilar; BENAVENTE SERRANO, José Antonio
(1991): “Las necropolis islamicas de Zaragoza”, Las Necrdpolis de
Zaragoza, Cuadernos de Zaragoza, 63, pp. 85-98. https://www.
zaragoza.es/contenidos/cultura/publicaciones/CUADERNOS _
ZARAGOZA/447.pdf

GALVE 1ZQUIERDO, Pilar; BENAVENTE SERRANO, José Antonio
(1992): “La necropolis islamica de la puerta de Toledo de Zara-
goza”, en Il Congreso de Arqueologia Medieval Espafola (Oviedo,
1989), Actas, I, pp. 383-390. Oviedo: Universidad.

GARCIA GOMEZ, Emilio; LEVI-PROVENCAL, E. (1948): Sevilla a
comienzos del siglo XlI. El tratado de Ibn ‘Abdun. Madrid: Moneda
y Crédito; Sevilla: Servicio Municipal de Publicaciones, 1981 y
reeds.

GARCIA MACIA, José; ALFOSEA SAEZ, Emilia (1996); “Un cemente-
rio islamico en Callosa de Segura, Alicante”, en Actas del XXIll Con-
greso Nacional de Arqueologia, Elche 1995, I, pp. 445-454. Elche:
Ayuntamiento.

GARCIA PORRAS, Alberto (2009): “Jarritas nazarfes de pasta roja
Juna pieza de uso funerario?” en Cerdmica Nazari. Coloquio Inter-
nacional, pp. 237-255. Granada: Patronato de la Alhambra.

GARCIARUIZ, M.2Victoria (2009): “Los judios en la Mélaga de finales
del siglo XV”, Baetica. Estudlios de Arte, Geografia e Historia, 31, pp.
229-253.

GILOTTE, Sophie; CACERES GUTIERREZ, Yasmina (dir) (2017):
Al-Baldt. Vida y querra en la frontera de al-Andalus. Céceres:
Diputacion-Junta de Extremadura. https://shs.hal.science/hal-
shs-01643193/file/catalogoexpo_ALBALAT _red.pdf

GRACIA MARTINEZ, Miriam (2020): La magbara oriental de Sara-
qusta. Aportes a la osteoarqueologia de Aragon. Tesis doctoral, Uni-
versidad de Zaragoza, Ciencias de la Antigliedad. https://zaguan.
unizar.es/record/99433/files/TESIS-2021-058.pdf

GUTIERREZ GONZALEZ, Francisco Javier; LALIENA CORBERA,
Carlos; PINA PARDOS, Miriam (2016): “43. La magbara medieval de
Tauste. Primeras investigaciones’, en Actas. | Congreso de Arqueo-
logia y Patrimonio Aragonés, 24y 25 de noviembre 2015, pp. 433-442.
Zaragoza: Colegio Oficial de Doctores y Licenciados en Filosoffa y
Letrasy en Ciencias de Aragon.

248

HERRERIN LOPEZ, Jes(s (2004): La Magbara de Santa Clara. Estu-
dio de una necrdpolis musulmana en Cuéllar. Segovia: Obra social y
cultural de Caja Segovia.

HIDALGO, Rafael; FUERTES, M.? del Camino (2001): “Cordoba, entre
la Antigliedad clasicay elislam. Las transformaciones de la ciudad
a partir de la informacion de las excavaciones en Cercadilla”, Cua-
dernos Emeritenses, 17, pp. 225-264.

IBN BASKUWAL (1989): Sila. Ed. I. al-Abyart. Cairo: Dar al-kitab
al-misrT- Beirut: Dar al-kitab al-lubnant.

JIMENEZ GADEA, Javier (2016): “Espacios y manifestaciones mate-
riales de los musulmanes castellanos: presencias y ausencias de
una minorfa medieval”, Edad Media, Revista de Historia, 17, pp. 67-95.
https://revistas.uva.es/index.php/edadmedia/article/view/391

JORGE ARAGONESES, Manuel (1966); Museo de la muralla Grabe de
Murcia. Madrid: Ministerio de Educacion Nacional.

LABARTA, Ana (1978): “Oraciones cristianas aljamiadas en pro-
cesos inquisitoriales de moriscos valencianos’, Boletin de la Real
Academia de Buenas Letras de Barcelona, 37, pp. 177-197. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=r250241

LABARTA, Ana (1979): “Los libros de los moriscos valencianos”,
Awrag, 2, pp. 72-80.

LABARTA, Ana (2017): Anillos de la Peninsula Ibérica. 711-1611.
Valencia: Alhorf.

LABARTA, Ana (2021): “Joyas medievales en Murcia’, Tudmir.
Revista del Museo Santa Clara. Murcia, 6, pp. 81-122. https://www.
museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/
Tudmir+n%C29%BA6/0c61bcar-27f6-42da-9608-692aa5952896

LABARTA, Ana (2023): “Las joyas de los muertos (siglos VIII-XVI)”,
Boletin de Arqueologia Medieval, 21, pp. 95-118. https://acam.es/
category/boletin-de-arqueologia-medieval/

LABARTA, Ana; ESCRIBANO, J. Carlos (2000): ‘jLas bibliotecas de
dos alfaquies borjanos’, Anaquel de Estudios Arabes, 11, pp. 355-
367. https://core.ac.uk/download/pdf/70989845.pdf

LABARTA, Ana; LOPEZ, Inmaculada; LOPEZ, Agustin (2014-2015):
“Anillos y cornalinas de época califal hallados en cuatro enterra-
mientos cordobeses”, Anales de Arqueologia Cordobesa, 25-26,
pp. 255-278. http://hdl.handle.net/10396/15819

LACAVE, José Luis (1992): Juderias y sinagogas espafiolas. Madrid:
Mapfre.

LEON MURNOZ, Alberto (2008-2009): “'iHombres! la promesa de
Dios es verdadera"... El mundo funerario isldmico en Cérdoba
(siglos VII-XIII)", Arqueologia Medieval, 4-5, pp. 24-49. https://core.
ac.uk/download/pdf/39144814.pdf

LIBRO (1993): Libro de Dichos Maravillosos (Misceldneo morisco de
magiay adivinacion). Introduccion, interpretacion, glosarios e indi-
ces por A. Labarta. Madrid: CSIC-ICMA.

LOPEZ GUERRERO, Rosa (2010): “Actividad arqueolégica preven-
tiva en la Manzana 3 del Peri MA-4B. Cérdoba”, Anuario Arqueo-
[6gico de Andalucia 2005. Cérdoba, pp. 807-816. Sevilla: Junta de
Andalucfa. http://hdl.handle.net/20.500.11947/3002

LOPEZ LOPEZ, M.; FRESNEDA PADILLA, E.; TORO MOYANO, I.; PENA
RODRIGUEZ, J. M.; ARROYO PEREZ, E. (1995): “La necrépolis musul-
mana de Puerta Elvira (Granada)”, en Aciény Torres (eds.), Estudios
sobre cementerios, pp. 137-159.

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184


https://repositori.uji.es/xmlui/handle/10234/49074
https://repositori.uji.es/xmlui/handle/10234/49074
http://hdl.handle.net/20.500.11947/16046
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5047247
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5047247
https://www.zaragoza.es/contenidos/cultura/publicaciones/CUADERNOS_ZARAGOZA/447.pdf
https://www.zaragoza.es/contenidos/cultura/publicaciones/CUADERNOS_ZARAGOZA/447.pdf
https://www.zaragoza.es/contenidos/cultura/publicaciones/CUADERNOS_ZARAGOZA/447.pdf
https://shs.hal.science/halshs-01643193/file/catalogoexpo_ALBALAT_red.pdf
https://shs.hal.science/halshs-01643193/file/catalogoexpo_ALBALAT_red.pdf
https://zaguan.unizar.es/record/99433/files/TESIS-2021-058.pdf
https://zaguan.unizar.es/record/99433/files/TESIS-2021-058.pdf
https://revistas.uva.es/index.php/edadmedia/article/view/391
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7250241
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7250241
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA6/0c61bca7-27f6-42da-9608-692aa5952896
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA6/0c61bca7-27f6-42da-9608-692aa5952896
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA6/0c61bca7-27f6-42da-9608-692aa5952896
https://aeam.es/category/boletin-de-arqueologia-medieval/
https://aeam.es/category/boletin-de-arqueologia-medieval/
https://core.ac.uk/download/pdf/70989845.pdf
http://hdl.handle.net/10396/15819
https://core.ac.uk/download/pdf/39144814.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/39144814.pdf
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3002

El ajuarinexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en Al-andalus

LOPEZ SEGUI, Eduardo; TORREGROSA GIMENEZ, Palmira; QUILES
MURNOZ, Juan; DE MIGUEL IBANEZ, M2 Paz; NAVARRO POVEDA,
Concepcidn (2005): “La necrépolis islamica de LAlfossar (Novelda,
Alicante)”, Recerques del Museu d’Alcoi, 14, pp. 143-156. https://
raco.cat/index.php/RecerquesMuseuAlcoi/issue/view/13370

MAESE, Xavier; CASANQVAS, Jordi (2002-2003): “Nova aproximacio a
a cronologia del cementirijueu de Montjuic (Barcelona)”, Tamid, 4, pp.
7-25. https://revistes.iec.cat/index.php/tamid/article/view/7332.001

MAQUEDANO CARRASCO, Bienvenido; ROJAS RODRIGUEZ-MALO,
Juan Manuel; SANCHEZ PELAEZ, Elena I. (2002): “Nuevas aporta-
ciones al conocimiento de las necrépolis medievales de la Vega
Baja de Toledo (I)", Tulaytula: Revista de la Asociacion de Amigos del
Toledo Islamico, 9, pp. 19-53; (y I1), 10, pp. 27-68. https://dialnet.uni-
rioja.es/servlet/articulo?codigo=2481324  https://dialnet.unirioja.
es/servlet/articulo?codigo=2482034

AL-MARRAKUST (1955): Coleccidn de Crénicas drabes de la recon-
quista, volumen IV, Kitab al-mu'yib fi taljis ajbar al-Magrib. Traduc-
cion espafiola de A. Huici Miranda. Tetuan: Editora marroqui.

AL-MARRAKUSI (1998): al-Muib fi taljis ajbar al-Magrib. Ed. Jalil
‘Imran al-Mansdr. Beirut: Dar al-kutub al-‘ilmiyya.

MARTI, Javier; CARDONA, Joan (1992): “La necrépolis de Bellre-
guard y otros datos sobre necrépolis moriscas valencianas”, /ll
Congreso de Arqueologia Medieval Espafiola (Oviedo, 1989), Actas,
II, pp. 397-405. Oviedo: Universidad.

MARTINEZ GARCIA, Julién; MELLADO SAEZ, Carmen; MUNOZ MAR-
TIN,M.?2 del Mar (1995): “Las necropolis hispanomusulmanas de Alme-
rfa”, en Aciény Torres (eds.), Estudios sobre cementerios, pp. 83-115.

MARTINEZ RODRIGUEZ, Andrés (1996): “Excavaciones de urgencia
enlacalleRojo,n.°2, Lorca”, Memorias de Arqueologia, 5, Murcia, pp.
629-656. https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-5

MARTINEZ RODRIGUEZ, Andrés (1997): “Aportaciones al cemente-
rio isldmico de Lorca. Excavaciones en la calle Nufiez de Arce, n.°9
(Lorca)”, Memorias de Arqueologia, 6, Murcia, pp. 377-384. https://
www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6

MARTINEZ RODRIGUEZ, Andrés (2013): Lorca almohade. Ciudad y
territorio. Murcia: Universidad.

MARTINEZ RODRIGUEZ, Andrés; PONCE GARCIA, Juana (1994):
“Objetos de la vida cotidiana medieval cristiana”, La Frontera. Catd-
logo de exposicion, pp. 33-39. Lorca: Museo Arqueoldgico. https://
museoarqueologico.lorca.es/publicaciones.html

MEZQUIRIZ IRUJO, Marfa Angeles (2011): “Catélogo de bronces
romanos recuperados en el territorio de Navarra”, Trabajos de
Arqueologia Navarra, 23, pp. 21-118. https://revistas.navarra.es/
index.php/TAN/article/view/110

MOLERO-RODRIGO, Isabel (2019): “Estudio bioantropoldgico de dos
magabiren Toledo:apuntessobreindigenismoenal-Andalus”,Al-Qan-
tara,40/2, pp. 407-430. https://doi.org/10.3989/alqantara.2019.013

MOREDA BLANCO, Francisco Javier; SERRANO NORIEGA, Rosalia
(2008): “Excavacion arqueoldgica en el cementerio de rito islamico
de San Nicols. Avila (mayo-junio de 2002)”, Oppidum, 4, pp. 185-212.
https://oppidum.es/oppidum-04-pdf/op04.10_moreda-serrano.pdf

MORENA LOPEZ, José Antonio (1994): “Nuevas aportaciones sobre
el Aqua Vetus Augusta'y la necrépolis occidental de Colonia Patricia
Corduba”, Anales de Arqueologia Cordobesa 5, Cérdoba, pp. 155-
171. https://doi.org/10.21071/aac.v0i.11368

AyTM 31,2024 - e8701 - [.S.S.N.: 1134-3184

249

MURCIANO CALLES, J. M.; FERREIRA LOPEZ, M. J. (2019): “33. Huevo
de gallina”, en R. Sabio Gonzélez (ed.), Animalia inter emeritenses,
Catdlogo de exposicion, pp. 85-86. Madrid: Ministerio de Cultura'y
Deporte.

MUSEO (2003): Museo de Zaragoza. Guia. M. Beltrén Lloris y J. A. Paz
Peralta (coord.). Zaragoza: Gobierno de Aragdn, Departamento de
Culturay Turismo. http://www.museodezaragoza.es/wp-content/
uploads/2012/10/guia-del-museo.pdf

MUSEU (2021): Museu de Ceramica de Manises. Valencia: Diputacio.

NAVARRO PALAZON, Julio (1986): “Arquitectura y artesania en la
Cora de Tudmir’, en Historia de Cartagena, V, pp. 413-485. Murcia:
Mediterraneo.

NAVARRQ PEREZ, Mercedes (2018): “La Magbara del camino de
Bayyasa (Marroquies Bajos, Jaén)”, Lucentum, 37, pp. 281-303.

PALENCIA, Alonso de (1909): Guerra de Granada. Traducido al cas-
tellano por A. Paz y Melia, tomo 5. Madrid: Imprenta de la Revista
de Archivos.

PASCUAL PACHECO, Josefa (1992): “La necrdpolis islamica de LAl-
moina (Valencia). Primeros resultados arqueoldgicos”, Il Congreso
de Arqueologia Medieval Espafiola (Oviedo, 1989), Actas, 11, pp. 406-
412. Qviedo: Universidad.

PASCUAL, Pepa; VIOQUE, José (2010): £l alcdzar islémico de Valen-
cia. Valencia: Ayuntamiento.

OSUNA GONZALEZ, Sonia (2010): “Actividad arqueoldgica preven-
tiva en la M-10 del P. P. 07 de Cordoba’, Anuario Arqueoldgico de
Andalucia 2006. Cérdoba, pp. 848-855. Sevilla: Junta de Andalucfa.
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3433

PERAL BEJARANO, Carmen (1995): “Excavacion y estudio de los
cementerios urbanos andalusies. Estado de la cuestion”, en Acién
y Torres (eds.), Estudios sobre cementerios, pp. 11-36.

PINILLA, Rafael (1997): “Aportaciones al estudio de la topografia
de Cordobaislamica: almacabras”, Qurtuba. Estudios Andalusies, 2,
pp. 175-214.

PINERO PALACIOS, Juan Manuel (2018): “Yabal Faruh: diacronfa de
un espacio funerario en al-Andalus”, en Manuel J. Parodi Alvarez
(coord.), Arqueologia de la muerte. V Jornadas de Arqueologia del
Bajo Guadalquivir, Sanlticar de Barrameda, 2017, Sanllcar de Barra-
meda, pp. 81-112.

PIZARRO ALTUZARRA, David (2010): “Actividad arqueoldgica pre-
ventiva en ¢/ Los Rios n.° 2 de Cordoba”, Anuario Arqueoldgico de
Andalucia 2005. Cordoba, pp. 817-825. Sevilla: Junta de Andalucia.
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3003

PIZARRO ALTUZARRA, David; SIERRAMONTESINOS, Manuel (2007):
“Excavacion en el sector meridional de la necropolis islamica de
Qurtuba”, Antiqvitas, 18-19, pp. 177-187. https://www.antiqvitas.es/
indice-descargas.asp

POIRET, Jean Louis Marie (1791): Travels through Barbary in a series
of letters written from the ancient Numidia in the years 1785 and 1786
and containing an account of the customs and manners of the Moors
and Bedouin Arabs. Londres: Foster.

PONCE GARCIA, Juana (1997): “Excavaciones en el cementerio
islémico y necropolis ibérica de ¢/ Rubira, n.° 12 (Lorca, Murcia)”,
Memorias de Arqueologia, 6, Murcia, pp. 328-362. https://www.
patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6


https://raco.cat/index.php/RecerquesMuseuAlcoi/issue/view/13370
https://raco.cat/index.php/RecerquesMuseuAlcoi/issue/view/13370
https://revistes.iec.cat/index.php/tamid/article/view/7332.001
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2481324
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2481324
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2482034
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2482034
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-5
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6
https://museoarqueologico.lorca.es/publicaciones.html
https://museoarqueologico.lorca.es/publicaciones.html
https://revistas.navarra.es/index.php/TAN/article/view/110
https://revistas.navarra.es/index.php/TAN/article/view/110
https://doi.org/10.3989/alqantara.2019.013
https://oppidum.es/oppidum-04-pdf/op04.10_moreda-serrano.pdf
https://doi.org/10.21071/aac.v0i.11368
http://www.museodezaragoza.es/wp-content/uploads/2012/10/guia-del-museo.pdf
http://www.museodezaragoza.es/wp-content/uploads/2012/10/guia-del-museo.pdf
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3433
http://hdl.handle.net/20.500.11947/3003
https://www.antiqvitas.es/indice-descargas.asp
https://www.antiqvitas.es/indice-descargas.asp
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-6

Ana Labarta

PONCE GARCIA, Juana (2002): “Los cementerios islémicos de
Lorca. Aproximacion al ritual funerario”, Alberca: Revista de la Aso-
ciacién de Amigos del Museo Arqueoldgico de Lorca, 1, pp. 115-147.
http://www.amigosdelmuseoarqueologicodelorca.com/alberca/
pdf/albercal/articulo8.pdf

POZO MARTINEZ, Indalecio (1990): “El ritual funerario y los
cementerios islamicos en la Region de Murcia”, en Guia Isldmica
de la Region de Murcia, pp. 113-121. Murcia: Editora Regional de
Murcia.

AL-QAYRAWANT (1952): La Risdla. Texte arabe et traduction
francaise par Léon Bercher. Argel: Jules Carbonel.

RAGA RUBIO, Manuela (1994): “La Necropolis morisca de Arnet
(Rugat). Tipologia dels seus enterraments”, Alba, 9, pp. 55-60.

RAMIREZ AGUILA, Juan Antonio; URUENA GOMEZ, M2 Isabel
(1998): “Aportaciones al estudio del poblamiento en Alhama
de Murcia: Excavaciones en calle Corredera, 5y 7", Memorias de
Arqueologia, 7, Murcia, pp. 329-378. https://www.patrimur.es/-/
memorias-de-arqueologia-7

REKLAITYTE, leva (2015): “A religious and cultural synthesis in
Post-Medieval Spain according to the archaeological data from
the graveyard of Muel (Saragossa, Spain)”, en F. Sabaté y J. Bru-
fal (coord.), Arqueologia medieval: Els espais sagrats, pp. 255-265.
Lérida: Pages ed.

REQUEJO LOPEZ, Virginia; MAQUEDA GARCIA-MORALES, Rall
(2010): “Excavacion en el cementerio medieval del Cerro de La
Horca, ¢/Valdivias-c/Covarrubias’, en A. Madrigal Belinchdn y M.
R. Perlines Benito (coord.), Actas de las Il Jornadas de Arqueologia
de Castilla-La Mancha: Toledo 2007, 2, pp. 726-764. Toledo: Diputa-
cion- Junta de Castilla-La Mancha.

RODRIGUEZ FERNANDEZ, Antonio; ROSADO TEJERIZO, Elena
(2015): “Excavacion arqueoldgica en la necropolis medieval de
San Lazaro, Toledo”, en G. Branco, L. Rocha, C. Duarte, J. de Oli-
veira y P. Bueno Ramirez (eds.), Arqueologia de Transi¢do: O Mundo
Funerdrio. Actas do Il Congresso Internacional sobre Arqueologia de
Transicdio (29 de Abril a 1 de Maio 2013), pp. 224-233. Evora: Chaia.

ROMO SALAS, Ana; VARGAS JIMENEZ, Juan Manuel; DOMINGUEZ
BERENGENO, Enrique; ORTEGA GORDILLO, Mercedes (2001): “De
las termas a la mackbara. Intervencion arqueologica en la plaza de
Espafia de Ecija (Sevilla)’, Anuario Arqueoldgico de Andalucia 1998,
11/2, pp. 979-996. Sevilla: Junta de Andalucia. http://hdl.handle.
net/20.500.11947/17381

ROSELLO BORDOY, Guillermo (1989); “Almacabras, ritos funerarios
y organizacion social en al-Andalus”, en /Il Congreso de Arqueolo-
gia Medieval Espafiola (Oviedo, 1989), Actas, |, pp. 151-168. Oviedo:
Universidad.

ROYO GUILLEN, José Ignacio; VILADES CASTILLO, José Marfa;
CEBOLLABERLANGA, José Luis (1990): “Excavacion de urgencia en
el yacimiento de «E1 Quez» y su necropolis islamica (Alberite de
San Juan, Zaragoza)’, Arqueologia Aragonesa, pp. 335-342. Zara-
goza: Diputacion General de Aragon, Departamento de Cultura'y
Educacion.

ROZA CANDAS, Pablo (2012): “La «carta del muerto». Testimonios
aljamiados y practicas clandestinas en los rituales funerarios
moriscos”, en R. Sudrez Garcia y I. Ceballos Viro (eds.), Aliamias in
memoriam Alvaro Galmés de Fuentes y lacob M. Hasscn, pp. 45-T4.
Gijon: Trea.

250

RUIZ MOLINA, Liborio (2019): “Amuletos y talismanes islamicos pro-
cedentesdelhisn Yakka (Yecla-Murcia)”, Tudmir, 5, pp. 51-62. https://
www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/
Tudmir+n%C29%BA+5/43bd022d-81d5-495b-b0ce-13e155f3e522

RUIZ DE MARCO, A.; ARELLANO, O. L.; HERAS, E.; LERIN, M.; BARRIO,
R.; TARANCON, M. J.; BALADO, A.; ESCRIBANO, M. C.; HERRAN, J.
I; SANTAMARIA, J. E.; VEGA, D. (1989-1990): “Las necrépolis de rito
islamico en Castillay Ledn”, Nvmantia, 4, pp. 207-218.

SANCHEZ, Rubén; CHAVET, Marfa; AYASO, José Ramén (2009-2010):
“Estudio de un anillo con sello: indicador arqueoldgico del ritual
de enterramiento islamico y evidencia documental del primer
asentamiento musulman en Lurqa (Lorca, Murcia)”, Estudios sobre
patrimonio, cultura y ciencia medievales, 11-12, pp. 195-214. https://
digibug.ugres/handle/10481/62941

SANCHEZ GALLEGO, Rubén; CHAVET LOZOYA, Marfa (2005-2006);
“El cementerio islamico de Lorca. Estado de la cuestion”, Estudlios
sobre Patrimonio, cultura y ciencia medievales, T-8, pp. 259-276.
https://digibug.ugr.es/handle/10481/62760

SERRANO MARCOS, Marfa Luisa (1994): “Transformacion urbana:
de cementerio isldmico a centro alfarero en época cristiana (siglo
XIV) en la ciudad de Valencia”, en Actas IV CAME, Alicante 1993, 11, pp.
193-203. Alicante: Diputacion-AEAM.

TOMASSETTI GUERRA, José Maria; FERNANDEZ GALLEGO, Cibeles;
SUAREZ PADILLA, José; BRAVO JIMENEZ, Salvador; JIMENEZ-CA-
MINO ALVAREZ, Rafael M.% NAVARRO LUENGO, lldefonso (2006):
“El cementerio islamico del Fuerte de Santiago (Algeciras, Cadiz).
Nuevas excavaciones y sintesis interpretativa”, Almoraima, 33, pp.
147-170.  https://institutoecg.es/wp-content/uploads/2019/03/
Almoraima33-147-170.pdf

TORRES BALBAS, Leopoldo (1954): “Mozarabfas y juderfas de las
ciudades hispanomusulmanas’, Al-Andalus, 19, pp. 172-197.

TORRES BALBAS, Leopoldo (1957): “Cementerios hispanomusul-
manes”, Al-Andalus, 22, pp. 144-207. https://oa.upm.es/34207/

TRELIS, Julio; ORTEGA, José Ramon: REINA, Inmaculada; ESQUEM-
BRE, Marco Aurelio (2009): “El cementerio mudéjar del Raval (Cre-
villent-Alicante)”, Arqueologia y Territorio Medieval, 16, pp.179-216.
https://doi.org/10.17561/aytm

VAQUERIZO, Desiderio (coord.) (2001): Funus Cordubensium. Cos-
tumbres funerarias en la Cordoba romana. Cérdoba: Universidad.

VAZQUEZ, Miguel Angel (2007): Desde la penumbra de la fosa. La
concepcion de la muerte en la literatura aljamiado morisca. Madrid:
Trotta.

VIGUERA MOLINS, Marfa JesUs (1995): £l Islam en Aragon. Zaragoza:
Caja de Ahorros de la Inmaculada.

AL-WANSARISI (1981): al-Mi‘yar. Rabat: Wizarat al-awqaf wa-l-Su’in
al-islamiyya.

YCA DE SEGOVIA (1853): “Suma de los principales mandamientos
y devedamientos de la ley y cunna”, Memorial histdrico espanol, 5,
pp. 247-421. Madrid: RAH. https://www.bibliotecavirtualdeandalu-
cia.es/catalogo/es/consulta/registro.do?id=100036

Z0ZAYA STABEL-HANSEN, Juan (2000): “Candelabros y candiles.
Una posible pieza almohade’, en Scripta in Honorem. Enrique A.
Llobregat Conesa, |, pp. 521-526. Alicante: Diputacion.

AyTM 31,2024 - e8701 - 1.5.S.N.: 1134-3184


http://www.amigosdelmuseoarqueologicodelorca.com/alberca/pdf/alberca1/articulo8.pdf
http://www.amigosdelmuseoarqueologicodelorca.com/alberca/pdf/alberca1/articulo8.pdf
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-7
https://www.patrimur.es/-/memorias-de-arqueologia-7
http://hdl.handle.net/20.500.11947/17381
http://hdl.handle.net/20.500.11947/17381
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA+5/43bd022d-81d5-495b-b0ce-13e155f3e522
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA+5/43bd022d-81d5-495b-b0ce-13e155f3e522
https://www.museosregiondemurcia.es/documents/2624878/15755433/Tudmir+n%C2%BA+5/43bd022d-81d5-495b-b0ce-13e155f3e522
https://digibug.ugr.es/handle/10481/62941
https://digibug.ugr.es/handle/10481/62941
https://digibug.ugr.es/handle/10481/62760
https://institutoecg.es/wp-content/uploads/2019/03/Almoraima33-147-170.pdf
https://institutoecg.es/wp-content/uploads/2019/03/Almoraima33-147-170.pdf
https://oa.upm.es/34207/
https://doi.org/10.17561/aytm
https://www.bibliotecavirtualdeandalucia.es/catalogo/es/consulta/registro.do?id=100036
https://www.bibliotecavirtualdeandalucia.es/catalogo/es/consulta/registro.do?id=100036

	El ajuar inexistente: objetos dentro de tumbas de musulmanes en al-Andalus 
	RESUMEN
	1. LOS ENTERRAMIENTOS DE LOS MUSULMANES
	1.1. El ritual y su normativa 
	1.2. No le metan oro ni plata ni otras cosas 
	1.3. La “carta de la muerte” 

	2. ARQUEOLOGÍA DE LAS TUMBAS SUPUESTAMENTE ISLÁMICAS EN LA PENÍNSULA IBÉRICA 
	2.1. Historiografía de la confusión 
	2.2. Esqueletos en decúbito supino en fosa con cámara lateral 
	2.3. Ajuar y depósito funerario: un ritual de épocas pasadas 

	3. CIUDADES SUPERPUESTAS 
	3.1. Cementerios de varias culturas 
	3.2. Orzas con huevos 
	3.3. Restos de animales 

	4. MANIFESTACIONES DE PIEDAD 
	4.1. Anillos con la profesión de fe y otras expresiones religiosas 
	4.2. Cajitas y láminas de plomo 

	5. OBJETOS DE ADORNO Y VESTIDO SIN SIGNIFICADO RELIGIOSO 
	5.1. Joyas 
	5.2. Sudarios bordados 
	5.3. Botones 

	6. OTROS OBJETOS ENCONTRADOS EN EXCAVACIONES 
	6.1. Asta, hueso y metal 
	6.2. Candiles 
	6.3. Jarros y otras vasijas de cerámica 

	7. CONCLUSIONES 
	BIBLIOGRAFÍA


