101

. . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Nuamero 29
TEI'CIO Cl'eClente Gestiéon Cultural Los cuerpos a través del arte para
T :
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.
Enero 2026

Noli me tangere. L.a comprension de lo
sagrado a traveés de la experiencia de
lugar en la era postdigital

Noli me tangere. Understanding the sacred through the
experience of place in the postdigital age

Gonzalo J. Te-l éro Recibido: 29/06/2025
Universidad de Granada Revisado: 05/11/2025

. Aceptado: 09/11/2025
gonzatp333@gmail.com Publicado: 01/01/2026

https://orcid.org/0009-0000-5887-6054

Sugerencias para citar este articulo:
Tejero Pérez, Gonzalo J. (2026). «Noli me tangere. La comprension de lo sagrado a través de la

experiencia de lugar en la era postdigital», Tercio Creciente, 29, (pp. 101-115), https://dx.doi.org/10.17561/
1tc.29.9764

Resumen

La expresion latina Noli me tangere (en castellano, no me agarres, no me retengas o no
me toques, en funcion de la traduccion y el idioma original de la edicion, es empleada
por la figura de Maria Magdalena en un episodio biblico perteneciente al Evangelio de
Juan. Este término, empleado a la larga y mediante diferentes acepciones, se relaciona
con la distancia irreductible entre lo visible y lo verdaderamente significativo, entre la
presencia y su acceso, base de la metafora fundacional del problema de la representacion
de lo sagrado en el arte: aquello que estd presente, pero no puede tocarse (fangi non
potest) ni fijarse o quedar contenido en una forma. La presente investigacion explora
como, en la era posdigital, el arte contemporaneo y sus estrategias vinculadas con el
desarrollo de las nuevas tecnologias activa nuevas formas de aproximacion a lo sagrado



. . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Nuamero 29
TEI‘CIO CI'eClente Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

a partir de la experiencia de lugar frente a la obsolescencia de las formas tradicionales
de representacion, redefiniendo asi el fendmeno de lo sagrado como acontecimiento
inestable, desplazado o incluso profanado, pero cuya capacidad simbdlica sobrevive e,
incluso, llega a elevarse.

Palabras clave: sagrado, arte contemporaneo, experiencia estética, lugar.

Abstract

The Latin expression Noli me tangere (in English, do not hold me or do not touch me,
depending on the translation and the original language of the edition) is used for the figure
of Mary Magdalene in a biblical episode belonging to the Gospel of John. This term, used
over time and through different meanings, is related to the irreducible distance between
the visible and the truly significant, between presence and its access, the basis of the
founding metaphor of the problem of the representation of the sacred in art: that which is
present, but cannot be touched (tangi non potest) nor fixed or contained in a form. This
research explores how, in the post-digital era, contemporary art and its strategies linked
to the development of new technologies activate new ways of approaching the sacred
based on the experience of place in the face of the obsolescence of traditional forms of
representation, thus redefining the phenomenon of the sacred as an unstable, displaced or
even profaned event, but whose symbolic capacity survives and even reaches rise.

Keywords: Sacred, Contemporary Art, Aesthetic Experience, Place.

1. De lo sagrado como anti-imagen

La belleza conoce su mision
La desgarradura de su propia carne

Taimi Dieguez Mallo, El reino

El entrecruzamiento entre el espacio interior, la intimidad, y el exterior, la experiencia
sensorial, que comulga en la experiencia de lo sagrado atiende a cuestiones no solamente
de naturaleza antropoldgica, sino a comprender la idea de lo sagrado desde un punto
de vista particularmente subjetivo relacionado con el aparecer, el mostrar, como hecho
justificativo y demostrativo, al mismo tiempo, de la existencia de la experiencia que
conlleva lo propiamente definido como sagrado. Atendiendo a lo enunciado por Mircea
Eliade (1981), la hierofania, que es como se alcanza a denominar a esta experiencia, se
manifiesta de forma material, aunque puede alcanzar la supremacia, solamente cuando se

102



. . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Numero 29
TerCIO Cl'GClente Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

transmuta por completo su realidad, es decir, cuando se libera de las ataduras de la forma
y se convierte en sensacion, en experiencia, lo que denomina como “ganz andere”, (en
castellano, “completamente diferente”). La terminologia que, por lo general, se relaciona
con la idea de lo sagrado y la sacralizacion, independientemente del contexto cultural en
el que se incumban o del que deriven, casi siempre, en este sentido, se relaciona con la
experiencia que atiende a la relacion afectiva entre el individuo y un ente superior y, al
mismo tiempo, la fuerza de esa sensacion relevadora que da testimonio de que, bajo el
mundo aparente, bajo el mundo de los objetos, existe un Cosmos sacralizado (1981). Un
Cosmos que aparentemente sustenta y revela, por medio de la experiencia del individuo
cuya fe sustenta su existencia, la verdad de la existencia del mundo, siempre desde un
punto de vista antropocéntrico. Esto lleva a relacionar lo sagrado precisamente con la
oscilacion a la que apunta Wunenburger (2006) entre lo apolineo y lo dionisiaco que se
produce en la propia condicién y percepcion de lo sagrado, es decir: parafraseando al
autor, su razon de ser requiere, al mismo tiempo, una compresion del yo exaltado y, por
otro lado, una poderosa y solemne capacidad de respeto a lo que llama la fuerza tutelar
(Wunenburger, 2006, p.21) refiriéndose, en este caso, al Dios cristiano.

— T B 4 B — e T B

Fig.1: Fra Angelico. La anunciacion, 1425-1426. Temple sobre tabla.
Museo del Prado, Madrid, Espafia.

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

103



. . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Nuamero 29
TEI‘CIO CI'ECleIlte Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

Este caracter excelso y oscilante del término puede llevar a intuir que lo sagrado,
desde el punto de vista semiotico, excede a su propia posibilidad representacional y se
resiste a ser traducido; no puede adoptar ninguna forma tangible porque se despoja de su
efecto, de la esencia misma de su raison d étre: 1o que podria determinarse como inefable.
Los medios a través de los cuales se revela lo sagrado, en este sentido, son canales de
comunicacion autonomos que sirven a la manifestacion de una experiencia limite, una
que no se deja atrapar por los signos convencionales: en términos saussureanos, la
relacion entre significante, entendiéndolo como objeto, y significado en el propio término
de lo sagrado es tensa hasta romperse: el significante no es capaz de contener, aunque si
es capaz de transmitir, el significado o la experiencia del significado, en este caso, del
concepto debido a que por naturaleza este es incontenible e inagotable. La experiencia de
lo sagrado escapa a la estructuracion binaria del signo definido por Saussure, en términos
lingiiisticos: se trata de una experiencia que desborda cualquier intento de codificacion
sistematizada salvo la posibilitada por el orden que rige los lenguajes artisticos. De hecho,
Marcel Mauss (1979) sugiere que no es indispensable que un fenémeno, en este caso,
lo sagrado, llegue a su expresion verbal para que exista, lo que viene a confirmar dicha
hipotesis. A pesar, sin embargo, de esto, lo sagrado consta de una serie de estructuras
simbdlicas que devienen de la necesidad de relacionar y/o identificar elementos u objetos
correspondientes al mundo de lo sensible.

Centrando el discurso en los lenguajes que el arte emplea, desde una perspectiva
a partes iguales conciliadora y abierta, Nelson Goodman (2009) alude a la denotacion
arbitraria como modelo de relacion entre la representacion, es decir, la imagen y el
significado o concepto: en este sentido, cabe destacar que las artes operan de un modo
no analogo: Goodman sostiene que, de entrada (Goodman, 2009, p.24), la propia
representacion implica una oposicion, una antitesis frente a la idea de correspondencia
directa entre imagen y realidad. Los lenguajes visuales de naturaleza representacional
constrifien, en este sentido, desde su origen, las ideas que se resisten de forma natural
a ser traducidas a un lenguaje con fines comunicativos. Lo sagrado y lo estético son,
en este sentido, categorias dificilmente conciliables salvo desde un punto de vista en el
que ambos conceptos se disgregan y reformulan a través de los intentos de diferentes
clases de artistas por tratar de superar la crisis gramatical que atafie a la representacion
de lo sagrado en la época contemporanea, una crisis que no solo desafia los modos
tradicionales de figuracion, sino que exige repensar los lenguajes del arte como espacios
de apertura simbdlica méas que como meros recursos representacionales y/o ilustrativos de
lo numinoso. La anti-imagen, entendida en este sentido como forma de resistencia visual
frente a la codificacion tradicional del significado, es una estrategia estética que pone en
cuestion la capacidad del lenguaje visual para captar lo inefable y encuentra en lo sagrado
un territorio privilegiado de activacion. En lugar de representar lo trascendente mediante
signos y objetos materiales o recurriendo a narrativas de cardcter iconografico, la anti-
imagen opta por desplazar el foco hacia los procesos perceptuales, lo que permanece
oculto, velado, o estructuralmente, enfatizando el cardcter elusivo del término y la
experiencia que lo respalda.

104



s s Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Namero 29
Tel'Cl() CreCIente Gestiéon Cultural Los cuerpos a través del arte para
T :
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

Fig.2: James Turrell. The Roden Crater, 1977-act.
Instalacion. Desierto de Arizona, Estados Unidos.

Considerando, en este sentido, la expresion o, mas certeramente, la representacion
de lo sagrado como anti-imagen, implica reconocer su caracter elusivo, inasible, y
apelar a su vinculacion con la experiencia y, en especial, la experiencia de lugar, se
sostiene, precisamente, en el hecho de considerar al lugar no como un mero espacio
fisico, sino, (Tuan, 2001), partiendo de una nocion geografica hasta extenderse a otros
ambitos que parten de la propia subjetividad e ideario cultural que cada individuo posee.
Una construccion cultural asociada a diferentes valores que se identifican o permiten
la manifestacion de lo sagrado por medio de la vivencia, del estar-en-el-lugar: una
experiencia liminal, de umbral, que desborda lo meramente representacional y se instala
en el orden de lo simbdlico.

Esta relacion entre lo espacial y lo numinoso precede, sin embargo, al arte
contemporaneo, y puede entenderse desde tres focos o puntos de vista (Counted,
Meagher y Cowden, 2018, p. 2): el afectivo, el cognitivo y el temperamental. Estos
enfoques configuran distintas formas de conexién que permiten a los individuos
acceder a la experiencia de lo sagrado, entendida no solo como una vivencia religiosa
tradicional, sino como una forma de relacion simbolica y existencial con el entorno
que esta directamente relacionada con aspectos relativos a la experiencia del individuo
y los factores socioculturales que configuran o influyen en su ideario. este sentido, el
espacio arquitectonico determinado —o, en su defecto, cualquier espacio articulado

105



e . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Numero 29
TEI‘CIO CI'ECleIlte Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

con un sentido simbo6lico— aproxima al individuo a lo divino mediante los valores que
dicho espacio comunica o encarna. El valor simboélico del lugar, en este sentido, no
solamente reside en la aproximacion que permite al individuo con respecto a un dios
o la experiencia de lo sagrado, sino mas bien responde a una concepcion ampliada que
conecta con un valor de lo sagrado que no se limita a un uso arquitectonico de lo espacial
sino a un valor extendido, que abarca incluso lo ecologico, lo que los autores denominan
como “ecological sacredness”, (en castellano, “sacralidad ecoldgica”) (Counted, et al.
2018, p. 5), concepto que es posible relacionar con el origen de lo sagrado en términos
antropologicos y que conecta de manera directa con el ideario de religiones fuera del
orbe occidental cuya concepcion de la sacralidad, mas que basarse en una experiencia
teofanica (Bentue, 2003, p.236), se halla en la conexidn con la naturaleza como forma
de sacralizacion; esta concepcion inmanente del misterio y lo sagrado se manifiesta en
practicas, simbolos y sensibilidades que no apelan a una entidad sobrenatural externa, sino
al equilibrio, la armonia y la presencia implicita en el entorno: por ejemplo, el concepto
japonés de “ma” ([8), que se opone a la concepcion eminentemente intelectual occidental
del espacio y del tiempo al tratarse de una suerte de espacio intersticial que crea la propia
experiencia, es decir, segun apunta Nitschke (1966), un vacio dindmico en el que el lugar
y el sentido emergen a partir de la propia experiencia: este vacio no es mera ausencia,
sino una potencia reveladora, un &mbito en el que lo sagrado se manifiesta sin necesidad
de una presencia teista explicita o un codigo iconografico especifico.

Entodo caso, se puede afirmar que el desplazamiento contemporaneo del concepto
de lo sagrado hacia el ambito de la experienciay, especialmente, de la experiencia espacial y
perceptiva, supone una reconfiguracion radical del paradigma representacional tradicional
abogando por la inmersion como experiencia fundamental de evocacion y contacto con lo
inmanente. La propia representacion implica, desde sus origenes, una oposicion frente a
la idea de correspondencia directa entre imagen y realidad; una fractura que se intensifica
en el contexto actual, donde los lenguajes visuales de naturaleza representacional se
muestran insuficientes para captar o traducir aquello que, por su propia naturaleza, se
resiste a ser codificado: frente al agotamiento del signo, la hipersaturacion visual y el
colapso de las narrativas trascendentes, el arte responde con una especie de condicion
estética de la inmanencia en relacion a lo sagrado en la que la experiencia sustituye al
simbolo, no pretendiendo ilustrar lo numinoso ni traducirlo a un lenguaje iconografico,
sino propiciar una apertura experiencial en la que lo sagrado emerge no como icono, como
objeto, sino como acontecimiento en el espacio, respondiendo asi en tltima instancia a su
compresion como una dimension latente en la experiencia misma del estar-en-el-mundo.

2. Desplazamientos multifuncionales de lo sagrado en los contextos socioculturales
contemporaneos. De la desmaterializacion del signo a la elevacion de la experiencia.

Como ya se ha visto con anterioridad, en la era contemporanea, el concepto de lo
sagrado se ha transformado hasta el punto de dejar de identificarse de forma directa con
la religiosidad tradicional o, en todo caso, se ha desplazado hacia manifestaciones mas

106



. . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Nuamero 29
Tel'CIO Cl'eClente Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
T :
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

difusas, individuales y simbdlicamente fragmentadas de sacralizacion. Ya lo sagrado ya
no se presenta necesariamente vinculado a instituciones religiosas ni a dogmas, sino que
emerge en la esfera de lo cotidiano o incluso de lo ecologico, configurando una experiencia
menos trascendente y mds inmanente, mas intima que normativamente establecida o
inducida, que conecta con la reciente revalorizacion de la apuesta por la experiencia
envolvente como objeto de la experiencia estética contemporanea: José Jiménez (2006)
declara que el arte ha experimentado un cambio total a partir de tres grandes vias de
experiencias estéticas que no son, precisamente, artisticas: el disefio, la publicidad y los
medios masivos de comunicacion. En este sentido, el arte urge por encontrar un nuevo
camino al no ser considerado ya el principal vehiculo de transmisién de imagenes ni
el regidor de la escena visual, no hay un grand récrit en el que postular un discurso a
través del cual se logre articular una vision unificada del mundo sensible. De hecho, el
arte incluso se acaba apropiando de los recursos de estas disciplinas, tratando de tomar,
desde ellas, herramientas formales y conceptuales que le permitan redefinirse y recuperar
su potencia comunicativa en un contexto en el que ha perdido su papel protagdnico:
acaba convirtiéndose a si mismo en experiencia, producida a partir de dispositivos y
herramientas conceptuales y tecnologicas que buscan la inmersion del espectador, no
solo como observador pasivo, sino como sujeto activo que forma parte de la obra misma
en la que se involucra no solo perceptivamente sino fisicamente.

En este sentido, tal como sefala Simén Marchan (2006, p.25) asistimos hoy a
una “participacion del sujeto que no solo afecta a la obra o al proceso de su produccion,
sino también a ¢l mismo en cuanto que se convierte en parte de la obra misma. Esta
reconfiguracion del rol del espectador, ahora inmerso en un tiempo real pero virtual,
transformado en agente experiencial, permite comprender como el arte contemporaneo
abre espacios simbdlicos donde lo sagrado se desplaza y se reinscribe, no ya en claves
trascendentes, sino en dimensiones de otra clase, dimensiones inmanentes, perceptuales
y/o experienciales. Atendiendo al contexto sociocultural predominante en la sociedad
occidental, nos hallamos inmersos en una etapa denominada como era posdigital, término
que, segun lo apuntado por el compositor de musica electronica Kim Cascone, fundador
del término en el afio 2000, determina una nueva etapa en la que la revolucion digital
se detiene y lo digital se integra con lo bioldgico, lo cultural y lo espiritual, generando
experiencias hibridas, sensoriales, tactiles y tecnologicas (Rivera, 2021, p.5) Desde
esta perspectiva, las obras que se tratan a continuacidén pueden ser comprendidas como
manifestaciones especificas o cercanas a esta idea de desplazamiento, en las que la
nocion de lo sagrado se aborda a través de estrategias de inmersion sensorial, interaccion
tecnologica y reformulacion simbdlica, alejandose de su afiliacion religiosa habitual y
cuestionando o reformulando su vinculacion con dicha afiliacion, abriendo la puerta asi a
comprender lo sagrado desde perspectivas en diferido que tratan de describir su hecho en
el contexto actual.

En primer lugar, el trabajo del artista estadounidense James Turrell abre la
puerta a esta nocion de lo sagrado que permanece activa, aunque ya no en términos de
trascendencia dogmatica, sino en clave de experiencia perceptual radical. Turrell convierte

107



. . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Nuamero 29
TerCIO Cl'eClente Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

la luz en materia, construyendo espacios-ambiente en los que el espectador se ve inmerso
en una experiencia no solamente contemplativa sino inmersiva, que subvierte los marcos
de percepcion ordinarios, desde una perspectiva que se acerca a lo mistico desde un
vaciamiento simbodlico que convierte la experiencia misma en el objeto de adoracion: la
intencion del artista (en referencia a los denominados como “light and space artists”, es
ofrecer una tabula rasa donde el participante viviria una experiencia propia y concreta
(Butterfield, 1993); permitiendo asi que lo sagrado emerja desde la propia percepcion,
casi ritualizada, y no desde una codificacion religiosa establecida. Es el caso, por ejemplo,
de The Roden Crater, una instalacion-observatorio que Turrell proyecta en el desierto
de Arizona, a poca distancia del Gran Cafion, durante la década de 1970 y que se ha
convertido en una de sus obras mas célebres hasta la actualidad, ya que aun no ha sido
finalizada. Se trata de un proyecto que el artista inicia gracias a una beca de creacidon que
le otorga el Guggenheim de Nueva York y que se convierte en su proyecto mas ambicioso,
en el que quizas confluye toda su trayectoria artistica: una precisa construccion en la que el
concepto de observatorio astronomico alcanza una dimension casi templaria, comulgando
lo cientifico con lo sagrado por medio de un espacio cuyo valor, precisamente, artistico,
reside en la experiencia casi comulgativa con los episodios meteoroldgicos y astronémicos
que el espectador experimenta en el lugar. El templo-crater de Turrell emerge casi como
un oasis en medio del desierto, entorno que no sirve solamente como telon de fondo para
la obra sino con el que la propia construccion conecta revelando un sentido de lugar
amparado en el término de “ecological sacredness” con una evocadora intensidad.

Fig.3: Ahmed Mater, Ashab Al-Lal (2022) Instalacion.
Wadi AlFann, Arabia Saudi.

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RT(

108



s ° Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Numero 29
Tel'Cl() Cl'eClente Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
T :
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

Por su parte, el artista saudi Ahmed Mater plantea en su proyecto Ashab Al-Lal (en
castellano, “el reflejo esta llegando”) ubicacion de una instalacion arquitectonica
concéntrica a través de la que se accede, mediante un tunel, a una cadmara subterranea
que sirve como sala de exposiciones, en una llanura del Valle de las Artes (Wadi
AlFann), un complejo repleto de obras e instalaciones de artistas y arquitectos de todo
el mundo ubicado en el desierto de Al-Ula, al norte de Arabia Saudi. La propuesta de
Mater incorpora dos espejos parabdlicos que reflejan de forma sincrona en el exterior la
imagen del visitante produciendo, en palabras del artista, un didlogo entre el alma y la
naturaleza a través de la experiencia que la obra, en si misma, es, no solo produce. La
instalacion, al igual que ocurre con la de Turrell, requiere el desplazamiento del visitante
y lo convoca a realizar un recorrido fisico —atravesar tineles, descender hacia o ascender
a diferentes galerias o espacios— que opera como metafora de un viaje interior, que
termina comulgando con la experiencia de lo sagrado. Este gesto de implicar el cuerpo
en el acceso a la experiencia remite directamente a narrativas en las que la experiencia
sagrada se convierte en el culmen de un camino o es el camino en si mismo: la pelicula Sirat
(2025), de Oliver Laxe, recientemente premiada con el Premio del Jurado en el Festival
de Cannes, se sustenta en el término “sirat”, que alude a una suerte de puente estrecho
y desafiante que, en la tradicion isldmica, separa el infierno del paraiso. El filme situa a
sus protagonistas en una travesia fisica, espiritual y sonora a través del desierto del Atlas,
atravesando paisajes fronterizos, raves clandestinas y crisis existenciales que aluden a la
itinerancia y el desplazamiento como forma de conexion con la experiencia de lo sagrado,
desde una perspectiva radicalmente contemporanea, marcada por la hibridez cultural, la
transformacion simbolica y el colapso entre lo espiritual y lo profano. Hay concretamente
un fotograma en el que se muestra al actor Sergi Lopez pareciendo rezar con las manos
abiertas —gesto asociado al rezo tradicional de la oracion cristiana del Padre Nuestro— al
ritmo de un beat electronico en mitad de un campo de minas, junto al resto de personajes
de la pelicula. Esta escena concentra con fuerza la ambivalencia central de Sirat: el rito
se mezcla con el trance, la oracién con la vibracion del bajo, el paisaje sagrado con el
campo de batalla. La frontera entre lo secular y lo sacro se disuelve, y en su lugar emerge
una espiritualidad del presente, corporal, incierta, profundamente personal y afectiva: lo
sagrado no desaparece, sino que su sentido se parte, se abre (Nancy, 2009). Tanto el crater
de Turrell como Ashab Al-Lal como Sirat demandan del espectador una disponibilidad
experiencial: no basta con mirar, hay que caminar, exponerse, entrar, entregarse al lugar.
El espacio y el cuerpo se convierten en dispositivos de acceso a lo sagrado, no como
dogma, sino como vivencia intima, situada en lo mas hondo del desplazamiento.

Esa disponibilidad experiencial del espectador a sentir en cuenta una interesante
formulacion que sirve de cierre para este apartado: como parte de Manifiesta 12, celebrada
en Palermo, la performance-instalacion Tutto (2018) de la arquitecta y artista italiana
Matilde Cassani, que trabaja sobre sobre la relacién entre identidad cultural, espacio
urbano y, a menudo, la practica religiosa, explorando los modos de insercion de lo sagrado
el tejido cotidiano de las ciudades, desde lo intimo hasta lo colectivo. La obra opera

109



. e Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Numero 29
Tel'ClO CI'EClente Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

como bisagra entre el desplazamiento de lo sagrado y su saturacion: si bien en las piezas
anteriores el arte abre rutas hacia lo sagrado a través de la inmersion, el desplazamiento
o el silencio, aqui Tutto exhibe una profanacion festiva, un culmen, un todo, un exceso
que convierte lo religioso en espectaculo. La piazza, a rebosar, se decora con estandartes
bordados con personajes hibridos inspirados en la iconografia de diferentes religiones
y la fiesta comienza cuando comienzan a sonar canticos y a caer papeles de colores,
recreando una celebracion inspirada, segun la artista, en la festividad de Santa Rosalia,
patrona de Palermo. La experiencia de lugar que es, en si misma, de nuevo, la obra,
esta directamente relacionada con el fenomeno que Peter Bayer (1994) apunta a que,
como consecuencia de la globalizacion, estd ocurriendo en relacion a la religion como
modo de comunicacién social: del mismo modo en que la integridad del concepto de lo
sagrado se fragmenta y resignifica, la propia religion pierde su estatus y se convierte en un
modo mas de comunicacion simbdlica en un entorno de circulacion masiva, disipandose
asi su caracter institucional y normativo y emergiendo asi un nuevo escenario en el
que la sacralidad se banaliza, se reconfigura o incluso se recicla. Este escenario lleva
a repensar la obsolescencia, y, en consecuencia, la desactivacion y reapropiacion de lo
sagrado que sucede en la era contemporanea: precisamente Agamben (2002) sefiala que
lo contemporaneo se define por su capacidad de mirar la oscuridad del presente, una
oscuridad donde el brillo de lo sagrado ya no deslumbra, sino que parpadea entre residuos
culturales que terminan profanando su sentido.

Fig.4: Matilde Cassani. Tutto, 2018. Performance.
Piazza dei Quattro Canti, Palermo, Italia.

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

110



s s Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Numero 29
Tel'Cl() CreCIente Gestiéon Cultural Los cuerpos a través del arte para
T :
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

3. Obsolescencia y profanatizacion de lo sagrado en la era posdigital.

Tommy Malekoff. Desire Lines, 2019. Videoinstalacion. Fundacion Merz, Milan.

Habiendo estudiado a partir de las perspectivas que diferentes creadores aportan sobre el
concepto de lo sagrado-desplazado en la contemporaneidad, es posible determinar que, en
el contexto de la era posdigital, atendemos a una obsolescencia de lo sagrado en términos
dogmaticos. Por ende, asistimos a un momento en el que, del mismo modo que no existe un
relato preponderante que articule el sentido colectivo de lo trascendente, tampoco hay un
lugar fijo para lo sagrado. La practica artistica contemporanea atiende a considerar, en este
sentido, lo sagrado como pregunta abierta mas que como respuesta codificada mediante
un sistema iconografico especifico, propiciando intervalos, irrupciones, acercamientos
que tienen que ver con la propia redefinicion del concepto que, paraddjicamente, trata de
sobrevivir en su propia inestabilidad.

Tommy Malekoff, en su obra Desire Lines (2019), pone de manifiesto este
vaciamiento simbdlico y emocional que afecta a lo sagrado como entidad eminentemente
religiosa y lo transforma en una suerte de profanatizacion del sentido originario que lo
produce. Se trata de una videoinstalacion dividida en dos canales en las que se reproducen
imagenes que muestran diferentes visiones de la América rural y periférica que
corresponden, en su mayoria con no-lugares (Augé, 1992), espacios despersonalizados que
se transforman poco a poco, gracias especialmente al montaje y la sonoridad envolvente
en una sucesion de escenarios resonantes por medio del movimiento, del contacto con el
territorio, y de una temporalidad que roza lo ritual sin serlo, casi culminando en una especie
de epifania que no llega pero se intuye. Malekoff, en este sentido, plantea una narrativa
disruptiva anclada en una estética limitrofe, en la que las lineas del deseo (“desire lines™)
—término que titula la pieza y que procede de un uso urbanistico que remite a los caminos
informales trazados por el ser humano al desplazarse o moverse por una ruta distinta

111



. e Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Numero 29
Tel‘ClO Cl'eClellte Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.
Enero 2026

a la trazada o planificada— funcionan como metafora de una busqueda: la del cuerpo
que se aproxima o experimenta lo sagrado desde su propia errancia, desde su propia
condicion. Peter Sloterdijk, en su teoria teologica del espacio, desarrollada a lo largo de
su trilogia Esferas, concretamente en el segundo volumen (2017), se refiere a la época
contemporanea como inmunodeficiente en términos simbolicos: la inminente desaparicion
de las esferas protectoras que daban sentido y otorgaban un amparo simbolico vinculado a
los paradigmas evangélicos (Sloterdijk, 2017, p.505) que, desde Nietzsche, han provocado
que el individuo haya quedado expuesto a una intemperie existencial mas acentuada que
nunca. Esto estd directamente relacionado con el planteamiento que Malekoft, desde lo
casi coreografico de su propuesta, parece inducir al espectador a encontrar en la ritualidad
que plantea un nuevo sentido de lo sagrado basado en la en la deriva, el desplazamiento,
las frecuencias y ritmos que derivan de ellos y que conducen a, como ocurre en el film de
Oliver Laxe, una forma de transito que, si bien no garantiza ninguna revelacion, propicia,
un estado de apertura, de exposicion sensible ante lo desconocido que se convierte en
objeto de adoracidn por la experiencia que suscita y provoca en el individuo.

Ambos enfoques, plantean la existencia de una nueva sacralidad no normativa
fundamentada, en este sentido, en la capacidad del cuerpo y la percepcion para afectar y
ser afectados por la experiencia del entorno, casi directamente aludiendo al término de
“ecological sacredness”, que anteriormente mencionaba. Contradiciendo a Sloterdijk, no
se trata inicamente de una inmunodeficiencia simbolica, sino de una aceleracion constante
y cada vez mas vertiginosa de las formas de experiencia, que vacia de sentido cualquier
narrativa dominante, pero que, en consecuencia, abre brechas perceptivas, brechas que
se corresponden con espacios, con imagenes, que cobran un nuevo sentido y en las que
parece reinstalarse lo numinoso. Este desplazamiento continuo, esta sacralidad en transito,
apunta a una condiciéon contempordnea donde lo sagrado sobrevive, paraddjicamente,
gracias a, como referiamos al principio, a su inestabilidad: como intervalo perceptivo
entre el sujeto y el mundo.

e -
— W e

.= g

Concha Prada. Vacio cudntico, 2022. Instalacion. Dibujo digital. Centro Niemeyer, Avilés.

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

112



. . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Nuamero 29
Tel'ClO CI'EClente Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
T :
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

En Vacio cuantico (2022), 1a fotograta Concha Prada instala en el Centro Niemeyer
de Avilés un panel de mas de cuatro metros de largo en el que, a partir de fotografias de
motas de polvo obtenidas por medio de un microscopio electronico compone un paisaje
coésmico que remite a la infinitud del universo. La artista recrea un espacio en suspension
empleando la imagen como recurso para abrir una ventana a la contemplacion por medio
de una estrategia que nace a raiz de la paradoja perceptiva que plantea la obra: la de
elevar lo imperceptible a la escala de lo sublime, introduciendo al espectador en una
experiencia casi mistica a partir de algo futil. El contacto con lo micro y lo marco, la
presencia del cuerpo como sujeto activo, como vehiculo de lo inefable que sustituye a las
imagenes simbdlicas que, tradicionalmente, han sido el objeto de adoracion de lo sagrado,
ahora su sentido se desplaza hacia otras formas, tangible o intangibles, de activacion o
reverberacion. Lo sagrado, en este marco, termina por no aparecer como creencia, sino
como afectacion, profundamente relacionada con la experiencia propia del sentir desde
los margenes hasta el interior: la experiencia de lugar sustituye a la adoracion iconica
en tanto que lo sagrado, en este sentido, se despliega en forma de campo expandido
perceptivo-sensible. Un campo que induce a preguntarse si las experiencias itinerantes
que lo conforman, como toda experiencia, estan ya completamente profanadas: al fin y al
cabo, lo posdigital se caracteriza por la integracion de lo hipertecnologico en lo cotidiano:
(lo sagrado no termina siendo, en este sentido, otra cosa mas que otra percepcion
intensificada de lo banal?

4. Conclusiones

Las palabras de los profetas estan escritas en las paredes de los metros

El sonido del silencio, Simon & Karfunkel

La experiencia del vacio es la experiencia por antonomasia que afecta a la creencia en
el mundo hipervisual. En nuestra época, las tres caracteristicas de la experiencia son la
totalidad, la inmediatez y la transformacion. Todo lo que se experimenta es constantemente
sustituido por nuevas formas de experiencia que cambian nuestra manera de ver el
mundo de manera constante, condicion que refleja la naturaleza liquida de la modernidad
avanzada descrita por Bauman (2000), en la que la incertidumbre se convierte en el rasgo
esencial de la existencia humana.

En este marco, el simbolo sagrado ya no se define por su permanencia o dogma,
sino que se desplaza hasta un abrazamiento total de la experiencia, propiciada y encarnada
en el cuerpo del sujeto que se abre, finalmente, al espacio en el que sucede. Lo sagrado se
establece como una pregunta mas que una respuesta, una senda mas que un refugio, aunque
desplazada, desterritorializada, pero profundamente operativa, atin, en lo experiencial, en
lo indecible (Otto, 1996), lo tangible (intactilis), y que conecta con areas que remiten, en

113



e . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Numero 29
TEI‘CIO CI'EClente Gestion Cultural Los cuerpos a través del arte para
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

comun, a la dimensionalidad interior y el contexto sociocultural en el que se inscribe el
sujeto como factor determinante de la experiencia sagrada. El arte contempordneo, como
herramienta no solo de construccion sino también de transmision de dicha experiencia
a través de los nuevos medios que emplea en sus practicas intermediales, se configura
quizas como el espacio privilegiado donde la sacralidad, en sus multiples y casi infinitas
manifestaciones, puede encontrar nuevas vias para manifestarse.

Preguntarse qué es hoy lo sagrado implica, por ende, cuestionar como las practicas
artisticas y culturales funcionan no solo como elementos constitutivos de la identidad
colectiva, sino también como espacios dindmicos de reconstruccion y potentes métodos
de resignificacion simbolica capaces de generar nuevas formas de sentido en un mundo
en constante transformacion.

Referencias

AGAMBEN, G. (2002). Lo que queda de Auschwitz: El archivo y el testigo. Homo sacer
11I. Valencia: Pre-Textos.

BAUMAN, Z. (2000): Modernidad liquida. Barcelona: Paidos.

BAYER, P. (1994): Religion and globalisation. (Theory, Culture & Society Series)
Londres: SAGE Publications.

BENTUE, A. (2003): Concepcién del espacio sagrado en algunas religiones no cristianas.
Teologia y Vida, Vol. XLIV, pp. 235-249. Santiago de Chile: Pontifica Universidad
Catolica de Chile; http://do1.org/10.4067/S0049-34492003000200009

BUTTERFIELD, J. (1993): The Art of Light + Space. Nueva York: Abbeville Press.

COUNTED, V.; MEAGHER, B.; COWDEN, R. (2024): The Nature of Spiritual Ties
to Place: A Conceptual Overview and Research Agenda; https://doi.org/10.1089/
€c0.2022.0078

ELIADE, M. (1981): Lo sagrado y lo profano. Trad: Luis Gil. Madrid: Guadarrama.

GOODMAN, N. (2009): Los lenguajes del arte. Una aproximacion a la teoria de los
simbolos. Barcelona: Paidos.

JIMENEZ, J. (2006): Teoria del arte. Madrid: Tecnos.

JIMENEZ, S.P. (2010): La redefinicion de la experiencia estética en el arte
contemporaneo. Buenos Aires: Universidad Internacional de La Plata. https://
sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/39033/Documento_completo.
pdf?sequence=1&isAllowed=y

MARCHAN, S. (2006): Entre el retorno de lo Real y la inmersién en lo Virtual.
Consideraciones desde la estética en las practicas del arte, en MARCHAN, S.
(2006): Real-virtual en la estética y la teoria de las artes, pp.29-59. Barcelona:
Paidos.

MAUSS, M. (1979): Sociologia y antropologia. Madrid: Tecnos.

114



115

. . Revista de Estudios en Sociedad, Artes y Nuamero 29
TEI'CIO Cl'eClente Gestiéon Cultural Los cuerpos a través del arte para
T :
ISSN: 2340-9096 habitar el mundo.

Enero 2026

NANCY, J.L. (2009): La declosion (Deconstruccion del cristianismo, 1) Trad. Guadalupe
Lucero. Buenos Aires: Ediciones La Cebra.

NITSCHKE, G. (1966): Ma — The Japanese Sense of Place in old and new architectural
planning. Architectural Design, mar. 1966, pp.113-156. Londres: Architectural
Design Press.

OTTO, R. (1996): Lo santo, lo racional y lo irracional en la idea de Dios. Trad. Fernando
Vela. Madrid: Alianza Editorial.

RIVERA, J.C. (2021): El resurgir de la belleza en la era posdigital. Contexto, relevancia
v actualizacion del término desde la estética contemporanea. ANIAV; Revista de
Investigacion en Artes Visuales, n°9, pp. 14-23. Valencia: Universitat Politécnica
de Valeéncia; https://doi.org/10.4995/aniav.2021.14939

SLOTERDIIK, P. (2017): Esferas II. Trad. Isidoro Reguera. Madrid: Siruela.

TUAN, Y.F. (2001): Space and Place: The Perspective of Experience. Minessota:
University of Minessota Press.

WUNENBURGER, J.J. (2006): Lo sagrado. Trad. M. Belén Bauza. Buenos Aires: Biblos.



