
101
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

Noli me tangere. La comprensión de lo 
sagrado a través de la experiencia de 
lugar en la era postdigital

Noli me tangere. Understanding the sacred through the 
experience of place in the postdigital age

Gonzalo J. Tejero
Universidad de Granada
gonzatp333@gmail.com
https://orcid.org/0009-0000-5887-6054

Resumen 
La expresión latina Noli me tangere (en castellano, no me agarres, no me retengas o no 
me toques, en función de la traducción y el idioma original de la edición, es empleada 
por la figura de María Magdalena en un episodio bíblico perteneciente al Evangelio de 
Juan. Este término, empleado a la larga y mediante diferentes acepciones, se relaciona 
con la distancia irreductible entre lo visible y lo verdaderamente significativo, entre la 
presencia y su acceso, base de la metáfora fundacional del problema de la representación 
de lo sagrado en el arte: aquello que está presente, pero no puede tocarse (tangi non 
potest) ni fijarse o quedar contenido en una forma. La presente investigación explora 
cómo, en la era posdigital, el arte contemporáneo y sus estrategias vinculadas con el 
desarrollo de las nuevas tecnologías activa nuevas formas de aproximación a lo sagrado 

Sugerencias para citar este artículo:

Tejero Pérez, Gonzalo J. (2026). «Noli me tangere. La comprensión de lo sagrado a través de la 
experiencia de lugar en la era postdigital», Tercio Creciente, 29, (pp. 101-115), https://dx.doi.org/10.17561/
rtc.29.9764

Recibido: 29/06/2025
Revisado:  05/11/2025
Aceptado: 09/11/2025
Publicado: 01/01/2026



102
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

a partir de la experiencia de lugar frente a la obsolescencia de las formas tradicionales 
de representación, redefiniendo así el fenómeno de lo sagrado como acontecimiento 
inestable, desplazado o incluso profanado, pero cuya capacidad simbólica sobrevive e, 
incluso, llega a elevarse. 

Palabras clave: sagrado, arte contemporáneo, experiencia estética, lugar. 

Abstract 
The Latin expression Noli me tangere (in English, do not hold me or do not touch me, 
depending on the translation and the original language of the edition) is used for the figure 
of Mary Magdalene in a biblical episode belonging to the Gospel of John. This term, used 
over time and through different meanings, is related to the irreducible distance between 
the visible and the truly significant, between presence and its access, the basis of the 
founding metaphor of the problem of the representation of the sacred in art: that which is 
present, but cannot be touched (tangi non potest) nor fixed or contained in a form. This 
research explores how, in the post-digital era, contemporary art and its strategies linked 
to the development of new technologies activate new ways of approaching the sacred 
based on the experience of place in the face of the obsolescence of traditional forms of 
representation, thus redefining the phenomenon of the sacred as an unstable, displaced or 
even profaned event, but whose symbolic capacity survives and even reaches rise.

Keywords: Sacred, Contemporary Art, Aesthetic Experience, Place.

1.  De lo sagrado como anti-imagen

La belleza conoce su misión
La desgarradura de su propia carne

 
Taimi Dieguez Mallo, El reino

El entrecruzamiento entre el espacio interior, la intimidad, y el exterior, la experiencia 
sensorial, que comulga en la experiencia de lo sagrado atiende a cuestiones no solamente 
de naturaleza antropológica, sino a comprender la idea de lo sagrado desde un punto 
de vista particularmente subjetivo relacionado con el aparecer, el mostrar, como hecho 
justificativo y demostrativo, al mismo tiempo, de la existencia de la experiencia que 
conlleva lo propiamente definido como sagrado. Atendiendo a lo enunciado por Mircea 
Elíade (1981), la hierofanía, que es como se alcanza a denominar a esta experiencia, se 
manifiesta de forma material, aunque puede alcanzar la supremacía, solamente cuando se 



103
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

transmuta por completo su realidad, es decir, cuando se libera de las ataduras de la forma 
y se convierte en sensación, en experiencia, lo que denomina como “ganz andere”, (en 
castellano, “completamente diferente”). La terminología que, por lo general, se relaciona 
con la idea de lo sagrado y la sacralización, independientemente del contexto cultural en 
el que se incumban o del que deriven, casi siempre, en este sentido, se relaciona con la 
experiencia que atiende a la relación afectiva entre el individuo y un ente superior y, al 
mismo tiempo, la fuerza de esa sensación relevadora que da testimonio de que, bajo el 
mundo aparente, bajo el mundo de los objetos, existe un Cosmos sacralizado (1981). Un 
Cosmos que aparentemente sustenta y revela, por medio de la experiencia del individuo 
cuya fe sustenta su existencia, la verdad de la existencia del mundo, siempre desde un 
punto de vista antropocéntrico. Esto lleva a relacionar lo sagrado precisamente con la 
oscilación a la que apunta Wunenburger (2006) entre lo apolíneo y lo dionisiaco que se 
produce en la propia condición y percepción de lo sagrado, es decir: parafraseando al 
autor, su razón de ser requiere, al mismo tiempo, una compresión del yo exaltado y, por 
otro lado, una poderosa y solemne capacidad de respeto a lo que llama la fuerza tutelar 
(Wunenburger, 2006, p.21) refiriéndose, en este caso, al Dios cristiano.   

Fig.1: Fra Angelico. La anunciación, 1425-1426. Temple sobre tabla. 
Museo del Prado, Madrid, España.



104
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

	 Este carácter excelso y oscilante del término puede llevar a intuir que lo sagrado, 
desde el punto de vista semiótico, excede a su propia posibilidad representacional y se 
resiste a ser traducido; no puede adoptar ninguna forma tangible porque se despoja de su 
efecto, de la esencia misma de su raison d’être: lo que podría determinarse como inefable. 
Los medios a través de los cuales se revela lo sagrado, en este sentido, son canales de 
comunicación autónomos que sirven a la manifestación de una experiencia límite, una 
que no se deja atrapar por los signos convencionales: en términos saussureanos, la 
relación entre significante, entendiéndolo como objeto, y significado en el propio término 
de lo sagrado es tensa hasta romperse: el significante no es capaz de contener, aunque sí 
es capaz de transmitir, el significado o la experiencia del significado, en este caso, del 
concepto debido a que por naturaleza este es incontenible e inagotable. La experiencia de 
lo sagrado escapa a la estructuración binaria del signo definido por Saussure, en términos 
lingüísticos: se trata de una experiencia que desborda cualquier intento de codificación 
sistematizada salvo la posibilitada por el orden que rige los lenguajes artísticos. De hecho, 
Marcel Mauss (1979) sugiere que no es indispensable que un fenómeno, en este caso, 
lo sagrado, llegue a su expresión verbal para que exista, lo que viene a confirmar dicha 
hipótesis. A pesar, sin embargo, de esto, lo sagrado consta de una serie de estructuras 
simbólicas que devienen de la necesidad de relacionar y/o identificar elementos u objetos 
correspondientes al mundo de lo sensible.
	 Centrando el discurso en los lenguajes que el arte emplea, desde una perspectiva 
a partes iguales conciliadora y abierta, Nelson Goodman (2009) alude a la denotación 
arbitraria como modelo de relación entre la representación, es decir, la imagen y el 
significado o concepto: en este sentido, cabe destacar que las artes operan de un modo 
no análogo: Goodman sostiene que, de entrada (Goodman, 2009, p.24), la propia 
representación implica una oposición, una antítesis frente a la idea de correspondencia 
directa entre imagen y realidad. Los lenguajes visuales de naturaleza representacional 
constriñen, en este sentido, desde su origen, las ideas que se resisten de forma natural 
a ser traducidas a un lenguaje con fines comunicativos. Lo sagrado y lo estético son, 
en este sentido, categorías difícilmente conciliables salvo desde un punto de vista en el 
que ambos conceptos se disgregan y reformulan a través de los intentos de diferentes 
clases de artistas por tratar de superar la crisis gramatical que atañe a la representación 
de lo sagrado en la época contemporánea, una crisis que no solo desafía los modos 
tradicionales de figuración, sino que exige repensar los lenguajes del arte como espacios 
de apertura simbólica más que como meros recursos representacionales y/o ilustrativos de 
lo numinoso. La anti-imagen, entendida en este sentido como forma de resistencia visual 
frente a la codificación tradicional del significado, es una estrategia estética que pone en 
cuestión la capacidad del lenguaje visual para captar lo inefable y encuentra en lo sagrado 
un territorio privilegiado de activación. En lugar de representar lo trascendente mediante 
signos y objetos materiales o recurriendo a narrativas de carácter iconográfico, la anti-
imagen opta por desplazar el foco hacia los procesos perceptuales, lo que permanece 
oculto, velado, o estructuralmente, enfatizando el carácter elusivo del término y la 
experiencia que lo respalda.



105
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

Fig.2: James Turrell. The Roden Crater, 1977-act.                                                               
Instalación. Desierto de Arizona, Estados Unidos.

	 Considerando, en este sentido, la expresión o, más certeramente, la representación 
de lo sagrado como anti-imagen, implica reconocer su carácter elusivo, inasible, y 
apelar a su vinculación con la experiencia y, en especial, la experiencia de lugar, se 
sostiene, precisamente, en el hecho de considerar al lugar no como un mero espacio 
físico, sino, (Tuan, 2001),  partiendo de una noción geográfica hasta extenderse a otros 
ámbitos que parten de la propia subjetividad e ideario cultural que cada individuo posee. 
Una construcción cultural asociada a diferentes valores que se identifican o permiten 
la manifestación de lo sagrado por medio de la vivencia, del estar-en-el-lugar: una 
experiencia liminal, de umbral, que desborda lo meramente representacional y se instala 
en el orden de lo simbólico.
	 Esta relación entre lo espacial y lo numinoso precede, sin embargo, al arte 
contemporáneo, y puede entenderse desde tres focos o puntos de vista (Counted, 
Meagher y Cowden, 2018, p. 2): el afectivo, el cognitivo y el temperamental. Estos 
enfoques configuran distintas formas de conexión que permiten a los individuos 
acceder a la experiencia de lo sagrado, entendida no solo como una vivencia religiosa 
tradicional, sino como una forma de relación simbólica y existencial con el entorno 
que está directamente relacionada con aspectos relativos a la experiencia del individuo 
y los factores socioculturales que configuran o influyen en su ideario. este sentido, el 
espacio arquitectónico determinado —o, en su defecto, cualquier espacio articulado 



106
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

con un sentido simbólico— aproxima al individuo a lo divino mediante los valores que 
dicho espacio comunica o encarna. El valor simbólico del lugar, en este sentido, no 
solamente reside en la aproximación que permite al individuo con respecto a un dios 
o la experiencia de lo sagrado, sino más bien responde a una concepción ampliada que 
conecta con un valor de lo sagrado que no se limita a un uso arquitectónico de lo espacial 
sino a un valor extendido, que abarca incluso lo ecológico, lo que los autores denominan 
como “ecological sacredness”, (en castellano, “sacralidad ecológica”) (Counted, et al. 
2018, p. 5), concepto que es posible relacionar con el origen de lo sagrado en términos 
antropológicos y que conecta de manera directa con el ideario de religiones fuera del 
orbe occidental cuya concepción de la sacralidad, más que basarse en una experiencia 
teofánica (Bentúe, 2003, p.236), se halla en la conexión con la naturaleza como forma 
de sacralización; esta concepción inmanente del misterio y lo sagrado se manifiesta en 
prácticas, símbolos y sensibilidades que no apelan a una entidad sobrenatural externa, sino 
al equilibrio, la armonía y la presencia implícita en el entorno: por ejemplo, el concepto 
japonés de “ma” (間), que se opone a la concepción eminentemente intelectual occidental 
del espacio y del tiempo al tratarse de una suerte de espacio intersticial que crea la propia 
experiencia, es decir, según apunta Nitschke (1966), un vacío dinámico en el que el lugar 
y el sentido emergen a partir de la propia experiencia: este vacío no es mera ausencia, 
sino una potencia reveladora, un ámbito en el que lo sagrado se manifiesta sin necesidad 
de una presencia teísta explícita o un código iconográfico específico. 
	 En todo caso, se puede afirmar que el desplazamiento contemporáneo del concepto 
de lo sagrado hacia el ámbito de la experiencia y, especialmente, de la experiencia espacial y 
perceptiva, supone una reconfiguración radical del paradigma representacional tradicional 
abogando por la inmersión como experiencia fundamental de evocación y contacto con lo 
inmanente. La propia representación implica, desde sus orígenes, una oposición frente a 
la idea de correspondencia directa entre imagen y realidad; una fractura que se intensifica 
en el contexto actual, donde los lenguajes visuales de naturaleza representacional se 
muestran insuficientes para captar o traducir aquello que, por su propia naturaleza, se 
resiste a ser codificado: frente al agotamiento del signo, la hipersaturación visual y el 
colapso de las narrativas trascendentes, el arte responde con una especie de condición 
estética de la inmanencia en relación a lo sagrado en la que la experiencia sustituye al 
símbolo, no pretendiendo ilustrar lo numinoso ni traducirlo a un lenguaje iconográfico, 
sino propiciar una apertura experiencial en la que lo sagrado emerge no como icono, como 
objeto, sino como acontecimiento en el espacio, respondiendo así en última instancia a su 
compresión como una dimensión latente en la experiencia misma del estar-en-el-mundo.

2.  Desplazamientos multifuncionales de lo sagrado en los contextos socioculturales 
contemporáneos. De la desmaterialización del signo a la elevación de la experiencia.

Como ya se ha visto con anterioridad, en la era contemporánea, el concepto de lo 
sagrado se ha transformado hasta el punto de dejar de identificarse de forma directa con 
la religiosidad tradicional o, en todo caso, se ha desplazado hacia manifestaciones más 



107
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

difusas, individuales y simbólicamente fragmentadas de sacralización. Ya lo sagrado ya 
no se presenta necesariamente vinculado a instituciones religiosas ni a dogmas, sino que 
emerge en la esfera de lo cotidiano o incluso de lo ecológico, configurando una experiencia 
menos trascendente y más inmanente, más íntima que normativamente establecida o 
inducida, que conecta con la reciente revalorización de la apuesta por la experiencia 
envolvente como objeto de la experiencia estética contemporánea: José Jiménez (2006) 
declara que el arte ha experimentado un cambio total a partir de tres grandes vías de 
experiencias estéticas que no son, precisamente, artísticas: el diseño, la publicidad y los 
medios masivos de comunicación. En este sentido, el arte urge por encontrar un nuevo 
camino al no ser considerado ya el principal vehículo de transmisión de imágenes ni 
el regidor de la escena visual, no hay un grand récrit en el que postular un discurso a 
través del cual se logre articular una visión unificada del mundo sensible. De hecho, el 
arte incluso se acaba apropiando de los recursos de estas disciplinas, tratando de tomar, 
desde ellas, herramientas formales y conceptuales que le permitan redefinirse y recuperar 
su potencia comunicativa en un contexto en el que ha perdido su papel protagónico: 
acaba convirtiéndose a sí mismo en experiencia, producida a partir de dispositivos y 
herramientas conceptuales y tecnológicas que buscan la inmersión del espectador, no 
solo como observador pasivo, sino como sujeto activo que forma parte de la obra misma 
en la que se involucra no solo perceptivamente sino físicamente. 
	 En este sentido, tal como señala Simón Marchán (2006, p.25) asistimos hoy a 
una “participación del sujeto que no sólo afecta a la obra o al proceso de su producción, 
sino también a él mismo en cuanto que se convierte en parte de la obra misma. Esta 
reconfiguración del rol del espectador, ahora inmerso en un tiempo real pero virtual, 
transformado en agente experiencial, permite comprender cómo el arte contemporáneo 
abre espacios simbólicos donde lo sagrado se desplaza y se reinscribe, no ya en claves 
trascendentes, sino en dimensiones de otra clase, dimensiones inmanentes, perceptuales 
y/o experienciales. Atendiendo al contexto sociocultural predominante en la sociedad 
occidental, nos hallamos inmersos en una etapa denominada como era posdigital, término 
que, según lo apuntado por el compositor de música electrónica Kim Cascone, fundador 
del término en el año 2000, determina una nueva etapa en la que la revolución digital 
se detiene y lo digital se integra con lo biológico, lo cultural y lo espiritual, generando 
experiencias híbridas, sensoriales, táctiles y tecnológicas (Rivera, 2021, p.5) Desde 
esta perspectiva, las obras que se tratan a continuación pueden ser comprendidas como 
manifestaciones específicas o cercanas a esta idea de desplazamiento, en las que la 
noción de lo sagrado se aborda a través de estrategias de inmersión sensorial, interacción 
tecnológica y reformulación simbólica, alejándose de su afiliación religiosa habitual y 
cuestionando o reformulando su vinculación con dicha afiliación, abriendo la puerta así a 
comprender lo sagrado desde perspectivas en diferido que tratan de describir su hecho en 
el contexto actual. 
	 En primer lugar, el trabajo del artista estadounidense James Turrell abre la 
puerta a esta noción de lo sagrado que permanece activa, aunque ya no en términos de 
trascendencia dogmática, sino en clave de experiencia perceptual radical. Turrell convierte 



108
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

la luz en materia, construyendo espacios-ambiente en los que el espectador se ve inmerso 
en una experiencia no solamente contemplativa sino inmersiva, que subvierte los marcos 
de percepción ordinarios, desde una perspectiva que se acerca a lo místico desde un 
vaciamiento simbólico que convierte la experiencia misma en el objeto de adoración: la 
intención del artista (en referencia a los denominados como “light and space artists”, es 
ofrecer una tabula rasa donde el participante viviría una experiencia propia y concreta 
(Butterfield, 1993); permitiendo así que lo sagrado emerja desde la propia percepción, 
casi ritualizada, y no desde una codificación religiosa establecida. Es el caso, por ejemplo, 
de The Roden Crater, una instalación-observatorio que Turrell proyecta en el desierto 
de Arizona, a poca distancia del Gran Cañón, durante la década de 1970 y que se ha 
convertido en una de sus obras más célebres hasta la actualidad, ya que aún no ha sido 
finalizada. Se trata de un proyecto que el artista inicia gracias a una beca de creación que 
le otorga el Guggenheim de Nueva York y que se convierte en su proyecto más ambicioso, 
en el que quizás confluye toda su trayectoria artística: una precisa construcción en la que el 
concepto de observatorio astronómico alcanza una dimensión casi templaria, comulgando 
lo científico con lo sagrado por medio de un espacio cuyo valor, precisamente, artístico, 
reside en la experiencia casi comulgativa con los episodios meteorológicos y astronómicos 
que el espectador experimenta en el lugar. El templo-cráter de Turrell emerge casi como 
un oasis en medio del desierto, entorno que no sirve solamente como telón de fondo para 
la obra sino con el que la propia construcción conecta revelando un sentido de lugar 
amparado en el término de “ecological sacredness” con una evocadora intensidad. 

 

Fig.3: Ahmed Mater, Ashab Al-Lal (2022) Instalación. 
Wadi AlFann, Arabia Saudí.



109
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

Por su parte, el artista saudí Ahmed Mater plantea en su proyecto Ashab Al-Lal (en 
castellano, “el reflejo está llegando”) ubicación de una instalación arquitectónica 
concéntrica a través de la que se accede, mediante un túnel, a una cámara subterránea 
que sirve como sala de exposiciones, en una llanura del Valle de las Artes (Wadi 
AlFann), un complejo repleto de obras e instalaciones de artistas y arquitectos de todo 
el mundo ubicado en el desierto de Al-Ula, al norte de Arabia Saudí. La propuesta de 
Mater incorpora dos espejos parabólicos que reflejan de forma síncrona en el exterior la 
imagen del visitante produciendo, en palabras del artista, un diálogo entre el alma y la 
naturaleza a través de la experiencia que la obra, en sí misma, es, no solo produce. La 
instalación, al igual que ocurre con la de Turrell, requiere el desplazamiento del visitante 
y lo convoca a realizar un recorrido físico —atravesar túneles, descender hacia o ascender 
a diferentes galerías o espacios— que opera como metáfora de un viaje interior, que 
termina comulgando con la experiencia de lo sagrado. Este gesto de implicar el cuerpo 
en el acceso a la experiencia remite directamente a narrativas en las que la experiencia 
sagrada se convierte en el culmen de un camino o es el camino en sí mismo: la película Sirat 
(2025), de Oliver Laxe, recientemente premiada con el Premio del Jurado en el Festival 
de Cannes, se sustenta en el término “ṣirāṭ”, que alude a una suerte de puente estrecho 
y desafiante que, en la tradición islámica, separa el infierno del paraíso. El filme sitúa a 
sus protagonistas en una travesía física, espiritual y sonora a través del desierto del Atlas, 
atravesando paisajes fronterizos, raves clandestinas y crisis existenciales que aluden a la 
itinerancia y el desplazamiento como forma de conexión con la experiencia de lo sagrado, 
desde una perspectiva radicalmente contemporánea, marcada por la hibridez cultural, la 
transformación simbólica y el colapso entre lo espiritual y lo profano. Hay concretamente 
un fotograma en el que se muestra al actor Sergi López pareciendo rezar con las manos 
abiertas —gesto asociado al rezo tradicional de la oración cristiana del Padre Nuestro— al 
ritmo de un beat electrónico en mitad de un campo de minas, junto al resto de personajes 
de la película. Esta escena concentra con fuerza la ambivalencia central de Sirat: el rito 
se mezcla con el trance, la oración con la vibración del bajo, el paisaje sagrado con el 
campo de batalla. La frontera entre lo secular y lo sacro se disuelve, y en su lugar emerge 
una espiritualidad del presente, corporal, incierta, profundamente personal y afectiva: lo 
sagrado no desaparece, sino que su sentido se parte, se abre (Nancy, 2009). Tanto el cráter 
de Turrell como Ashab Al-Lal como Sirat demandan del espectador una disponibilidad 
experiencial: no basta con mirar, hay que caminar, exponerse, entrar, entregarse al lugar. 
El espacio y el cuerpo se convierten en dispositivos de acceso a lo sagrado, no como 
dogma, sino como vivencia íntima, situada en lo más hondo del desplazamiento.
	 Esa disponibilidad experiencial del espectador a sentir en cuenta una interesante 
formulación que sirve de cierre para este apartado: como parte de Manifiesta 12, celebrada 
en Palermo, la performance-instalación Tutto (2018) de la arquitecta y artista italiana 
Matilde Cassani, que trabaja sobre sobre la relación entre identidad cultural, espacio 
urbano y, a menudo, la práctica religiosa, explorando los modos de inserción de lo sagrado 
el tejido cotidiano de las ciudades, desde lo íntimo hasta lo colectivo. La obra opera 



110
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

como bisagra entre el desplazamiento de lo sagrado y su saturación: si bien en las piezas 
anteriores el arte abre rutas hacia lo sagrado a través de la inmersión, el desplazamiento 
o el silencio, aquí Tutto exhibe una profanación festiva, un culmen, un todo, un exceso 
que convierte lo religioso en espectáculo. La piazza, a rebosar, se decora con estandartes 
bordados con personajes híbridos inspirados en la iconografía de diferentes religiones 
y la fiesta comienza cuando comienzan a sonar cánticos y a caer papeles de colores, 
recreando una celebración inspirada, según la artista, en la festividad de Santa Rosalía, 
patrona de Palermo. La experiencia de lugar que es, en sí misma, de nuevo, la obra, 
está directamente relacionada con el fenómeno que Peter Bayer (1994) apunta a que, 
como consecuencia de la globalización, está ocurriendo en relación a la religión como 
modo de comunicación social: del mismo modo en que la integridad del concepto de lo 
sagrado se fragmenta y resignifica, la propia religión pierde su estatus y se convierte en un 
modo más de comunicación simbólica en un entorno de circulación masiva, disipándose 
así su carácter institucional y normativo y emergiendo así un nuevo escenario en el 
que la sacralidad se banaliza, se reconfigura o incluso se recicla. Este escenario lleva 
a repensar la obsolescencia, y, en consecuencia, la desactivación y reapropiación de lo 
sagrado que sucede en la era contemporánea: precisamente Agamben (2002) señala que 
lo contemporáneo se define por su capacidad de mirar la oscuridad del presente, una 
oscuridad donde el brillo de lo sagrado ya no deslumbra, sino que parpadea entre residuos 
culturales que terminan profanando su sentido. 

.

Fig.4: Matilde Cassani. Tutto, 2018. Performance. 
Piazza dei Quattro Canti, Palermo, Italia. 



111
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

3.  Obsolescencia y profanatización de lo sagrado en la era posdigital. 

Tommy Malekoff. Desire Lines, 2019. Videoinstalación. Fundación Merz, Milán.

Habiendo estudiado a partir de las perspectivas que diferentes creadores aportan sobre el 
concepto de lo sagrado-desplazado en la contemporaneidad, es posible determinar que, en 
el contexto de la era posdigital, atendemos a una obsolescencia de lo sagrado en términos 
dogmáticos. Por ende, asistimos a un momento en el que, del mismo modo que no existe un 
relato preponderante que articule el sentido colectivo de lo trascendente, tampoco hay un 
lugar fijo para lo sagrado. La práctica artística contemporánea atiende a considerar, en este 
sentido, lo sagrado como pregunta abierta más que como respuesta codificada mediante 
un sistema iconográfico específico, propiciando intervalos, irrupciones, acercamientos 
que tienen que ver con la propia redefinición del concepto que, paradójicamente, trata de 
sobrevivir en su propia inestabilidad. 
	 Tommy Malekoff, en su obra Desire Lines (2019), pone de manifiesto este 
vaciamiento simbólico y emocional que afecta a lo sagrado como entidad eminentemente 
religiosa y lo transforma en una suerte de profanatización del sentido originario que lo 
produce. Se trata de una videoinstalación dividida en dos canales en las que se reproducen 
imágenes que muestran diferentes visiones de la América rural y periférica que 
corresponden, en su mayoría con no-lugares (Augé, 1992), espacios despersonalizados que 
se transforman poco a poco, gracias especialmente al montaje y la sonoridad envolvente 
en una sucesión de escenarios resonantes por medio del movimiento, del contacto con el 
territorio, y de una temporalidad que roza lo ritual sin serlo, casi culminando en una especie 
de epifanía que no llega pero se intuye. Malekoff, en este sentido, plantea una narrativa 
disruptiva anclada en una estética limítrofe, en la que las líneas del deseo (“desire lines”) 
—término que titula la pieza y que procede de un uso urbanístico que remite a los caminos 
informales trazados por el ser humano al desplazarse o moverse por una ruta distinta 



112
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

a la trazada o planificada— funcionan como metáfora de una búsqueda: la del cuerpo 
que se aproxima o experimenta lo sagrado desde su propia errancia, desde su propia 
condición. Peter Sloterdijk, en su teoría teológica del espacio, desarrollada a lo largo de 
su trilogía Esferas, concretamente en el segundo volumen (2017), se refiere a la época 
contemporánea como inmunodeficiente en términos simbólicos: la inminente desaparición 
de las esferas protectoras que daban sentido y otorgaban un amparo simbólico vinculado a 
los paradigmas evangélicos (Sloterdijk, 2017, p.505) que, desde Nietzsche, han provocado 
que el individuo haya quedado expuesto a una intemperie existencial más acentuada que 
nunca. Esto está directamente relacionado con el planteamiento que Malekoff, desde lo 
casi coreográfico de su propuesta, parece inducir al espectador a encontrar en la ritualidad 
que plantea un nuevo sentido de lo sagrado basado en la en la deriva, el desplazamiento, 
las frecuencias y ritmos que derivan de ellos y que conducen a, como ocurre en el film de 
Oliver Laxe, una forma de tránsito que, si bien no garantiza ninguna revelación, propicia, 
un estado de apertura, de exposición sensible ante lo desconocido que se convierte en 
objeto de adoración por la experiencia que suscita y provoca en el individuo. 
	 Ambos enfoques, plantean la existencia de una nueva sacralidad no normativa 
fundamentada, en este sentido, en la capacidad del cuerpo y la percepción para afectar y 
ser afectados por la experiencia del entorno, casi directamente aludiendo al término de 
“ecological sacredness”, que anteriormente mencionaba. Contradiciendo a Sloterdijk, no 
se trata únicamente de una inmunodeficiencia simbólica, sino de una aceleración constante 
y cada vez más vertiginosa de las formas de experiencia, que vacía de sentido cualquier 
narrativa dominante, pero que, en consecuencia, abre brechas perceptivas, brechas que 
se corresponden con espacios, con imágenes, que cobran un nuevo sentido y en las que 
parece reinstalarse lo numinoso. Este desplazamiento continuo, esta sacralidad en tránsito, 
apunta a una condición contemporánea donde lo sagrado sobrevive, paradójicamente, 
gracias a, como referíamos al principio, a su inestabilidad: como intervalo perceptivo 
entre el sujeto y el mundo.

Concha Prada. Vacío cuántico, 2022. Instalación. Dibujo digital. Centro Niemeyer, Avilés. 



113
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

	 En Vacío cuántico (2022), la fotógrafa Concha Prada instala en el Centro Niemeyer 
de Avilés un panel de más de cuatro metros de largo en el que, a partir de fotografías de 
motas de polvo obtenidas por medio de un microscopio electrónico compone un paisaje 
cósmico que remite a la infinitud del universo. La artista recrea un espacio en suspensión 
empleando la imagen como recurso para abrir una ventana a la contemplación por medio 
de una estrategia que nace a raíz de la paradoja perceptiva que plantea la obra: la de 
elevar lo imperceptible a la escala de lo sublime, introduciendo al espectador en una 
experiencia casi mística a partir de algo fútil. El contacto con lo micro y lo marco, la 
presencia del cuerpo como sujeto activo, como vehículo de lo inefable que sustituye a las 
imágenes simbólicas que, tradicionalmente, han sido el objeto de adoración de lo sagrado, 
ahora su sentido se desplaza hacia otras formas, tangible o intangibles, de activación o 
reverberación. Lo sagrado, en este marco, termina por no aparecer como creencia, sino 
como afectación, profundamente relacionada con la experiencia propia del sentir desde 
los márgenes hasta el interior: la experiencia de lugar sustituye a la adoración icónica 
en tanto que lo sagrado, en este sentido, se despliega en forma de campo expandido 
perceptivo-sensible. Un campo que induce a preguntarse si las experiencias itinerantes 
que lo conforman, como toda experiencia, están ya completamente profanadas: al fin y al 
cabo, lo posdigital se caracteriza por la integración de lo hipertecnológico en lo cotidiano: 
¿lo sagrado no termina siendo, en este sentido, otra cosa más que otra percepción 
intensificada de lo banal?

4. Conclusiones 

Las palabras de los profetas están escritas en las paredes de los metros                                          

El sonido del silencio, Simon & Karfunkel

La experiencia del vacío es la experiencia por antonomasia que afecta a la creencia en 
el mundo hipervisual. En nuestra época, las tres características de la experiencia son la 
totalidad, la inmediatez y la transformación. Todo lo que se experimenta es constantemente 
sustituido por nuevas formas de experiencia que cambian nuestra manera de ver el 
mundo de manera constante, condición que refleja la naturaleza líquida de la modernidad 
avanzada descrita por Bauman (2000), en la que la incertidumbre se convierte en el rasgo 
esencial de la existencia humana. 
	 En este marco, el símbolo sagrado ya no se define por su permanencia o dogma, 
sino que se desplaza hasta un abrazamiento total de la experiencia, propiciada y encarnada 
en el cuerpo del sujeto que se abre, finalmente, al espacio en el que sucede. Lo sagrado se 
establece como una pregunta más que una respuesta, una senda más que un refugio, aunque 
desplazada, desterritorializada, pero profundamente operativa, aún, en lo experiencial, en 
lo indecible (Otto, 1996), lo tangible (intactilis), y que conecta con áreas que remiten, en 



114
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

común, a la dimensionalidad interior y el contexto sociocultural en el que se inscribe el 
sujeto como factor determinante de la experiencia sagrada. El arte contemporáneo, como 
herramienta no solo de construcción sino también de transmisión de dicha experiencia 
a través de los nuevos medios que emplea en sus prácticas intermediales, se configura 
quizás como el espacio privilegiado donde la sacralidad, en sus múltiples y casi infinitas 
manifestaciones, puede encontrar nuevas vías para manifestarse. 
	 Preguntarse qué es hoy lo sagrado implica, por ende, cuestionar cómo las prácticas 
artísticas y culturales funcionan no solo como elementos constitutivos de la identidad 
colectiva, sino también como espacios dinámicos de reconstrucción y potentes métodos 
de resignificación simbólica capaces de generar nuevas formas de sentido en un mundo 
en constante transformación.
 

Referencias

AGAMBEN, G. (2002). Lo que queda de Auschwitz: El archivo y el testigo. Homo sacer 
III. Valencia: Pre-Textos.

BAUMAN, Z. (2000): Modernidad líquida. Barcelona: Paidós. 
BAYER, P. (1994): Religion and globalisation. (Theory, Culture & Society Series) 

Londres: SAGE Publications.
BENTUÉ, A. (2003): Concepción del espacio sagrado en algunas religiones no cristianas. 

Teología y Vida, Vol. XLIV, pp. 235-249. Santiago de Chile: Pontifica Universidad 
Católica de Chile;  http://doi.org/10.4067/S0049-34492003000200009 

BUTTERFIELD, J. (1993): The Art of Light + Space. Nueva York: Abbeville Press.
COUNTED, V.; MEAGHER, B.; COWDEN, R. (2024): The Nature of Spiritual Ties 

to Place: A Conceptual Overview and Research Agenda; https://doi.org/10.1089/
eco.2022.0078

ELIADE, M. (1981): Lo sagrado y lo profano. Trad: Luis Gil. Madrid: Guadarrama.   
GOODMAN, N. (2009): Los lenguajes del arte. Una aproximación a la teoría de los 

símbolos. Barcelona: Paidós. 
JIMÉNEZ, J. (2006): Teoría del arte. Madrid: Tecnos. 
JIMÉNEZ, S.P. (2010): La redefinición de la experiencia estética en el arte 

contemporáneo. Buenos Aires: Universidad Internacional de La Plata. https://
sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/39033/Documento_completo.
pdf?sequence=1&isAllowed=y

MARCHÁN, S. (2006): Entre el retorno de lo Real y la inmersión en lo Virtual. 
Consideraciones desde la estética en las practicas del arte, en MARCHÁN, S. 
(2006): Real-virtual en la estética y la teoría de las artes, pp.29-59. Barcelona: 
Paidós. 

MAUSS, M. (1979): Sociología y antropología. Madrid: Tecnos. 



115
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

Número 29
Los cuerpos a través del arte para 
habitar el mundo.
Enero  2026

NANCY, J.L. (2009): La declosión (Deconstrucción del cristianismo, 1) Trad. Guadalupe 
Lucero. Buenos Aires: Ediciones La Cebra. 

NITSCHKE, G. (1966): Ma – The Japanese Sense of Place in old and new architectural 
planning. Architectural Design, mar. 1966, pp.113-156. Londres: Architectural 
Design Press. 

OTTO, R. (1996): Lo santo, lo racional y lo irracional en la idea de Dios. Trad. Fernando 
Vela. Madrid: Alianza Editorial. 

RIVERA, J.C. (2021): El resurgir de la belleza en la era posdigital. Contexto, relevancia 
y actualización del término desde la estética contemporánea. ANIAV; Revista de 
Investigación en Artes Visuales, nº9, pp. 14-23. Valencia: Universitat Politècnica 
de València; https://doi.org/10.4995/aniav.2021.14939

SLOTERDIJK, P. (2017): Esferas II. Trad. Isidoro Reguera. Madrid: Siruela. 
TUAN, Y.F. (2001): Space and Place: The Perspective of Experience. Minessota: 

University of Minessota Press. 
WUNENBURGER, J.J. (2006): Lo sagrado. Trad. M. Belén Bauzá. Buenos Aires: Biblos. 


