
1
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

Dolor y espiritualidad.  Conceptos 
presentes en las mujeres artistas como 
medio de reivindicación
Pain and spirituality. Concepts present in women artists as 
a means of reindivication
 
Alejandro Mañas García
Universitat Politècnica de València, España
alejandro.manas.garcia@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6844-7226 

Leticia Fayos Bosch
Universidad de Zaragoza, España
letyfayos@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7237-2792

Resumen
Esta investigación quiere mostrar a través de una serie de artistas contemporáneas que 
utilizan como medio de reivindicación procesos creativos donde el concepto de dolor se 
hace explícito, unas con el fin de alcanzar otras realidades y otras por la misma vivencia. 
Un proceso donde la espiritualidad se  manifiesta como un camino de descubrimiento que 
les permite alcanzar otras realidades y una rica estética. Artistas que han tenido también 
como referentes a grandes maestras de la espiritualidad. Producciones que no solo sirven 
a las artistas para mostrar el sufrimiento, sino como un medio de lucha en esta sociedad 
para reivindicar los derechos de la mujer. Un hecho que no solo se da por individual, sino 
de forma colectiva, en ese sentido este artículo muestra cómo diferentes artistas utilizan 
los mismos conceptos, incluso siendo un medio donde comisarios y agentes artísticos han 
dejado testimoniado a través de exposiciones.

Sugerencias para citar este artículo:

Mañas García, Alejandro y Fayos Bosch, Leticia (2023). «Dolor y espiritualidad.  
Conceptos presentes en las mujeres artistas como medio de reivindicación», Tercio 
Creciente, 

Recibido: 07/08/2022
Revisado:  06/05/2023
Aceptado: 07/05/2023
Publicado: 01/07/2023



2
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

	 Hemos querido que el presente estudio en su metodología fuese dúctil, adaptándose 
a las diferentes situaciones que ha propiciado nuestra investigación en los diversos 
campos y disciplinas que hemos tenido en cuenta. Texto que se ha transcrito a partir 
de una metodología de investigación fundamentada en el cruce de diferentes referentes 
bibliográficos, relacionados con los conceptos tratados. Los que más tarde se han analizado 
tras la selección de aquellos aspectos que nos sirvan de marco referencial y conceptual. 
La investigación responde, por un lado, a la especificidad en el ámbito de las Bellas 
Artes, apoyado en el análisis y la consulta del propio contexto de la práctica artística. 
Para ello se ha indagado en escritos de especialistas, catálogos de exposiciones, críticas 
de arte, monografías de artistas, revistas de arte, artículos y, se ha visitado exposiciones 
y colecciones de arte. Más tarde, se ha procedido a una selección y catalogación de 
creadoras plásticas y obras significativas para los intereses específicos del tema.

Palabras clave: dolor, espiritualidad, arte contemporáneo, feminismo.

Abstract 
This research wants to show through a series of contemporary artists who use creative 
processes as a means of demand where the concept of pain is made explicit, some to reach 
other realities and others for the same experience. A process where spirituality manifests 
itself as a path of discovery that allows them to reach other realities and a rich aesthetic. 
Artists who have also had great teachers of spirituality as references. Productions that not 
only serve the artists to show suffering, but as a means of struggle in this society to claim 
the rights of women. A fact that not only occurs individually, but collectively, in that sense 
this article shows how different artists use the same concepts, even being a medium where 
curators and artistic agents have left testimony through exhibitions.
	 We wanted the present in its methodology to be ductile, adapting to the different 
situations that our research study has caused in the various fields and disciplines that 
we have taken into account. Text that has been transcribed from a fundamental research 
methodology in the crossing of different bibliographical references, related to the concepts 
treated. Those that have been analyzed later after the selection of those aspects that serve 
as a referential and conceptual framework. The research responds, on the one hand, to 
the specificity in the field of Fine Arts, supported by the analysis and consultation of the 
context of artistic practice. To this end, specialized writings, exhibition catalogues, art 
reviews, artist monographs, art magazines, articles and exhibitions and art collections have 
been visited. Subsequently, a selection and cataloging of plastic creators and significant 
works for the specific interests of the subject have been made.

Keywords: Pain, Spirituality, Contemporary art, Feminism.



3
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

1. Introduction

«El hombre sabe que de todas sus facultades, una no tiene límite: la de sufrir. En 
el dolor siempre se puede ir más lejos»1.

El dolor es una sensación, una dimensión del ser humano, este se presenta como una 
cuestión poliédrica y difícil de abordar, esta sensación en ocasiones puede estar provocada 
bien por factores internos o externos. Dentro de los factores internos estos pueden ser 
físicos o psicológicos, alcanzando ambos dos niveles y estados que en ciertas personas 
además de la consecuente desdicha que produce esa sensación, ofrecen una resolución 
hacia una forma de expresión que en ciertos casos bien conducida o representada, les 
llevan a la creación artística. 
	 Es esta sensación junto con otra característica del ser humano, la espiritualidad, 
las cualidades elegidas como punto de partida para la elaboración este estudio y en el 
que visitaremos una serie de artistas y obras, sus referentes y antecedentes artísticos que 
bien han servido como ejemplo e inspiración a estas artistas, que a su vez se han servido 
de experiencias y vivencias de personajes históricos que les han guiado en su camino de 
búsqueda y creación. 
	 La conjunción del dolor y la espiritualidad han devenido a lo largo de la historia 
como un tándem casi siempre inseparable, sobre todo por la resiliencia y resistencia de la 
historia de las mujeres que a continuación desgranaremos para hilar un relato que recoja 
el sentir heredado por estas pioneras y en qué modo o efecto a influido en las generaciones 
de artistas contemporáneas posteriores. 
	 Desde siempre ha existido un elemento presente en la vida y la creación de 
determinadas artistas, la espiritualidad, esta se da tanto en forma de práctica como de 
búsqueda, ya sea a nivel interno o exterior, como algo elevado e inalcanzable pero a la vez 
necesario y constante. Esa espiritualidad ha sido practicada y experimentada a lo largo de 
la historia por diversas mujeres de relevancia a lo largo del tiempo, convirtiéndose así en 
referentes y ejemplo para la posteridad. 
	 Es por eso qué muchas artistas contemporáneas han optado por la búsqueda 
interior, el cultivo de la espiritualidad y la práctica artística como opción vital y medio 
de supervivencia frente al mundo. Son estos referentes históricos quienes acompañan a 
numerosas artistas en la aventura de esta búsqueda y práctica, de adentrarse y sumergirse 
en la interioridad de un mundo propio, misterioso y por tanto espiritual. Es en esa 
espiritualidad donde ciertas artistas han encontrado en las maestras espirituales de la 
historia como Hildegard von Bigen (1098-1179), Juana de Arco (1412- 1431) o santa 
Teresa de Jesús, mujeres que, en el espacio de su lucha diaria en esa búsqueda constante, 
participaron del dolor y fueron hábiles de pasar todos los estadios hasta llegar al éxtasis. 
Actualmente son numerosas las artistas que se vuelcan en la búsqueda de su espacio 

1	 Michel, Aimé: El misticismo. El hombre interior y lo inefable. Estudio de los fenómenos 	                	
              emanantes de la mística, del ascetismo riguroso y de los milagros. Barcelona, Plaza & Jánes, 	
               1979, pp. 118-119.



4
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

interior, un camino espiritual, en el que el dolor se hace partícipe.
	 El dolor es una constante en el arte, es por esto que encontramos un sinfín de 
representaciones del dolor en diferentes estadios, niveles y de índole muy diversa donde 
se hace evidente, por un lado, el dolor físico, el provocado, el soportado y al que se 
somete y por otro lado, uno mucho más interesante, inteligible y muchas veces infinito, 
el dolor psicológico, donde la espiritualidad está implícita y participa de una forma 
evidente. En cuanto al dolor físico, es inducido como un recurso creativo, como una vía de 
conocimiento. Ante ello, los artistas se provocan el dolor físico como medio de resistencia. 
Toda una prueba de purificación, que no tiene nada que ver con una afición morbosa y 
masoquista por el sufrimiento en sí mismo, sino como un acceso de comprensión interior 
y de búsqueda. Las artistas mediante el dolor físico provocado, representado mediante 
acciones y performances, han querido comprobar su propio autocontrol, resistencia, 
autodisciplina e incluso como medio o vía para alcanzar otras realidades, una senda hacia 
lo trascendental2. Como ejemplo de ello, podemos enumerar a artistas como Hanna Wilke, 
Marina Abramovic, Gina Pane o Ana Mendieta.
	 En cuanto al dolor psicológico, aparece en el proceso de exploración llegando a 
ser trascendental y aprendiendo de tal experiencia. Por tanto, el dolor físico se diferencia 
del psicológico en que el primero es inducido, consciente y sensorial, y el segundo, 
deviene ante el proceso de la experiencia. El dolor y el sufrimiento psicológico, e incluso 
el tormento producto de esa vía de investigación espiritual hace que el ser humano genere 
una ausencia existencial cuando el hombre en busca de esa perfección del alma reprime 
todo acto que conlleve a una comodidad de la vida terrenal. Como Santa Teresa de Jesús, 
donde su mística es afrontada con toda normalidad conjuntamente con el dolor, sin coste 
alguno. Con lo que después aprende de él, extrayendo de ese proceso el conocimiento. 
Este camino se toma en el más puro silencio y en la dilación de una esperanza que nunca 
abandona. Incluso la belleza en exceso también puede provocar un cierto dolor o hasta las 
personas con sensibilidad extrema, como afirma Manuel Pérez3, sufren un dolor vital más 
intensamente que otros, a los que su torpeza les facilita muchas cosas.
	 El dolor es uno de los factores que participa en el proceso creativo del propio artista. 
Así mismo, Manuel Pérez nos afirma que esta introversión conlleva un vaciamiento, que 
implica «un sufrimiento extramundano»4. Así como Evelyn Underhill quién atestigua 
que este estado doloroso de esa búsqueda es un «periodo de auténtico combate entre los 
elementos inarmónicos del yo, entre sus resortes de acción inferiores y superiores; de 
duro esfuerzo, de fatiga, de amargo sufrimiento y múltiples desilusiones»5. Según plantea 
Underhill, el artista es tendente a este dolor psicológico producido por la marginación, por 
las frustraciones, por la duda, por la desesperación, dolor derivado a veces en el proceso 

2	 Cf. Heartney, Eleanor: Arte & hoy. New York, Phaidon, 2013, p. 220.
3	 Cf. Hartman, Eduard. v: Filosofía de lo bello. Una reflexión sobre lo Inconsciente en el arte. 	
                Estudio preliminar, traducción y notas: M. Pérez Cornejo. Valencia, Universitat de València, 
                2001. p. 44.
4	 Íbid: p. 28.
5	 Underhill, Evelyn: La mística. Estudio de la naturaleza y desarrollo espiritual. Madrid, Trotta, 	
                2006, p. 250.



5
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

de la creación, que se convierte en tormento. Este arrebato producto de la creación en el 
artista, procede de lo absoluto, de la búsqueda interior. 
	 El arte tiene la consideración de que también puede ser una salida a las capacidades 
transformadoras del ser, en la cuestión del dolor es una vía para alcanzar un mayor 
conocimiento cómo las maestras espirituales nos han dejado relatado. En definitiva, este 
dolor tiene que ver con la búsqueda del misterio y su exploración: mi yo. Ejemplo de ello 
es Marina Abramovic donde trabaja con la resistencia física y psicológica del dolor como 
nos comenta Fietta Jarque:

Se ha cortado la piel con navajas y cuchillos, se ha sometido al fuego, ha tomado drogas 
que la inducían a la catalepsia totalmente pasiva mientras incitaba al público a usar su 
cuerpo todo tipo de integumentos que podían causarle dolor, daño o placer6.

	 Abramovic nos afirma que su trabajo busca que «establezca conexiones con 
nuestros desconectados ‘yoes’»7.

La presencia del dolor en el arte

Son muchas las artistas que han trabajado con el dolor como una constante, como algo 
cotidiano e inherente a su ser, a veces como una parte, como un todo o como una extensión 
del mismo, para así mostrar su día a día, su realidad o el dolor mismo. En este sentido, 
el dolor se presenta como un punto de partida a su obra tanto físico como del alma, y/o 
como una reivindicación. Ejemplo de ello es la artista Sophie Calle que con la exposición 
titulada Exquisito dolor (2015) realizada en el Museo de Arte del Banco de la República 
(Colombia), nos expone un particular y personal viaje interior mediante fotografías y 
experiencias donde transmuta la experiencia dolorosa en una obra conceptual. También 
contamos con otro ejemplo en la artista Elena del Rivero que con su muestra titulada El 
archivo del polvo (2019), nos muestra el dolor causado por la guerra de Irak, obra que fue 
expuesta en las Naves matadero de Madrid, una representación de la fragmentación y la 
memoria humana, de la dimensión colectiva del dolor y la cristalización de una sensación 
colectiva resuelta de forma que es comprendida y compartida por todos.  Por otro lado, la 
artista Alicia Framis a través de su exposición Habitaciones prohibidas (2013), realizada 
en la galería Juana Aizpuru, reflexiona sobre el papel que tiene el dolor y la memoria a 
través de sus instalaciones, donde nos plantea la posibilidad de olvidar o no el dolor, de la 
idoneidad de evitar sentir dolor al recordar, del trauma y la moral, de la experiencia y el 
olvido, de la felicidad y el recuerdo, en definitiva, de la libertad. 
	 Otra de las exposiciones a destacar sobre el dolor es la que la artista Teresa Cebrián 

6	 Jarque, Fietta: Cómo piensan los artistas. México, Fondo de Cultura Económico, 2015p. 92.
7	 Rico, Juan. Pablo: «Marina Abramovic: “The briedge / El puente”. La representación de una 	
                historia en permanente transición», en Rico, J. P: (com.), Marina Abramovic. The Bridge / El 	
               Puente [cat. expo]. Valencia, Consorci de Museus de la Comunitat Valenciana, 1998, p. 47.



6
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

celebró en el Centro del Carmen titulada El Largo Viaje (2018). En ella Cebrián plasma a 
través de sus obras su propia enfermedad. Su obra cobra una oscuridad enigmática que es 
producto estético de su propio dolor y sufrimiento, con el fin de enseñarnos los determinados 
problemas de su vida diaria y con ello, para hablarnos de una sociedad mediatizada. 
Art al Quadrat a través de su muestra Yo soy. Memoria de las rapadas, realizada en el 
MUVIM (2018) reivindica el papel de la mujer en la historia, en concreto en la Guerra 
Civil española. Centrándose en aquellas que fueron capaces de alzarse y gritar en contra 
del sistema patriarcal. Siendo estas, marcadas por reclamar sus derechos haciéndoles 
padecer todo tipo de vejaciones. Es por ello, que Mónica y Gema componentes de Art al 
Quadrat, mediante la acción de cortarse el pelo, nos representan a aquellas mujeres que 
gritaron por la libertad y fueron calladas por el régimen. Como comprobamos, el dolor es 
un concepto también presente en tantas mujeres como Frida Kahlo, Tracey Emin, Cindy 
Shermann, Rineke Dijkstra, Paula Rego, etc., y que sigue vigente hoy en las creaciones 
de las artistas y en muchas exposiciones donde las creadoras están recuperando el espacio 
museístico.
	 Recordemos que la visión en occidente ha sido predominada por la mirada 
masculina, borrando en muchos casos a figuras pioneras que merecen un lugar destacado 
en nuestras conciencias artísticas. Por ejemplo, Ende, considerada la primera pintora de 
la historia activa en el norte de España, que iluminaba códices en el siglo X y que firmaba 
Ende pintrix et Dei aiutrix (Ende, pintora y sierva de Dios) y que ya fue silenciada en 
su propia época8. María de Zayas, Ana Caro y Juana Inés de la Cruz fueron mujeres 
que defendieron la Querelle en España, «en donde se reforzó la moral represiva con la 
contrarreforma, como ha mostrado Teresa Langle de Paz»9. En España seguimos con unos 
cuantos siglos de retraso en cuestiones de feminismo, en el que recientemente el museo 
del Prado ha dedicado una exposición que pone de relevancia tras 200 años de retraso, una 
muestra con la pintura de Clara Peeters. Una Institución museística en la que, de sus 8000 
cuadros pertenecientes a sus fondos, solo 45 son de mujeres. Y de los expuestos solo tres, 
son creadoras10. No serán los únicos ejemplos, en cuanto a las artistas contemporáneas, en 
el Pompidou en el 2009 cuando quisieron realizar una exposición sobre artistas mujeres 
elles@pompidou, se dieron cuenta de las pocas obras de mujeres que formaban parte de 
su colección, teniendo que adquirir obra.

Arte, dolor y espiritualidad: cinco exponentes

En concreto en este artículo exponemos aquellas mujeres que han sido de nuestro interés, 

8	 Patton, Pamela: Dictionary of Women Artists, Vol. I. Delia Gace. Taylor & Francis, 1997, p. 498.
9	 Solana, Guillermo., Villa, Roció. de la, Gallardo, Carmen., & Valcárcel, Amelia: Heroínas [cat. 	
                expo]. Madrid, Museo Thyssen-Bornemisza – Fundación Caja Madrid, 2011, p. 69.
10	 Helena & Angel: La única mujer con cuadros expuestos en El Prado, 20minutos, 05/03/2012,  	
                [en línea] https://blogs.20minutos.es/trasdos/2012/03/05/la-unica-mujer-cuadros-el-prado/  [vi	
                sitado el 20/03/22]



7
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

tanto como referentes de nuestros estudios como investigaciones personales, unas como 
mujeres luchadoras que nos hablan de un dolor pasado, otras como búsqueda personal 
donde el dolor es investigado como camino espiritual como Marina Abramovic, Gina 
Pane, Anna Mendieta y otras quienes las han sufrido personalmente como Hanna Wilke. 
Pero no solo tienen en común el concepto del dolor, sino como mujeres reivindicadoras 
de sus propios derechos y como camino trascendental de búsqueda. Y quienes también, en 
algún momento en su proceso creativo como inspiración han tenido a mujeres espirituales 
como referentes como puede ser Marina Abramovic con santa Teresa de Jesús y Juana de 
Arco o Gina Pane quien comenta que esas mujeres le fascinan, sobre todo en el «momento 
que han traspasado los límites del cuerpo carnal»11.
 	 En primer lugar, queremos hablar de la capacidad de Marina Abramovic (Belgrado, 
1946) para explorar los límites del arte a través de su cuerpo. La artista en sus comienzos 
trabajó individualmente, pero fue en los años 1947 al 1988 cuando trabajaría con su 
compañero Frank Uwe Laysiepen, conocido como Ulay, quien dejó estela en su vida. Sus 
primeras acciones como Rhythm 10, 1973, Rhythm 5, 1974, Rhythm 2, 1974, o Thomas 
lips, 1975, son muestras de la expresión del dolor en su obra. Un trabajo donde buscó 
más allá del dolor, la resistencia y sus propios límites físicos. Estos trabajos le sirvieron 
a la artista para tomar conciencia de la fuerza del espíritu y de su mente, descubriendo su 
capacidad para controlar su propio cuerpo. 
	 A partir de este descubrimiento, Abramovic empieza a interesarse por otras 
experiencias de diferentes culturas en busca de otros procesos espirituales con los 
mismos mecanismos de conocimiento, como la cultura tibetana, los sufís o los ascetas 
del desierto, con el fin de investigar nuevas orientaciones para su trabajo. Marina es 
esa artista que busca una nueva vía espiritual en esta sociedad repleta de tecnología y 
medios audiovisuales, hacia una nueva comunicación humana que traspasa los niveles de 
conciencia y comunicación, la investigación y la creación de nuevos espacios espirituales 
para el hombre del siglo XXI. En sus acciones siempre ha habido reminiscencias de 
provocación, donde pone a prueba su resistencia ante una situación opresiva o peligrosa, 
como la obra en Light / Dark, 1977, en la cual aparecen arrodillados y Ulay bajo una 
iluminación tenue, dispuestos a bofetearse hasta que uno decida parar, como si de unos 
mártires se tratase para alcanzar esa experiencia del dolor y transcendental. 
	 El dolor es una invariable en esta artista, como podemos ver en su grabación 
titulado The Onion, 1996 (Fig. 1), donde en un primer plano observamos a la artista con 
sus labios carmín, sosteniendo una cebolla cruda. La acción consiste en devorar la cebolla 
con grandes y placenteros mordiscos, como si de una fruta dulce se tratase, mientras 
su cara se observa el sufrimiento del picor en la boca, escozor que llenan sus ojos con 
lágrimas, expresión que nos produce también una sensación incomoda de dolor por la 
acción de devorar la cebolla mientras sin parpadear frente a un haz de luz, la artista 

11	 Duplaix, Sophie: «Gina Pane, terre-artiste-cel» en Aliaga, J. V: (com.): Gina Pane. Intersecciones 	
              [cat. expo]. León, MUSAC. Museo de Arte Contemporáneo de Castilla y León, 2016, p. 105.



8
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

explora los límites entre la voluntad y la resistencia física.

 

Fig. 1. Marina Abramovic. The onion, 1998. Link: https://elephant.art/time-marina-abramovic-
ate-raw-onion/ 

	 Para Marina Abramovic el performance es un acto chamánico, un trance donde la 
enorme cantidad de energía vital liberada exorciza el alma.  Toda su obra nos ofrece una 
honestidad y una vida encarnada por el amor al arte y por el mostrarse totalmente desnuda 
a través del mismo. Marina adquiere una búsqueda espiritual a través de la exploración de 
los estados de conciencia y las luchas de la mente. La falta de miedo al dolor corporal ha 
marcado el arte de la artista, llevando a casi toda su obra el cuerpo al límite, torturándolo 
literalmente. Donde la creadora afirma que el artista para que sea bueno, debe asumir una 
vida de sufrimiento, porque sólo así llega la verdadera inspiración. 
	 Desde un trabajo muy similar al de Marina Abramovic, en cuanto al cuerpo como 
su propio soporte experimental de autoconocimiento, se nos es imprescindible hablar 
de la artista franco-italiana Gina Pane (Biarritz, 1939 - Paris, 1990). Mujer que trabaja 
con una: «estética subversiva de la resistencia que elabora una mitología del sacrificio 
y la salvación que se extiende en los años sesenta y setenta por Europa y Norteamérica, 



9
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

denunciando el sufrimiento humano y los mitos y delitos del poder»12. A lo que José 
Miguel G. Cortes dirá: 

su cuerpo se hará carne, y como tal sujeto al placer y al dolor, tomará consciencia de las 
pulsaciones de la muerte y amorará la infinitud, tratando mediante el sufrimiento (como 
los mártires y místicos cristianos) de fundirse con lo intemporal. A través del dolor se 
puede llegar al conocimiento, a una toma de conciencia del cuerpo que somos y de las 
limitaciones que la sociedad nos impone13.

	 Pane utilizó el dolor y la lesión como lenguaje y efecto purificador, donde «la 
herida condensa y define su trayectoria»14. La artista pasó su infancia en Italia, siendo en 
1960 cuando se trasladó a París donde cursó sus estudios en la escuela de Bellas Artes. La 
artista falleció prematuramente de cáncer en 1990. 
	 Pane, expuso a su cuerpo a duras pruebas, y lo utilizó como método de trabajo a 
lo largo de su vida artística junto a materiales como cuchillas de afeitar, vidrios o agujas 
de coser y elementos simbólicos como la leche, la miel, la sangre o el fuego. Se producía 
lesiones o cortes en su piel revalorizando el sufrimiento y poniendo de relieve una visión 
doble del cuerpo: como símbolo de fecundidad y objeto sexual y como vehículo para la 
regeneración interior y la huida de la muerte, la búsqueda de la inmortalidad. Para Pane, 
la exploración de la dimensión física del cuerpo implica, de este modo, un componente 
místico (las heridas toman forma de cruz cristiana). La artista utilizó el dolor causado en 
su propio cuerpo como elemento comunicativo en el que mostraba la vulnerabilidad del 
mismo. Sus heridas son lesiones voluntarias por donde el cuerpo se debilita, se evade la 
vida y se entra en una nueva situación mental y física que la artista cree necesaria. Su 
cuerpo, espacio de dolor y placer, se refunde en un nuevo estadio simbólico donde no 
existe la alienación corporal. Lo que queda de la herida en la superficie corporal es la 
cicatriz, como una memoria de una vida transitada.
	 Desde otra mirada, Ana Mendieta (Cuba, 1948 - Nueva York, 1985) artista 
polifacética, tocó diferentes disciplinas artísticas (performances, body art, vídeos, 
fotografías, dibujos, instalaciones y esculturas), pero en cada una que trabajó, dejó su 
huella particular. Se formó artísticamente en la Universidad de Iowa, participando del 
expresionismo, pero pronto cambió su perspectiva de trabajo y sus intereses ingresando en 
la Program and Center for New Performing Arts, empezando a practicar la performance 
y el body art, siendo su cuerpo el escenario de un medio para el arte.
	 Los conceptos en los que trabajó a lo largo de su carrera artística fueron la 
naturaleza, el exilio, lo espiritual, lo femenino y el dolor entre otros. Dentro de su plástica 
el uso de la sangre, la utiliza para hablarnos de la catarsis física y espiritual, elementos 
muy próximos a la iconografía y la simbología católica. Elementos que la artista utilizó 

12	 Soláns, Piedad: «Arte y resistencia», en Revista Lápiz n.º 167, 2000, p. 24.
13	 Aznar, Sagrario: El arte de acción. Donostia-San Sebastián, Nerea, 2000, p. 68.
14	 Aliaga, Juan Vicente: «Gina Pane, intersecciones», en Aliaga, J. V. (com.): Gina Pane. 	          
              Intersecciones [cat. expo]. León, MUSAC. Museo de Arte Contemporáneo de Castilla y León, 	
               2016, p. 11.



10
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

como medio de regeneración vital, social y cultural. En lo que se refiere al uso de la 
sangre, Mendieta no buscó la catarsis por medio de su cuerpo sometido al dolor, sino 
como a una herida figurativa y espiritual.  
 	 Louise Bourgeois (Paris, 1911 - Nueva York, 2010) es totalmente autobiográfica, 
pues nos muestra sus experiencias personales, sus relaciones amor-odio, ligadas 
profundamente a su memoria emocional, una necesidad continua de expresar las fuerzas 
naturales, de conjurar el mal, de estimular la bondad y de dominar el miedo como afirma 
Lucy R. Lippard15. Esas raíces hacen de su obra un universo simbólico y psicológico e 
íntimo que conectan con gran parte del espectador. La angustia, el dolor, la frustración 
o la soledad son sus viajes que constituye a la vez una unidad simbólica que nos evocan 
emociones. Pero tampoco sin olvidarnos de su reivindicativa por la opresión de la mujer. 
Su obra está basada en la transgresión, en la abolición de lo límites y de los géneros.

Se trata de la reacción intensa de una mujer ante el mundo del logos, heterosexual 
y represivo, prevalente en los círculos artísticos americanos y europeos durante los 
años cuarenta y cincuenta, que proporcionó que su arte llegase a ser revindicado por 
numerosos grupos feministas en la década de los sesenta16.

	 Creó trabajos escultóricos con múltiples materiales como vidrio, madera, metal, 
espejo, tela, goma o hueso, provenientes de objetos que acumulaba sin descanso por 
temor a la pérdida, en concreto tras la muerte de su marido, su obra se volvió más 
agresiva. Corta, taladra, rompe y une, un proceso que se le hace insoportable y que realiza 
bajo ansiedad. Aquí el arte se convierte en un medio espiritual, donde el dolor emerge. 
Queremos destacar el proyecto realizado de Las Celdas (Fig. 2), trabajo autobiográfico 
en el que cada una cobra un doble sentido: cárcel y organismo vivo, en la que la escultora 
hurga en su propio sufrimiento y dolor interior, todo un camino que se vuelve espiritual 
para sanar. Se trata de espacios teatrales, de escenas llenas de curiosidades con mensajes 
extraños de vidas. Evoca el calabozo de castigo de una prisión y a la misma una celda 
contemplativa de un convento como comenta Frances Morris.  Espacios realizados para 
la reflexión solitaria y meditativa. «Cada uno de ellos explora, a través de la metáfora, 
un aspecto del dolor o el sufrimiento»17, y que según la artista las «Cells representan 
distintos tipos de dolor: el físico, el emocional y el psicológico, así como el mental y el 
intelectual»18. Por tanto, la celda es un espacio de libertad para la mujer creado por la 
artista. Un hecho que santa Teresa de Jesús tomó como medio de libertad: la celda como 
espacio intelectual. Este hecho se da hoy en muchas mujeres, que desgraciadamente en el 

15	 Cf. Lucy R. Lippard: Louise Bourgeois: de dentro a fuera, en AA.VV, Louise Bourgeos [Cat.   	
                expo.]. Barcelona, Fundació Antonio Tàpies, 1990 ,p. 200.
16	 Borja-Villel, Manuel. José: Louise Bourgeois: la escultura como transgresión, en Íbid,. 
                pp. 198-199.
17	 Morris, Frances: Louise Bourgeois: Tejiendo el tiempo, en AAVV: Louise Bourgeois. Tejiendo el 	
                tiempo. Málaga, Centro de arte Contemporáneo de Málaga, 2004, p. 16.
18	 Burgeois, Louise: Louise Bourgeois. Madrid, Balcon, nº 8-9, 1992, p. 44-47.



11
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

siglo XXI sigue perdurando esa opresión misógina, en las que muchas artistas se refugian 
en la creación artística como un espacio en el que poder ser libres.
  

Fig. 2. Louise Bourgeois. Pasaje Peligroso (Passage Dangereux), 1997, metal, madera, tapiz, 
goma, mármol, acero, vidrio, bronce, huesos, lino y espejos, 264,2 x 355,6 x 876,3 cm. Colección 
particular. Link: https://www.bbva.com/es/las-celdas-inquietante-recorrido-la-vida-louise-
bourgeois/ 

	 Como hemos comentado no sólo el dolor provocado es parte del proceso creativo, 
sino, que en ocasiones la misma enfermedad se convierte en medio de expresión como 
fue el caso de la creadora Hannah Wilke (Nueva York, 1940 - Houston, 1993), a la que 
le damos voz. Artista donde el dolor, el humanismo, la enfermedad o su cuerpo, fueron 



12
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

su escenario de batalla constante. Sus creaciones exploran el cuerpo femenino. A partir 
de su enfermedad el dolor se hizo presente en su obra, en la que toda su creación es un 
grito a la libertad. La artista en sí, es una obra de arte viviente, que queda demostrado 
en su performance Hannah Wilke Super-T-Art, 1974. En esta pieza nos encontramos con 
una mujer sensual bajo un paño blanco en forma de toga romana, símbolo de la pureza, 
que con sus manos gestualiza las figuras de una diosa y en otras poses se acaricia, una 
obra en el cual la artista como comenta Irene Ballester se encuentra «envuelta toda ella 
del misticismo»19. Pieza donde la creadora se queda con los pechos desnudos, tapando 
su sexo. Unas acciones en que «el éxtasis se mezcla con poses de modelo, sensuales, que 
terminan con sus brazos en alto, los cuales nos recuerdan a la iconografía religiosa de la 
crucifixión»20.  Esta pieza que se compone de 20 gestos, desvía la mirada falocéntrica 
hacia una visión llena de ideología social y política. Su obra guarda esa conexión directa 
con el propio conocimiento que proviene de su experiencia, su propio cuerpo y su relación 
con el entorno social21,  situándose en una constante defensora del feminismo por aquellos 
valores como los estereotipos, razas, religiones, etc. 
	 Ella, mujer de carácter, fue esa creadora quien a través de sus perfomances 
revindicó aquella expresión de libertad sin que nadie fuese juzgado por lo que fuese, 
(raza, religión...), interponiendo la escucha sin tener prejuicios22, una constante donde el 
amor se hiciese presente. En cuanto al interés de esta investigación en torno a la artista, 
es la unión del dolor corporal y dolor psicológico en el surgimiento de su enfermedad 
representada en su obra, en la cual nos mostró esa lucha constante por sobrevivir. 
Desde 1978, Wilke abrió las puertas a lo transcendental de la existencia humana con la 
enfermedad con la que tuvo que convivir, el dolor y la muerte23. Pero no solo fue dolorosa 
su enfermedad, el cáncer, también el fallecimiento de su madre la llevo hacia una reflexión 
sobre los temas de la existencia de la vida humana: vida y muerte. Fue ella quien empezó 
a retratar ese trance doloroso de su madre como parte de su creación, su acompañamiento 
y más tarde, la perdida de la misma que formó parte de su obra ante ese camino de 
introspección. Creaciones en las que reflejó a su madre retratándola, constituyendo parte 
de su reivindicación feminista. Muestra de ello son: So Help Me Hannah Series: Portrait 
of the Artist witch Her Mother, Selma Butter, 1978-81 o Seura Chaya 1 y 2, 1978-89. Por 
tanto, el cuerpo como soporte y escenario funciona como el signo de nuestra finitud y, 
que nos devuelve a todo aquello que diariamente se evita reconocer: «nuestra fragilidad, 
nuestras debilidades, nuestros límites, nuestras enfermedades, nuestra muerte…»24. Con 

19	 Ballester, Irene: El cuerpo abierto. Representaciones extremas de la mujer en el arte 		
                contemporáneo. Gijón, Trea, 2012, p. 51.
20	 Ibid.
21	 Cf. Fernández, Laura: «Hannah Wilke. Exchangue values», [cat. expo]. Vitoria, ARTIUM, 2006,      	
                p.13.
22	 Frueh, Joanna: Writings by Hannah Wilke. A Retrospective. Columbia, University of Missouri 	
                Press, 1989, p. 139.
23	 Fernández, Laura., op. cit., p. 19.
24	 Marzano, Michela: La philosophie du corps. Paris, PUF, 2007, p. 89.



13
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

estas últimas palabras podemos describir la obra de Wilke, la cual centró gran parte de su 
obra a la representación de la enfermedad, su propio cáncer.

Conclusión

Este artículo quiere reafirmar la existencia de numerosas mujeres artistas que utilizan el 
dolor como parte o medio del proceso creativo donde la espiritualidad se hace explicita, 
teniendo como fin el de reivindicar un espacio en el que nos hablan de libertad, identidad 
y feminidad ocupando aquel sitio que nunca le dejó esta sociedad misógina.
	 El dolor se ha manifestado en las mujeres artistas mediante lenguajes como el 
minimalismo, la abstracción y el conceptualismo envueltos en metáforas y símbolos, que 
han servido a las artistas para dar reflejo de sus experiencias espirituales y artísticas. Toda 
una experiencia interior que sirve para expresar plásticamente conceptos humanísticos, 
la mística, la búsqueda del misterio y una preocupación por lo existencial. Pero ha sido 
clave para ellas, como un camino espiritual para buscar su espacio íntimo que a la vez se 
hace público, un espacio que sirve de reivindicación para dar voz a todas aquellas que no 
lo pueden hacer, recuperando el espacio que se merecen. Este camino, en el que se han 
aventurado en un viaje interior, utilizan el dolor como vías de acceso hacia lo absoluto. 
Todo un proceso de búsqueda de conocimiento, que se da para establecer conexiones que 
dibujan las cartografías de sus paisajes interiores.
	 Por tanto, el artículo ha permitido investigar y analizar el panorama del arte 
contemporáneo, en especial de las artistas contemporáneas, en las que en su producción 
artística se hace implícito el concepto de dolor y el de la espiritualidad y que a la vez se 
hace vigente a través de sus procesos, un camino de búsqueda interior, que les permite 
experimentar y trascender en busca de otras realidades. Todas ellas tienen en común que 
son mujeres combativas, y que, mediante el dolor y su expresión, han sabido utilizarlo 
como herramienta para generar un espacio propio, y de ese modo reclamar el lugar que 
les corresponde, de esta forma se vuelven referentes sociales y de actualidad, continuando 
con el testigo de las mujeres que lo fueron antes que ellas y de las que son fieras herederas, 
haciendo que perviva esa espiritualidad patente en las mujeres a lo largo de la historia. 
Todo un mundo que para el artista supone una fuente de creación e inspiración.

Referencias

AAVV: Louise Bourgeois. Tejiendo el tiempo [cat. expo]. Málaga, Centro de arte 
Contemporáneo de Málaga, 2004.

AAVV, Louise Bourgeios [Cat. expo.]. Barcelona, Fundació Antonio Tàpies, 1990.

Aliaga, Juan. Vicente. (com.): Gina Pane. Intersecciones [cat. expo]. León, MUSAC. 
Museo de Arte Contemporáneo de Castilla y León, 2016.

Aznar, S: El arte de acción. Donostia-San Sebastián, Nerea, 2000.



14
Revista de Estudios en Sociedad, Artes y 
Gestión Cultural
ISSN: 2340-9096

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/RTC

www.terciocreciente.com

Ballester, Irene: El cuerpo abierto. Representaciones extremas de la mujer en el arte 
contemporáneo. Gijón, Trea, 2012.

Burgeois, Louise: Louis Bourgeois. Madrid, Balcon, nº 8-9, 1992.

Duplaix, Sophie: «Gina Pane, terre-artiste-cel» en Aliaga, J. V: (com.): Gina Pane. 
Intersecciones [cat. expo]. León, MUSAC. Museo de Arte Contemporáneo de 
Castilla y León, 2016.

Fernández, Laura: «Hannah Wilke. Exchangue values», [cat. expo]. Vitoria, ARTIUM, 
2006.

Frueh, Joanna: Writings by Hannah Wilke. A Retrospective. Columbia, University of 
Missouri Press, 1989.

Hartman, Eduard. v: Filosofía de lo bello. Una reflexión sobre lo Inconsciente en el arte. 
Estudio preliminar, traducción y notas: M. Pérez Cornejo. Valencia, Universitat de 
València, 2001.

Heartney, Eleanor: Arte & hoy. New York, Phaidon, 2013.

Helena & Axel: La única mujer con cuadros expuestos en El Prado, 2012,  [en línea] 
https://blogs.20minutos.es/trasdos/2012/03/05/la-unica-mujer-cuadros-el-prado/  

Jarque, Fietta: Cómo piensan los artistas. México, Fondo de Cultura Económico, 2015.

Marzano, Michela: La philosophie du corps. Paris, PUF, 2007
	 .
Michel, Aimé: El misticismo. El hombre interior y lo inefable. Estudio de los fenómenos 

emanantes de la mística, del ascetismo riguroso y de los milagros. Barcelona, 
Plaza & Jánes, 1979.

Patton, Pamela: Dictionary of Women Artists, Vol. I. Delia Gace. Taylor & Francis, 1997.

Rico, Juan, Pablo: (com.), Marina Abramovic. The Bridge / El Puente [cat. expo]. 
Valencia, Consorci de Museus de la Comunitat Valenciana, 1998.

Solana, Guillermo., Villa, Rócio. de la, Gallardo, Carmen., & Valcárcel, Amelia: Heroínas 
[cat. expo]. Madrid, Museo Thyssen-Bornemisza – Fundación Caja Madrid, 2011.

Soláns, Piedad: «Arte y resistencia», en Revista Lápiz n.º 167, 2000.

Underhill, Evelyn: La mística. Estudio de la naturaleza y desarrollo espiritual. Madrid, 
Trotta, 2006.


