Dossier

water and landscape

/7= AGUAy TERRITORIO

Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Waters, Dionysus, nymphs, and maenads

Ana Isabel Jiménez San Cristobal
Universidad Complutense de Madrid
Madrid, Espaia
asancristobal@filol.ucm.es

ORCID: 0000-0002-3461-5746

Informacion del articulo
Recibido: 15/01/2024
Revisado: 11/03/2024
Aceptado: 10/04/2024
Online: 31/01/2025
Publicado: 10/04/2025

ISSN  2340-8472
ISSNe  2340-7743
DOI 10.17561/at.26.8635

@ cc-BY

© Universidad de Jaén (Espaia).
Seminario Permanente Agua, Territorio y Medio Ambiente (CSIC)

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

RESUMEN

En el universo dionisiaco las aguas de mares, rios y lagunas
marcan momentos vitales y cotidianos del dios y su cortejo,
ninfas y ménades. En las aguas o sus cercanfas Dioniso nace,
crece, baja al Hades, muere y resurge. En el mismo escenario,
el propio dios y su séquito se bafian, son atacados o buscan
refugio. Las aguas se consideran un lugar de trénsito,
ideales para Dioniso, el dios ausente por excelencia, que
peridédicamentellegadelejos. Atravésdelasaguassereclama
su epifania y en ellas se sumerge su estatua o sus propias
seguidoras. El presente estudio analiza diversos mitos y ritos
dionisfacos en los que el agua cobra protagonismo, tratando
de establecer su simbolismo y connotaciones.

PALABRAS CLAVE: Agua, Dioniso, Mito, Ritual, Ninfas, Ménades.

ABSTRACT

In the Dionysiac realm, the waters of seas, rivers and lakes
mark vital and daily moments of the god and his entourage,
Nymphs and Maenads. In the waters or near them Dionysus
is born, grows, goes down to Hades, dies and reappears. In
the same scenario, the god himself and his entourage bathe,
are attacked or seek refuge. The waters are considered
a place of transit, ideal therefore for Dionysus, the absent
god par excellence, who periodically arrives from afar.
His epiphany is claimed through the waters and his statue
is thrown into them or her followers are submerged. The
present study analyzes various Dionysiac myths and rites in
which water takes on arole, trying to establish its symbolism
and connotations.

KEYWORDS: Water, Dionysus, Myth, Ritual, Nymphs, Maenads.

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635


https://doi.org/10.17561/at.26.8635
mailto:asancristobal@filol.ucm.es
https://orcid.org/0000-0002-3461-5746
https://orcid.org/0000-0002-3461-5746
https://doi.org/10.17561/at.26.8635

52

Ana Isabel Jiménez San Cristdobal

Aguas, Dionisio, ninfas e ménades

RESUMO

No universo dionisfaco, as dguas dos mares, rios e lagoas
marcam os momentos vitais e quotidianos do deus e do seu
séquito, asninfas e as maenades. Nessas dguas, ou perto delas,
Dionfsio nasce, cresce, desce ao Hades, morre e ressurge. No
mesmo cendrio, o préprio deus e o seu séquito banham-se,
sdo atacados ou procuram refigio. As dguas sdo consideradas
um lugar de passagem, ideal para Dionisio, o deus ausente
por exceléncia, que periodicamente chega de longe. Através
das dguas, a sua epifania é reivindicada e a sua estdtua ou
os seus préprios seguidores sdo nelas mergulhados. Este
estudo analisa varios mitos e ritos dionisfacos em que a 4gua
desempenha um papel preponderante, tentando estabelecer
o seu simbolismo e conotacdes.

PALAVRAS-CHAVE: Agua, Dionisio, Mito, Rito, Ninfas, Maenads.

Eaux, Dionysos, nymphes et ménades

RESUME

Dans l'univers dionysiaque, les eaux des mers, des riviéres
et des lagunes marquent des moments vitaux et quotidiens
pour le dieu et son entourage, les nymphes et les maenades.
C'est dans ou pres des eaux que Dionysos nait, grandit,
descend a 1'Hades, meurt et refait surface. Dans le méme
cadre, le dieu lui-méme et sa suite se baignent, sont attaqués
ou se réfugient. Les eaux sont considérées comme un lieu de

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

passage, idéal pour Dionysos, le dieu absent par excellence,
qui arrive périodiquement de loin. C'est a travers les eaux
qu'il revendique son épiphanie et que sa statue ou ses
propres disciples sont plongés. Cette étude analyse divers
mythes et rites dionysiaques dans lesquels I'eau joue un rdle
prépondérant, en essayant d'en établir le symbolisme et les
connotations.

MOTS CLES: Fau, Dionysos, Mythe, Rituel, Nymphes, Maenades.

Acque, Dioniso, ninfe e menadi

SOMMARIO

Nell'universo dionisiaco, le acque di mari, fiumi e lagune
segnano momenti vitali e quotidiani per il dio e il suo
seguito, ninfe e menadi. Nelle acque o nelle loro vicinanze,
Dioniso nasce, cresce, scende nell'Ade, muore e risorge.
Nello stesso ambiente, il dio stesso e il suo seguito si
bagnano, vengono attaccati o cercano rifugio.Le acque
sono considerate un luogo di transito, ideale per Dioniso,
il dio assente per eccellenza, che arriva periodicamente da
lontano. Attraverso le acque viene rivendicata la sua epifania
e la sua statua o i suoi stessi seguaci vi vengono immersi.
Questo studio analizza diversi miti e riti dionisiaci in cui
l'acqua & protagonista, cercando di stabilirne il simbolismo
e le connotazioni.

PAROLE CHIAVE: Acqua, Dioniso, Mito, Rituale, Ninfe, Menadi.

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635


https://doi.org/10.17561/at.26.8635

Nacer y crecer junto al agua

Plutarco llama a Dioniso “Yng, 'himedo', porque es se-
fior de toda naturaleza himeda. El de Queronea sinte-
tiza asf la historia de la relacién del dios con el agua,
plasmada en epitetos como ITeAdytog 'marino’, Aliedg
'pescador’, o Awpvaiog 'de las lagunas', entre otros, que
evocan que Dioniso nace, habita y es venerado en los
alrededores de marismas y lagunas'.

El primer Himno homérico a Dioniso inaugura una lar-
ga tradicién que refleja la rivalidad entre diferentes
ciudades por ser el lugar de nacimiento del dios, pugna
que en época de Diodoro de Sicilia (s. I a.C.) parece ya
dirimida en favor de Tebas, seguramente por la impor-
tancia y repercusion de obras trdgicas como la Antigona
de Séfocles y las Bacantes de Euripides, donde la ciudad
se consagra como metrdpolis por excelencia del culto
dionisfaco?.

ol pgv yap Apakavwt o, ot § Tkapwi vepoéoont

@ao;, ol § ¢v Nakw, Siov yévog Eipagiata,

ol 8¢ 0’ ¢’ Algeldt motapudt PabvdivievTt

{kvoapévny Zepény texée Al tepmikepavvol}, 5
dMot & ¢v Onpniowy dvak ae Aéyovat yevéaba,
yevdopevol ot § étikte matnp avopdv te Bedv Te
TOAAOV &’ avBpdTwy, KphTTwy AevkdAevov “Hpnv.

gott 6¢ T1¢ Noon Umatov §pog &vBéov HAnL,

Aod Powvikng, oxedov AlydmTolo podwy. 10

pues unos dicen que fue en Drécano,
otros en [caros ventosa,
otros que en Naxos, joh Irafiota del linaje de Zeus!,
otros que en el rio Alfeo de profunda corriente
{donde Sémele te concibid y parib para Zeus

que se goza con el rayo}
mientras otros dicen, sefior, que naciste en Tebas.
iMentirosos! A ti te parié el padre de hombres

y dioses
lejos de los hombres, ocultandote

a Hera de blancos brazos.
Hay una Nisa, montafia muy alta, cubierta de bosques,
lejos de Fenicia, casi en las corrientes del Nilo.

Plu. Is. et 0s. 364 D, cf. August. Ciu. 7.21. Los distintos epitetos seran anali-
zados alo largo del estudio. Sobre Dioniso y el agua, véase, e. g., Otto, 1997
(1948), 118-126. Guarducci, 1981, 62-67. Daraki, 1982, passim, 2005 (1985),
41-50. Casadio, 1994, 226, n. 6 con ulterior bibliografia. Tassignon, 2001,
passim. Jiménez San Cristébal, 2021a, 35-40.

2 H. Bacch. 1 A1-14,D. S. 3.64.3-6 y 3.66.1-2 se inclina por Tebas, pero se hace
eco de larivalidad. S. Ant. 1121-1123, E. Ba. 1-5. Cf. Jiménez San Cristobal,
2019-2020, 390-394, 396-402.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Todos los escenarios citados en el himno, salvo Te-
bas, estan ubicados en islas o junto a corrientes de rios:
Drécano, Icaros, Naxos, las corrientes del rio Alfeo y la
Nisa situada junto al Nilo. Dricano es probablemente
un promontorio en la isla de Cos, citado ademas como
lugar de nacimiento de Dioniso por Tedcrito y Nono de
Pandpolis’. En la isla de Icaros, en el Egeo, sittia el mité-
grafo Apolodoro el rapto de Dioniso por piratas del Ti-
rreno en el momento en que el dios cruzaba de Icaros a
Naxos, hecho que podria justificar su inclusién entre los
lugares de nacimiento’. La biografia del dios estd unida
alaisla de Naxos por su crianza por las ninfas y su boda
con Ariadna, acontecimientos relevantes hasta el punto
de que los naxios tenfan a Dioniso como numen titular
y lo asociaban con prodigiosas fuentes de vino®. Las co-
rrientes del Alfeo corresponden a Elis, donde el culto de
Dioniso estaba también estrechamente vinculado a mi-
lagros de vino®. Por ultimo, la Nisa junto a las corrientes
del Nilo es la Nisa de Arabia, como refleja el propio him-
no, que recoge la discusion sobre los lugares que con
dicho nombre se vanagloriaban de ser la cuna del dios’.

En una versién local e insélita transmitida por
Pausanias®, Cadmo arrojé a Dioniso y a Sémele al mar
dentro de un cofre que el oleaje arrastré a la playa de
Brasias, en Laconia. Sémele llegd muerta y su tfa mater-
na Ino crid a Dioniso en una cueva. El relato se acomoda
al esquema de un mitema recurrente que analizaremos
después: Dioniso acaba en el agua por la accién hostil
de un mortal®.

La literatura y la iconografia se hacen eco sucinta-
mente del motivo del bafio de Dioniso recién nacido®.

% Theoc. /d. 26.33-34, Nonn. D. 9.16. Se denomina también Dracano una coli-
na en la isla de [caros y una isla al oeste del Quersoneso tracio, cf. Jiménez
San Cristébal, 2019-2020, 392.

4 Apollod. 3.5.3, cf. Kerényi, 1976, 152.

5 Crianza por las ninfas: Aglaosth. FGrH 499 F 3 (ap. Hyg. Astr. 2.17.2), D. S.
5.52.1-3. Sobre la boda de Ariadna y Dioniso, véase la copa de Fineo (LIMC
Il s.v. Dionysos nr. 763), cf. Hedreen, 1992, 31-66. Diez Platas 2013, 303 nn.
162y 163,380, 384, fig. F. 9. 67. Jiménez San Cristdbal, 2019-2020, 397-398,
con ulterior bibliografia.

¢ Cf. Jiménez San Cristdbal, 2019-2020, 398-402, 2021b y 2022h, passim.

" H. Bacch. 1.9-14, véase también Steph. Byz. s.v. Noat (479.10 Meineke) y
Hsch. s.v. Noa kaiNuarjiov (v 742 Latte), cf. Otto, 1997 (1948?), 49-52. Jean-
maire, 1951, 349-351. Sourvinou-Inwood, 2005, 107. Herrero, 2013, 93-96.
Jiménez San Cristébal, 2019-2020, 391-392.

8 Paus. 3.24.3-5, cf. Otto, 1997 (19482), 120. Daraki, 1982, 9 n. 21,2005 (1985),
42. Sourvinou-Inwood, 2005, 106-107, 203.

° Sobre Ino, véase infray n. 39.

10 Véase un mosaico de Nea Pafos (Chipre, s. IV, LIMC Il s.v. Dionysos (in peri-
pheria orientale) nr. 97), un sarcéfago de Arezzo, ca. 145-160 y un relieve de
marmol de Nisa en Lidia, de época severa (LIMC VIl s.v. Nysa |, Nysai, nrs.
11ay 12), un relieve de marmol de Perge de época severa, una lampara de
terracota de Efeso de los ss. II-lll, un relieve sigilado de época de Trajano
y un escifo de plata procedente de Pompeya fechado a principios del s. |
(LIMC VIl s.v. Nymphai, nrs. 88, 89, 90 y 97).

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635

53


https://doi.org/10.17561/at.26.8635

54

Ana Isabel Jiménez San Cristdobal

En las Bacantes de Euripides se saluda a la fuente Dirce
que acogid a Baco neonato y arrebatado del fuego por
Zeus, mientras que en un epigrama de Meleagro las
ninfas bafan al dios que habia escapado del fuego y
se revolcaba entre cenizas'. En un interesante pasaje
Plutarco cuenta que las nodrizas de Dioniso lo banaron
nada mds nacer en la fuente Cisusa (i.e. 'de hiedra'),
sita en la beocia Haliarto, razén por la cual su agua
es deliciosa y tiene el color y el brillo del vino®. En
la misma fuente las jévenes de Haliarto cumplian un
ritual a las ninfas antes de su matrimonio, de acuerdo
con una costumbre ancestral®, El bafio se asocia, pues,
a la fecundidad': las ninfas, que son también nodrizas
de Dioniso, como se verd enseguida, nutren al dios y
pueden propiciar la fertilidad de las jévenes oferentes
que se preparan para el matrimonio y para convertirse
en devotas del culto de Dioniso. Segiin Calimaco, junto
a la fuente Cisusa se celebraban también las Teodesias,
una fiesta bien atestiguada en distintas dreas del mun-
do griego, con un relato etioldgico sobre el nacimiento
de Dioniso y con ritos relacionados con el vino y sig-
nos supranaturales de la presencia divina®,

Dioniso y las ninfas del agua

Multiples relatos vinculan a las ninfas con la crian-
za de Dioniso'®, A propdsito del agua, interesan los que
protagonizan la Nereida Tetis -cuyos lazos con Dioniso
serdn analizados después-, las Hiades, 'hacedoras de la
lluvia', y las Ndyades, ninfas de agua dulce. Segtin el mi-
tégrafo Ferecides, las Hiades fueron nodrizas del dios y
su nombre se debe a los apelativos Hie (“Yn), de Sémele,
e Hies (“Ync), de Dioniso, epiteto que el historiador Cli-
demo asocia al hecho de que se celebran sacrificios en el
tiempo en que el dios hace llover. Dice también Fereci-
des que las ninfas obsequiaron a los hombres con la vid
descubierta por el dios y las Hiades entregaron a Dioniso
a Ino por temor a Hera, cuando Licurgo las persiguid™.

" E. Ba. 519-525, Mel. AP 9.331.

12 Plu. Lys. 28.4-5, cf. Jiménez San Cristébal, 2022a, 170-171.

'3 Plu. Amat. narr. 772 B.

4 Cf. Daraki, 2005 (1985), 124 n. 107, con bibliografia.

15 Call. Ait. fr. 43.84-92 Pfeiffer (43b Harder), cf. D'Alfonso, 2015, 50-57. Jimé-
nez San Cristobal, 2017, passim.

16 Cf. Sourvinou-Inwood, 2005, 106-108. Jiménez San Cristobal, 2022a, 163-
167.

17 Pherecyd. 90a y 90e Fowler, Clidem. FGrH 323 F 27. El epiteto "Yng apare-
ce también en Euph. 14 Powell, cf. Daraki, 1982, 7 nn. 13-14. Sourvinou-
Inwood, 2005, 108, 377-379. Martin Hernandez, 2013, 198-204. Jiménez San
Cristobal, 2022a, 165.

'8 Pherecyd. 90b-c-d2 Fowler. Sobre el episodio de Licurgo, véase infra.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

Las Ndyades integran el cortejo femenino de Dioni-
so en multiples testimonios', pero en casi ninguno se
destaca o manifiesta su naturaleza acudtica. Recorren
los montes en compatifa de Dioniso Bromio, gritando,
saltando y danzando en un ambiente en el que reinan
la pavia y los gritos de jubilo®. Una dedicatoria a Dio-
niso, hallada en un santuario de Tasos y datada en el s.
I d. C., evidencia que los iniciados mezclan el agua de
las Nayades con el vino de Dioniso y entonan el grito
cultual evohé?. El ejemplo refleja la idea recurrente
de las ninfas, incluidas las Ndyades, como metéfora
o metonimia del agua que atempera y hace crecer a
Dioniso, es decir, el vino, que, sin ellas, conduce a la
embriaguez y a la locura?. Esta imagen opera produc-
tivamente en contexto cultual y simposiaco. El poeta
elegfaco Eveno de Paros a propésito de los beneficios
y peligros del vino, dice que Baco "se alegra cuan-
do hace cuatro con tres ninfas"?, es decir, el vino es
Sptimo cuando se mezcla con tres partes de agua. La
misma idea subyace en los mitos de fundacién (aitia)
de las Antesterias atenienses, la fiesta del vino por ex-
celencia, que celebraban la llegada del vino nuevo y
coronaban, como rito de paso, a nifios de tres afios*.
Delante del santuario de Dioniso ¢v Aipvaig ("en las la-
gunas'), se ofrecfan al dios las primicias y se le pedia
con suplicas y libaciones que la bebida fuese inofensi-
va®., Segun el historiador Fanodemo, antes de beber,
el vino se mezclaba con agua, razén por la cual a Dio-
niso se le llama Awvaiog ('de las lagunas') y a las nin-
fas se las considera nodrizas de Dioniso, pues el agua
aumenta el volumen del vino®. Por su parte, el histo-
riador Filécoro afirma que fue el propio Dioniso quien
ensefié la mezcla al rey Anfictién de Atenas, evitando
as{ que los hombres sucumbiesen doblados por el vino

9 E. g. Alem. PMG 63, E. Cyc. 430, Strab. 10.3.10, cf. Diez Platas, 2002, 224.
Sourvinou-Inwood, 2005, 107. Jiménez San Cristébal, 2022a, 166.

2 Pj. fr. 70b.12 Snell-Maehler, Pratin. 708.4 PMG, Any. AP 9.745, cf. Diez Pla-
tas, 2002, 225, 227. Jiménez San Cristobal, 2022a, 165-167.

2 Jaccottet 2003, Il nr. 30 con traduccién francesa, pero sin el texto griego,
que no esta publicado.

22 Cf. Diez Platas, 2002, 301-308. Sourvinou-Inwood, 2005, 103. Jiménez San
Cristobal, 2022a, 167-169. Sobre el uso del nombre del dios para referirse al
vino, véase Santamaria, 2021, 481-496.

2 Euen. fr. 2 Gentili-Prato (AP 11.49).

2 Sobre las Antesterias, véase, e. g., Burkert, 1983, 213-247. Spineto, 2005, 13-
123. Parker, 2007, 290-326. Jiménez San Cristobal, 2011, 170-177. Valdés,
2020, 81-142.

% Plu. Quaest. conv. 655 E. Sobre el santuario, cf. Burkert, 1983, 215 n. 9, 217
n. 6. Spineto, 2005, 61-69. Parker, 2007, 290. Para la conexion entre Dioni-
so y las lagunas, véase Tassignon, 2001, 101-112. Jiménez San Cristébal,
2021a, 35-39.

% Phanod. FGrH 325 F 12 (ap. Ath. 11.465 A); véase la misma etimologia en
Eust. ad /I. 3.285.16. Cf. Spineto, 2005, 38-39. Parker, 2007, 292. Valdés,
2020, 81.

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635


https://doi.org/10.17561/at.26.8635

puro?. El agua es un instrumento de crecimiento y de
civilizacidén que posee asimismo efectos catarticos. Su
relevancia en este ritual y las connotaciones de la la-
guna como lugar de crecimiento pudieron influir en la
ubicacién del templo y convertir a Dioniso Limneo en
el garante idéneo de los ritos de paso que marcan la
superacién del perfodo critico de la infancia.

Licurgo y Butes contra
Dioniso y las ménades

Dioniso es por excelencia el dios que llega de lejos?, de
la montafia, del mar o del Mds All4. En el mito, Dioniso
y sus ménades recorren el orbe para instituir su culto,
suscitando en no pocas ocasiones el rechazo de quie-
nes, como Licurgo, Butes, Penteo, Perseo, las Miniades,
las Prétides, las hijas de Eléuter o Tritén, no reconocen
a Dioniso y se oponen a su culto con funestas conse-
cuencias®. En algunos de estos relatos, las aguas son el
escenario de la zambullida del dios, sus seguidoras y sus
oponentes. En el plano cultual la epifania del dios se re-
clama a través de las aguas donde también se purifican
sus fieles.

En un célebre episodio narrado en la Iliada, Licurgo,
rey de Tracia, acosa a las nodrizas-ménades de Dioniso
en el sagrado Niseo y ellas dejan caer sus tirsos al sue-
lo®. El dios, aterrado y presa de un temblor violento, se
sumerge en el oleaje del mar, al abrigo del regazo de la
diosa marina Tetis. En castigo por su accidn, Zeus ciega
a Licurgo y el héroe muere pronto:

2 Philoch. FGrH 328 F 5b (ap. Ath. 2.38 D). Cf. Sourvinou-Inwood, 2005, 107.
Spineto, 2005, 42-44.

2 Sobre lo cual véase, e. g., Otto, 1997 (19482), 63-67. Kerényi, 1976, 129-188.
Daraki, 2005 (1985), 19-55. Detienne, 1986, 17-83.

 Visiones generales de estos mitos pueden verse en Otto, 1997 (1948?), 78-
82. Massenzio, 1970, 49-98. Privitera, 1970, 14-19. Kerényi, 1976, 175-188.
Detienne, 1986, 63-77. Sourvinou-lnwood, 2005, 190-207. Jiménez San Cris-
tobal, 2021c, 190-196.

% /1. 6.130-140. Cf., e. g., Otto, 1997 (1948?), 99-101. Jeanmaire, 1951, 60-67.
Massenzio, 1970, 49-74. Privitera, 1970, 14-16, 60-64. Kerényi, 1976, 131-
133, 176-177. De Cazanove, 1983, 95-96. Henrichs, 1994, 41-47. Davies,
2000, 19-23. Sourvinou-Inwood, 2005, 203-205. Graziosi; Haubold, 2010,
112-115. Bernabé, 2013, 54-60. Jiménez San Cristdbal, 2021c, 181-186. Para
las numerosas representaciones pictéricas, cf. LIMC VI s.v. Lykourgos |,
e.g.,nrs. 1-81.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

008 y&p 008¢ ApvavTog viog, kpatepdg Avkdopyoc, 130
S v, 66 pa Beoiowy ¢movpaviotow Epilev-

66 moTe pawvopévoto Atwvdooto Tnvag

oebe kat’ fyadeov Nvonjiov, al § dpa mdoat

B000ha xapat katéyevay, b dvdpogovolo Avkovpyov
Bervopevan fouvmAfjyL. Alwvvoog 8¢ gofnBeig 135
S00e’ AANOG katd kOpa, BéTig §” vmedéEato kOATwWL
Setd1oTa- kpatepog ydp €xe TpOUOG AvEpog OUOKATL

T@L v Emert’ 6Shoavto Beol Peia {wovTeg,

Kai gy TvAov EBnke Kpovov mdic- ovd’ dp” €1t v

fiv, énel dBavdroiowy amxbeto mdot Heolotv. 140

Pues ni siquiera el hijo de Driante, el vigoroso
Licurgo,
que trababa disputa con los dioses celestiales,
vivié mucho tiempo.
Una vez a las nodrizas del delirante Dioniso
acosaba por el sacratisimo Niseo y ellas, todas a una,
dejaron caer sus tirsos al suelo, por Licurgo,
el homicida,
golpeadas con una aguijada. Y Dioniso, aterrado,
se sumergid en el oleaje de la mar y Tetis lo
acogid en su regazo,
temeroso, pues lo domefiaba un temblor violento
por la amenaza del varén.
Mas con aquél enseguida se enojaron los dioses que
viven regaladamente
y lo dejé ciego el hijo de Crono; entonces ya no
mucho mds tiempo
vivié (i. e. Licurgo), porque se hizo odioso a los
dioses inmortales todos.

Se atribuye a Eumelo de Corinto una historia muy
parecida, pero con una marcada dimensidn ritual, pues
el ataque se produce mientras Dioniso celebra los ritos
mistéricos, en compatiia de sus nodrizas, que se equipa-
ran as{ a las ménades, y Dioniso es acogido por Tetis y
Eurinome, una Ocednide®. El mito de Licurgo tuvo gran
repercusién en el mundo grecorromano®, pero pocos
testimonios explicitan el refugio de Dioniso en el mar.
Si lo hace el logégrafo Ferecides, que conoce también
la puesta en fuga de las nodrizas de Dioniso, a las que

3" Eumel. 27 West (Sch. [D] /I. 6.131), cf. Bernabé, 2013, 58-60. Tetis y Euri-
nome acogen también a Hefesto (//. 18.398-399, 405), arrojado del Olimpo
por Hera en un episodio paralelo, cf. Gantz, 1993, 74-76. Graziosi; Haubold,
2010, 114, comm. ad Il. 6.136. Faraone, 2013, 137-139.

32 Véase, e. g., A. fr. 23-25 Radt (Basadrides), 57-67 (Edonos), 124-125 (Licurgo),
146-149 (Los muchachos); S. Ant. 955-965; Apollod. 3.5.1; D.S. 3.65.4-5; Hyg.
Fab. 132y 242; P. Ross Georg. 1 11; Serv. Aen. 3.14, cf. Jiménez San Cristébal,
2020, 329-333.

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635

55


https://doi.org/10.17561/at.26.8635

Ana Isabel Jiménez San Cristdobal

llama Hiades*. El astrénomo Higino atribuye a Ascle-
piades una versién en la que las Hiades se refugian jun-
to a Tetis*. La huida al mar reaparece en una pintura
pompeyana, hoy perdida, que representa a Baco acogi-
do por Tetis, junto a una ménade, lo que sugiere que el
motivo pudo gozar de cierta difusién®. Siglos después,
Nono de Pandpolis se recrea en la descripcién de la aco-
gida de Dioniso por Tetis y Nereo, quien lo consuela con
dulces palabras®.

Una sugerente interpretacién de Kerényi interpreta
el salto al agua como un signo del paso al Méas All4*,
en consonancia con la creencia compartida por distin-
tos pueblos de que para acceder al otro mundo hay que
cruzar una masa de agua®, La zambullida de Dioniso en
el mar simbolizarfa la muerte de la que el dios renace
gracias a su condicién divina. La conversién en inmor-
tal de Dioniso, hijo de la mortal Sémele, serfa parango-
nable a la de Ino, a quien se le habia confiado su crianza.
Enloquecida por Hera, Ino se arroja al mar con su hijo
Melicertes y ambos son transformados en Leucétea y
Palemén respectivamente, divinidades protectoras de
los marinos®. Otra interpretacién sostiene que el salto
al mar y la acogida por Tetis confirmarian la divinidad
de Dioniso, igual que Teseo se arroja al mar para recu-
perar el anillo de Minos y es llevado por unos delfines
ante Posidén y Anfitrite, quien lo cifie con una corona
que corrobora su origen divino®.

Sobre el relato panhelénico de Licurgo parece mo-
delado el episodio de Butes, hermanastro de Licurgo,
que narra Diodoro de Sicilia*. En comparifa de otros
tracios, Butes se traslad4 a Tesalia, donde encontré a
las nodrizas de Dioniso celebrando ritos orgidsticos
junto al monte Drio, en la Acaya Ftidtide. Las mujeres,
de nuevo caracterizadas como nodrizas y ménades®,

3 Pherecyd. fr. 90b Fowler y Pamias (97 Dolcetti).

3 Asclep. Tragil. FGrH 12 F 18 (ap. Hyg. Astr. 2.21). La mayoria de las fuentes
noinciden en la persecucién de las nodrizas-ménades, pero en algunas son
liberadas por Dioniso (Apollod. 3.5.1), mueren a manos de Licurgo (D. S.
3.65.4-5) o son catasterizadas (Pherecyd. fr. 90b, d1y 2).

3% LIMC Il s.v. Dionysos / Bacchos nr. 557, cf. Kuivalainen, 2021, 181 F 28.

% Nonn. D. 20.352-369, 21.144 y 170-183. El mito del ataque se narra en
D. 20.149-404, 21.1-169.

37 Kerényi, 1976, 179-180, véase también Daraki, 1982, 8. Bernabé, 2013, 59-
60. Sourvinou-Inwood, 2005, 203. No acepta la interpretacion de la muerte
del dios Arrigoni, 1999, 10y n. 7.

% Cf. Daraki, 2005 (1985), 42. Sourvinou-Inwood, 1995, 60-63, 307-309, 315-
316. Jiménez San Cristobal, 2015, passim.

¥ F.g.,0u. Met. 4.519-542, Paus. 1.44.7-8, véase Gantz, 1993, 176-180. Csapo,
2003, 86.

40 Ba. D. 17.94-116, cf. Faraone, 2013, 123-141.

41 D. S.5.50.4-5, cf. De Cazanove, 1983, 95. Sourvinou-Inwood, 2005, 204-205.
Faraone, 2011, 326, 2013, 126-127. Patdn, 2012, 280-284.

2 Parth. 19 (citando el libro Il de las Naxiacas de Andrisco) transmite una ver-
sién protagonizada por mujeres tesalias, sin rastro de Dioniso y las ménades.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

huyeron instigadas por Butes, unas al mar y otras
al monte. Una de ellas, sin embargo, fue obligada a
unirse con el héroe y, encolerizada, invocé la ayuda
de Dioniso. El dios volvié loco a Butes que se lanzé a
un pozo y encontrd la muerte. Las ménades, que ad-
quieren aqui todo el protagonismo, buscan refugio en
el monte, uno de los espacios por excelencia del rito
menddico, y también en el mar. Si sus aguas cobijan a
Dioniso en el episodio de Licurgo, aqui resguardan a
sus fieles. En contraste, el agua del pozo se convierte
en lugar de castigo para Butes. El motivo no es una
novedad, pues en el célebre relato del rapto de Dioniso
por los piratas tirrenos las aguas funcionan también
como instrumento de punicién. El rapto provoca la ira
del dios, el barco se llena prodigiosamente de hiedra,
vides y vino y los marineros aterrados se lanzan al mar
y se convierten en delfines®, lo que ha sido interpreta-
do como una representacién simbdlica del cortejo que
danza en honor de Dioniso*, de manera que quienes
atacaron al dios se ven constrefiidos a honrarlo.

En los relatos analizados, los efectos del agua va-
rian en funcién del protagonista de la zambullida.
Para Dioniso el agua del mar es un elemento de doble
direccidn, en el que se sumerge para volver renaci-
do como dios o reafirmar su divinidad. Tetis salva al
dios y también a sus nodrizas-ménades en algunas
versiones. Las aguas no tienen, en cambio, las mismas
propiedades para los simples mortales porque Butes
perece ahogado y los piratas tirrenos se metamorfo-
sean en delfines.

La persecucién y el salto al mar parecen tener re-
flejo en el ritual de las Agrionias beocias y en précti-
cas argivas como el katanovtiopuds, que se analizardn
después. El culto de Dioniso en Tracia y en Tesalia estd
bien atestiguado y el dios recibe el epiteto ITeAdytog,
'marino', en Tesalia®, pero no parece haber rastro de
ritos vinculables a la persecucién o al salto. No obstan-
te, una sugerente propuesta de Faraone ha relacionado

% H. Bacch. 7.34-42, 47-54, Apollod. 3.5.3, Ou. Met. 3. 592-691, esp. vv. 670-
671, Nonn. D. 45.165. Cf. Casadio, 1994, 262. Herrero, 2013, 103-108, con
bibliografia. La copa de Exequias (LIMC Il sv. Dionysos nr. 788), excepcio-
nal testimonio iconografico del episodio, muestra a Dioniso recostado en
el barco cubierto por la vifia y navegando entre delfines, cf. Csapo, 2003,
79-80. Diez Platas, 2013, 319-321.

4 Csapo, 2003, 80-90.

45 Sch. Vet. ad Il. 24.428, cf. Daraki, 1982, 6. Jiménez San Cristdbal, 2009, 623-
624. En Tesalia, atestiguan el culto inscripciones de Larisa (cf. Paton, 2012,
281 n. 736. Vaello, 2017,150-157) y varias laminillas de oro de Pelinna (OF 485-
486), Farsalo (OF 477) y Feras (OF 493-493a), véase n. siguiente. En la zona de
Acaya Ftiotide no hay testimonios de un culto menadico como el descrito por
D.S. 5.50.4-5. En Tracia la epigrafia documenta el culto dionisiaco desde el s.
IV a.C. hasta principios del s. IV, cf. e. g., Jaccottet, 2003, II, nr. 35-71.

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635


https://doi.org/10.17561/at.26.8635

la zambullida de Dioniso y sus nodrizas en el mar con
el texto de dos laminillas dérficas de Pelinna, en Tesa-
lia, en el que se le dice a la muerta iniciada -la ldmina
se encontrd sobre el esqueleto de una mujer y junto a
la estatuilla de una ménade- que ha caido en la leche
(yaha) como un animal y habitaré bajo tierra junto a
los demas felices*. El término yaAa, 'leche’, puede re-
ferirse a la espuma del mar o ser metonimia del propio
mar?”. La expresién del animal que cae en la leche ha-
ria referencia al salto en el mar que la iniciada habria
cumplido en vida, semejante al de las nodrizas-ména-
des de Dioniso, un rito inicidtico que marca el paso de
profano a iniciado y que, tras la muerte, le permite re-
nacer como ser divino.

Perseo contra Dioniso y las Halias.
La catabasis en busca de Sémele

El agua y el ataque a las ménades vertebran otro mito
de los antagonistas de Dioniso, el de Perseo. Segin
Pausanias®, las mujeres del mar, las llamadas Halias,
llegaron a Argos desde el Egeo con Dioniso, se en-
frentaron en combate a Perseo, murieron y fueron
enterradas en el dgora de Argos. Una de ellas, Corea,
obtuvo una tumba propia por su rango, lo que sugiere
que era la gufa del tfaso, y las otras, un sepulcro co-
mun®. La importancia del agua se manifiesta ya en el
nombre de Halias y en la procedencia de las mujeres,
que llegan desde las islas del Egeo®. Corea es calificada
de ménade y su nombre evoca el coro, la danza y la
carrera, elementos reconducibles a las bacantes en el
plano cultual®'.

El enfrentamiento entre Dioniso y Perseo es cono-
cido a través de exiguas fuentes literarias, que narran
que Perseo vencié a Dioniso arrojandolo al insondable
lago de Lerna y no suelen mencionar la presencia de

46 OF 485-486 (s. IV a.C.), cf. Faraone, 2011, 311-330 y 20132, 127-132. Para las
variantes de edicion e interpretacion, véase, Bernabé; Jiménez San Crist6-
bal, 2008, 61-94, 256-258. Graf; Johnston, 2013, 36-37, 131-133, 138-140.

4 Eust. ad. II. 18.41, sch. ad Hes. Th. 250.

8 Paus. 2.20.4 y 2.22.1, véase también 2.23.7-8, cf. Otto, 1997 (1948?), 78-79.
Burkert, 1983, 176. Kerényi, 1976, 177. De Cazanove, 1983, 96-97. Arrigoni,
1999, 13y n. 22 (con referencias iconograficas y bibliografia), 21, 26, 38, 58,
65,y 2003, 47-48. Sourvinou-Inwood, 2005, 191.

0 Cf. las bacantes enterradas en Magnesia de Meandro (/Magn. 215. Jaccottet,
2003, I nr. 146A) y en Mileto (IMilet VI 2.733) por miembros de sus tiasos.

50 Cf. Casadio, 1994, 253 n. 50.

5! Privitera, 1970, 16. Kerényi, 1976, 177. Casadio, 1994, 253. En honor de Dio-
niso se celebraban las Coreas en Tasos (Sokolowski, 1962, nr. 69.2, s. IV
a.C.) y el propio dios es llamado Coreo: /G XIl 5134 (Paros), Plu. Quaest.
Conv. 680 B, SEG 30 nr. 86 (s. Il, Atenas), cf. Arrigoni, 2003, 47 n. 121.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

las mujeres®?. Si lo hace Euforién, que sefala a Dioniso
como vencedor de la contienda®. Sin embargo, el pro-
tagonismo femenino es significativo en una serie de
vasos aticos de figuras negras, datados en torno al 500
a.C., en los que se representa a Perseo, espada o kifioig
en mano, persiguiendo a las ménades®. La persecucion
permite vislumbrar en el relato un esquema similar al
de Licurgo y Butes: Dioniso y sus seguidoras son ata-
cados mientras celebran los ritos y el hostigamiento
acaba con la inmersién de los perseguidos (Dioniso y
las ménades en los mitos de Licurgo y Perseo) o el per-
seguidor (Butes) en el agua.

El destino de Dioniso en el lago de Lerna ha sido
interpretado bien como la muerte del dios, de la que re-
nace después, bien como una catdbasis al Hades a través
de las aguas sin necesidad de morir®. En cualquier caso,
el episodio reafirma la inmortalidad y divinidad de Dio-
niso y sirve de etiologfa para el establecimiento de su
culto en la Argélide®. Con la zambullida en el insonda-
ble lago de Lerna puede relacionarse un ritual descrito
por Plutarco®’, mediante el cual los argivos invocan a
Dioniso Bugenes, 'nacido de un toro', a salir del agua al
son de trompetas y lanzan a las profundidades un cor-
dero como ofrenda al guardidn de las puertas®. El ritual

52 Véase Dinarchus FGrH 399 F 1 (Suppl. Hell. F 379 B); Sch. Erbse /I. 14.319,
Eust. /I. 14.319 (989.23 Van der Valk). Sobre el relato véase, e. g., Nilsson,
1906, 289 n. 3. Otto, 1997 (19482), 78-79, 141. Burkert, 1983, 176. De Cazano-
ve, 1983, 97. Casadio, 1994, 257-263. Piérart, 1996, 144-148. Arrigoni, 1999,
passim, 2003, 21-46. Sourvinou-Inwood, 2005, 189-207. Spineto, 2005, 66.
Jiménez San Cristébal, 2007, 148-150.

Euph. F 18 Powelly F 19e 44 Van Groningen (Suppl. Hell. F 418.44), cf. Arrgioni
1999, 12 n. 17 y 18, 2003, 34. También aparecen las ménades en Nonn. D.
25.105-111 y 47.498-741, donde el enfrentamiento acaba en reconciliacién
gracias a la intervencion de Hermes y Melampo, cf. Sourvinou-Inwood,
2005, 191.

LIMC VIl s.v. Perseus nrs. 29a, 29b y 231 (= LIMC Il s.v. Dionysos nr. 800),
cf. Arrigoni, 1999, 13y n. 22, 2003, 48 nn. 123 con sendas listas. Sourvinou-
Inwood, 2005, 200-202. Villanueva Puig, 2009, 185-186, nn. 60-62.

Véase la discusion en Casadio, 1994, 240-241. Sourvinou-Inwood, 2005,
193-194 n. 251. En Ar. Ra. 136-139, 180-270, Dioniso desciende al Hades
pararescatar a Euripides atravesando una laguna anénima, inmensa, inson-
dable, que se ha identificado con el Aqueronte, la Aquerusia y la Estigia, cf.
Edmonds, 2004, 111-158. Jiménez San Cristébal, 2015, 383-384.

Paus. 2.23.1 y 7-8 describe un templo de Dioniso cerca del 4gora de Argos
y cuenta que el dios recibié grandes honores a consecuencia de su lucha
con Perseo. Sobre el culto de Dioniso en la Argélide, cf. Burkert, 1983, 176.
Casadio, 1994, passim.

Plu. Is. et. O0s. 364 F, citando a Socr. Arg. FGrH 310 F 2. Plutarco emplea el
verbo avakahodvtai para reclamar la epifania del dios (cf. también Quaest.
Conv. 671 E), que tiene el significado técnico de evocar a los muertos. Sobre
el rito, véase Nilsson, 1906, 288-289. Kerényi, 1976, 180-181. Piérart, 1996,
144-145. Casadio, 1994, 228-229. Arrigoni, 1999, 18-19, 32-33 n. 92, 41-44.
Sourvinou-Inwood, 2005, 190-207. Jiménez San Cristdbal, 2007, 147-154.

El proverbio A¢pvn kak@v “una Lerna de males” (Strab. 8.6.9), lo explica
Hsch. s.v. (A 690 Latte) por la costumbre de arrojar alli los kaBapparta, 'obje-
tos impuros’; segtin Casadio, 1994, 231 n. 12, el cordero seria uno de ellos;
véase también Sourvinou-Inwood, 2005, 190 n. 239.

o
@

o
£

o
&

o
3

o
<

o
&

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635

57


https://doi.org/10.17561/at.26.8635

58

Ana Isabel Jiménez San Cristdobal

representa el &vodog de Dioniso, que llega del Hades, y
se integra en el culto, probablemente civico, de Argos®.
La laguna funciona como puerta del inframundo, custo-
diada por el guardian que debe ser propiciado con una
victima®. El rito de invocacién se ha entendido como
una especie de lamento y reparacién de los argivos por
la violencia de Perseo contra Dioniso. Si el mito era una
ruptura del orden, el rito sefialaba el restablecimiento
de la normalidad en el espacio de la fiesta®’.

Ya en la Antigiiedad se identificaba el abismo en el
que los argivos invocaban a Dioniso a salir del agua con
la laguna Alcionia, a través de la cual el propio dios des-
cendi6 al Hades para buscar a Sémele y donde una no-
che al afio se celebraban ritos en honor de Dioniso que
no es licito dar a conocer, segin relata Pausanias®. No
extrafia que una laguna profundisima, cenagosa y temi-
ble por las muertes que se cobraba se identificara con
una de las entradas al mundo infernal®, La inmersién de
Dioniso en la laguna responde a un mitema similar a los
anteriores (el dios se adentra en el agua) pero con moti-
vacion y finalidad distintas: propiciar la divinizacién de
Sémele y reafirmar la suya propia. Se discute también
sobre la naturaleza de los ritos celebrados en Lerna, que
se han interpretado como ritos de paso a la adolescen-
cia®, o bien, una hipétesis mas plausible, como ritos
mistéricos®, quizds en conexidén con ritos mistéricos de
Deméter, a quien también se veneraba en Lerna®.

Tanto en el rito de evocacién ligado al mito de Per-
seo como en los ritos asociados a la catabasis, la lagu-
na simboliza la desaparicién de Dioniso a través de las
aguas, pero también su regreso con mds vigor tras una
experiencia en el Mds All4. La laguna es, en consecuen-
cia, un lugar de transicién entre dos mundos, el de los

% Sobre los dvodot de Dioniso desde el Hades, véase Bérard, 1974, 144-151.
Daraki, 2005 (1985), 267-268. Sourvinou-Inwood, 2005, 194 n. 257. Para la
discusion sobre si el culto es civico o mistérico, véase Sourvinou-Inwood
2005, 192-207.

5 Arrigoni, 1999, 33 n. 92. Daraki, 2005 (1985), 41-42.

8 Arrigoni, 1999, 60.

6 Paus. 2.37.5-6, cf. Kerényi, 1976, 180-181. Guarducci, 1981, 64. Piérart,
1996, 145. Arrigoni, 1999, 18-19. Casadio, 1994, 228-240. Sourvinou-lnwood,
2005, 197-200. Jiménez San Cristdbal, 2007, 148-149, 151-152. Sobre el mito
del descenso, véase Santamaria, 2014, passim, con fuentes y bibliografia.

5% Arrigoni, 1999, 31.

84 Sourvinou-Inwood, 2005, 198-199 con discusidn y bibliografia.

% De Lerna, procede, segtn Paus. 2.37.3, un corazén hecho de oricalco con
indicaciones sobre los misterios instituidos alli por Filamén y que segu-
ramente era usado por los fieles en los ritos a modo de manual, igual que
las ldminas de oro, sobre lo que debian hacer; las laminillas de Pelinna (OF
485-486, véase supra n. 46) tienen forma de hoja de hiedra y corazon.

8 Segun Paus. 2.36.7, se celebraban misterios en honor de Deméter Lernea,
pero cita un templo con las imagenes de Deméter y Dioniso (2.37.2-3). Pié-
rart 1996, 141-144, defiende la primacia y antigiiedad de Deméter en Lerna,
mientras que Casadio, 1994, 312-323, aboga por Dioniso.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

vivos y el de los muertos, al que el dios llega para retor-
nar después a la vida, lo que confiere a sus aguas efectos
catarticos y regenerativos.

La desaparicién de Dioniso bajo las aguas se ha pues-
to también en relacidn con rituales de katanovtiouog,
de salto al agua, celebrados en la Argdlide. En Halice, un
oraculo ordend a sus habitantes sumergir y sacar del
mar una estatua de Dioniso AAtevg, 'pescador o marine-
ro'?.Y en un templo en la cercana Hermione se celebra-
ban en honor de Dioniso agones musicales, concursos
de inmersidn y navales®. En Siracusa se ensuciaba con
mosto e higos la estatua de Dioniso Mdpvyog, el 'sucio’,
a quien los marineros arrojaban en alta mar copas con
perfumes®. El xatanovtiopdg se ha interpretado como
una experiencia extdtica que puede concebirse como
un ritual de iniciacién a la adolescencia, un rito puri-
ficador o un rito de paso hacia la muerte, de la que se
renace a una nueva existencia’.

De la epifanfa del dios asociada al agua tenemos
ejemplos en distintas zonas del mundo griego. Plutarco
cuenta que las mujeres de los eleos cantaban un himno
a Dioniso invocandole como 'héroe' (fjpw) y 'noble toro'
(&&1e Tadpe)™, pidiéndole que acudiese al sagrado tem-
plo marino (&§\wov’) 'con pie bovino' (1@ Boéw modi), es
decir, de manera inofensiva, lo que puede interpretar-
se como una llamada a beber con moderacién si, como
creo, el himno se cantaba en Elis durante una fiesta del
vino, comparable a las Antesterias atenienses, en la que
el vino podia correr a raudales™:

§7 Philoch. FGrH 328 F 191 (Sch. T. ad /I. 6.136), Plu. Aet. Phys. 914 D. Cabe
también la posibilidad de que el rito fuese celebrado en el demo ético de
Halas Exdnides. Sobre el rito, cf. Burkert, 1983, 208, 212. Casadio, 1994,
262. Sourvinou-Inwood, 2005, 206. Jiménez San Cristdbal, 2009, 623.
Paus. 2.35.1, cf. Otto, 1997 (19482), 125. Jeanmaire, 1951, 50. Daraki, 1982,
6. Jiménez San Cristébal, 2009, 623.

Polem. fr. 73 Miiller (= Zen. 5.13), cf. Sophr. fr. 74 K.-A., Clem. Al. Prot. 4.47.7,
Suid. s.v. Mdpuyog (p 1266 Adler), Phot. s.v. Mwpotepog Mwpiyou (p 284
Porson, 652 Theodoridis), cf. Otto, 1997 (1948?), 125. Daraki, 1982, 22. Ca-
sadio, 1999, 64. Jiménez San Cristébal, 2009, 621.

Véase Ginouves, 1962, 390, 417-419. Gallini, 1963, 82-90.

Plu. Quaest. Gr. 299B (= PMG 8T71), cf. Jiménez San Cristobal, 2021b, 312-
313, sobre el himno. La dimension taurina del dios esta también presente
en el epiteto Bouyevijg con que lo invocan los argivos en Plu. Is. et. 0s. 364 F,
en la aguijada con la que le ataca Licurgo (//. 6.135 BoumAng), o en el propio
nombre de Butes (Boutng), que significa 'boyero, cf. Bérard, 1976, 65-73.
Sourvinou-Inwood, 2005, 204.

La lectura es discutida y algunos editores prefieren Akeiwv (cf. Faraone,
2011, 316-317 y Jiménez San Cristobal, 2021b, 325 n. 62, con discusion),
pero los manuscritos dan d\wov. Elis no es ciudad costera, aunque es posi-
ble que el himno se cantase durante una fiesta celebrada a las afueras de
la ciudad (véase nota siguiente). Sobre la situacion de templos de Dioniso
cerca de lagunas y marismas, cf. Cole, 2004, 180-185.

Atestiguan la fiesta Theopomp. Hist. FGrH 115 F 277 (ap. Ath. 1.34 A), Paus.
6.26.1 y Ps. Arist. Mir. 123 (p. 842a25 Bekker), cf. Jiménez San Cristébal,
2021b, 316-324.

[

&

@
3

~
=)

T

T

=

7

P

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635


https://doi.org/10.17561/at.26.8635

Plu. Quaest. Gr. 299 B AW ti tOv Advvoov ai T@V
‘Hheiwv yuvaikeg Opvodoar mapakalodol Poéw modi
napayivecBa mpog avtag; Exet 8 obTwg 6 Hvog:

"ENOelv fipw Advuoe,

dhtov €¢ vaov

ayvov ovv Xapiteootv

€6 vaov T Poéw

modt Svwv.

eita 8ig ¢nddovoiy

‘4Eie Tadpe’

(Por qué las mujeres eleas entonan un himno

e invocan a Dioniso a que venga junto a

ellas con "pie bovino’? Este es el himno:

"Ven, héroe, Dioniso,

al sagrado templo marino

con las Gracias

entrando al templo con pie bovino".

La dimensidén cténica de Dioniso puede estar impli-
cita en el sobrenombre 'héroe', suprimido por algunos
editores’. Sin embargo, la denominacién de héroe para
Dioniso cobra sentido, en tanto que es hijo de una mor-
tal y en algunas tradiciones como la érfica, que Plutarco
conoce bien, muere y renace.

En el templo marino de Elis puede haber un reflejo del
templo ateniense de Dioniso en Limnais, 'de las lagunas',
donde se pedia a Dioniso con suplicas y libaciones que
la bebida fuese inofensiva en las Antesterias™. El tercer
y ultimo dia de la fiesta se conmemoraba a los muertos
y se ha sugerido que tuviese lugar entonces un ritual de
evocacién para propiciar la llegada del dios, probable-
mente del otro mundo, como sugiere su conexién con
las lagunas, via de entrada habitual al Mas Alla™.

Una inscripcién de Rodas, datada en los ss. II-1II d.C.,
testimonia un rito por el cual se despierta a Dioniso me-
diante un instrumento de agua para conmemorar dos de
sus kdBodoy, 'regresos'. La ambigiiedad del término ha pro-
piciado diversas interpretaciones del rito, relaciondndolo
bien con festivales de retorno del dios, bien con dos des-
censos al Hades de Dioniso, uno tras morir a manos de los
Titanes o por la violencia de Perseo, el otro para rescatar a
sumadre Sémele”. En cualquier caso, la epifania de Dioniso
se propicia de nuevo a través de un instrumento de agua.

™ Cf. Jiménez San Cristdbal, 2021b, 325 n. 61 con discusion.

™ Sobre el cual, véase supran. 25.

6 Apoyaria esta hipétesis el uso de avakaAeiv en Phanod. FGrH 325 F 12 (so-
bre cuyo valor véase supra n. 57), cf. Burkert, 1983, 232. Kerényi, 1976, 292.
Daraki, 2005 (1985), 42-43. Spineto, 2005, 63-69, especialmente 66.

T Jaccottet, 2003, Il nr. 159, cf. Sourvinou-Inwood, 2005, 207-210 para la pri-
mera interpretacion y Jiménez San Cristébal, 2007, passim, para la segunda.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

El agua que purifica: las mujeres
de Tanagray el Trit6n

Cuenta Pausanias que las mujeres de Tanagra, en Beo-
cia, bajaron al mar antes de celebrar los ritos orgias-
ticos en honor de Dioniso para purificarse y mientras
nadaban un Tritén las atacd’. El relato responde al es-
quema de los de Licurgo, Butes o Perseo, pero aqui las
seguidoras de Dioniso estdn solas, el dios acude en su
ayuda e inflige un duro castigo al agresor. Si en los mi-
tos de Licurgo y Butes el mar servia de refugio a Dioniso
y sus ménades, aqui es el espacio en que el Tritén, un
monstruo marino, ataca a las mujeres que perturban su
territorio. Se trata probablemente de una variante local
en la que ha pesado la simbologia del Tritén, conside-
rado como un guardidn de fronteras en una localidad
cercana al mar y al que se venera en el propio templo
de Dioniso con una imagen mas admirable incluso que
la suya, seglin relata el Periegeta. En Tanagra debié de
desarrollarse un activo culto a Dioniso, como reflejan
la epigrafia, la numismatica y algunos monumentos”.

La historia del Tritén puede haber servido de mito
etioldgico al bafo ritual que precede o cierra una ceremo-
nia religiosa® y cuyo simbolismo se ha explicado desde
una perspectiva amplia que considera el agua de lagunas,
marismas y rios como fuente de purificacién, un requi-
sito previo imprescindible para celebrar cualquier ritual
en el mundo griego. Por ejemplo, las Dieciséis mujeres de
Elis, un colegio sacerdotal que regia el culto de Dioniso
y de Hera en la Elide, se purificaban en la fuente Piera®’.
También puede entenderse el bafio como una suerte de
rito inicidtico o de paso, como sucedia en los Misterios de
Eleusis, donde los fieles se bafiaban en el mar de Falero al
grito de &\ade wootay, 'iniciados al mar'®.

Volviendo al ritual de Tanagra, Pausanias habla de
ritos orgidsticos (8pyta), ejecutados por las mujeres y
precedidos de la purificacién en el mar. Dado que Ta-
nagra se encuentra en el interior a unos 8-10 km del

8 Paus. 9.20.4-5, 9.21.1, cf. Ginouves, 1962, 388-389, 420. Schachter, 1981,
183-185. Jaillard, 2007, 133-134. Calderdn, 2019, 59-60, 79, 272-273, 303-
305, con bibliografia.

 En las proximidades de la ciudad se encontré una dedicatoria a Dioniso (IG
VII 550 ss. VI-V a.C.). Otras dos inscripciones de época helenistica se refie-
ren a sendos entierros a cargo de una asociacion de dionisiastas: Jaccottet,
2003, Il nrs. 8 (/G VII 686) y 9. El relato del periegeta parece confirmado
por dos series de monedas de bronce, una del periodo de Augusto y la otra
del s. II, y un relieve del s. V a.C., que representa a Dioniso, las ménades y
posiblemente Meter y Pan, cf. Schachter, 1981, 183.

80 Ginouves, 1962, 388.

8 Paus. 5.16.8, sobre las Dieciséis, véase, e. g., Jiménez San Cristdobal, 2022b,
con bibliografia.

8 Polyaen. 3.11.2, Hsch. s.v. dAabe pootat (a 2727 Latte).

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635

59


https://doi.org/10.17561/at.26.8635

Ana Isabel Jiménez San Cristdobal

mar, el bafio implica un desplazamiento considerable y
puede suponerse que se realizaba en el marco de una
festividad de cierta duracién®. Los ritos orgiasticos tal
vez pueden relacionarse con las Nictelias, celebraciones
nocturnas, documentadas en Tanagra®. Plutarco cuen-
ta que Pemandro, el fundador de Tanagra, arrojé a uno
de sus enemigos una gran piedra que estaba escondida
alli desde antiguo y reservada para el ritual de las Nicte-
lias®. El de Queronea vuelve a referirse a la misma fies-
ta en distintos pasajes, sin vincularla a Tanagra, pero si
al culto dionisfaco. De hecho, Dioniso recibe el epiteto
Nictelio®. Plutarco describe las Nictelias y las Agrionias
como fiestas nocturnas en las que las mujeres se mues-
tran poseidas de baquicos padecimientos y mastican
hiedra®. En otro tratado, a propdsito de ritos de invo-
cacién a Dioniso entre los argivos, compara los ritos de
las Titanicas y las Nictelias con los desmembramientos
de Osiris, los renacimientos y la palingenesia®, lo que
sugiere su vinculo con cultos mistéricos. Y cuando com-
para a Dioniso con Sabazio, el dios de los judfos, afirma
Plutarco que las Nictelias son ruidosas por el tafiido de
campanillas de bronce®. Ninguno de estos testimonios
aporta informacién alguna sobre el bafio ritual o la rele-
vancia de las aguas, pero es interesante la equiparacién
entre Agrionias y Nictelias, porque de las Agrionias te-
nemos multiples noticias en la propia Beocia, y también
en Argos, con relatos etiolégicos comparables a la his-
toria de las tanagrinas y el Tritén. Por ejemplo, las Mi-
niades, las hijas de Minias, rey de Orcémeno, en Beocia,
rehtyen el culto de Dioniso y el dios las vuelve locas.
Presas del delirio asesinan al hijo de una de ellas, atacan
a las ménades que celebran los ritos y son perseguidas
por estas®. Esa persecucién se plasma en el culto his-
térico porque cada afno durante las Agrionias de Orcé-
meno, el sacerdote de Dioniso perseguia a un grupo de
mujeres espada en mano y si alcanzaba a alguna, podia

8 Paus. 9.20.1 menciona el famoso santuario de Delio, que estaba junto al
mar, a 8 km. de Tanagra, en una colonia fundada por los tanagreses, cf.
Jaillard, 2007, 146 y n. 82.

% La identificacion la plantearon ya Schachter, 1981, 185 y Jaillard, 2007, 151.
Sobre las Nictelias, véase, e. g., Nilsson, 1906, 274, 285 n. 5. Burkert, 1983,
173, n. 23. Casadio, 1999, 104-105. Calderon, 2019, 79-80, 303-305, con bi-
bliografia.

% Plu. Quaest. Gr. 299 D, cf. Halliday, 1928, 162-163. Pemandro era nieto de
Eléuter (Paus. 9.20.1), el introductor del culto de Dioniso en Atica (Hyg. Fab.
225).

8 Qu. Met. 4.15, Plu. E ap. Delph. 389 A, Paus. 1.40.6, AP 9.524.14, Seru. Georyg.
4.520,Nonn. D. 7.349,9.115, 22.6, Anth.Gr.App.Epigr.sepulcr. 330, EM 609.20,
cf. Casadio, 1999, 105, n. 26. Calderén, 2019, 79-80.

8 Plu. Quaest. Rom. 291 A.

8 Plu. /s. et 0s. 364 F, cf. Jiménez San Cristdbal, 2007, 148, 150.

% Plu. Quaest. conv. 672 A.

% Plu. Quaest. Gr. 299 E, Ael. VH. 3.42.8-26. Véase también, Ant. Lib. 10, Ou.
Met. 4.1-42, 389-415.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

darle muerte®. Cabe entonces plantear la hipétesis de
que las Nictelias de Tanagra fuesen una variante de las
Agrionias de Orcémeno®, en las que, en consonancia
con el mito del Tritdn, las tanagrinas fuesen atacadas de
forma ficticia mientras se bafiaban y saliesen huyendo
del agua.

Conclusiones

En el universo dionisiaco las aguas del mar y las lagunas
cobran especial protagonismo desde el nacimiento mis-
mo del dios. Los diversos lugares que pugnan por ser su
patria se sitdan todos, salvo Tebas, en las cercanias de
islas o rios. En algunos de ellos, como Naxos, Elis y tam-
bién Haliarto, donde se bafia al recién nacido, suceden
milagros de vino. Las Hiades y las Ndyades crian a Dio-
niso y Tetis le brinda especial proteccién. En contexto
cultual y simposfaco opera productivamente la metéfo-
ra de las ninfas-agua que hacen crecer a Dioniso-vino y
atemperan la embriaguez que acarrea la locura. El agua
se torna asf en un instrumento de crecimiento y de civi-
lizacidn con efectos catarticos.

Las aguas del mar y las lagunas son lugar de refugio,
transicién, muerte, epifania y purificacién. Algunos mi-
tos de renuencia de Dioniso y sus seguidoras se localizan
en zonas costeras o cercanas a marismas y lagunas. El
dios y sus nodrizas-ménades se refugian en el mar al ser
atacados por Licurgo y el mismo escenario acoge a las
ménades instigadas por Butes. Sin embargo, el agua es
un arma de doble filo: salva a Dioniso y a sus fieles, pero
hace perecer a quienes los desaffan. En los relatos de Bu-
tes y los piratas tirrenos las aguas se tornan instrumento
de punicién y estos acaban, respectivamente, ahogado
en un pozo y metamorfoseados en delfines. En el enfren-
tamiento con Perseo, Dioniso perece en el lago de Lerna
pero regresa con mds vigor tras su experiencia en el Mas
All4. Las Halias mueren, pero el culto pervive y su memo-
ria también en el sepulcro de su gufa. La zambullida en el
agua reafirma, por tanto, la condicién divina de Dioniso
y refuerza su dimensién ritual, representada por las mé-
nades-bacantes a las que el agua cobija. Del mismo modo,
Ino salta al mar con su hijo y ambos acaban divinizados.

El salto al agua se interpreta con frecuencia como
el paso al Méas All4, en consonancia con la creencia de

" Plu. Quaest. Gr. 299 F. Sobre el mito de las Miniades y su relacion con las
Agrionias, véase Otto, 1997 (1948), 78. Burkert, 1983, 168-179. Bernabé,
2010, con bibliografia.

92 Schachter, 1981, 183, parece sugerirlo.

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635


https://doi.org/10.17561/at.26.8635

que se llega al Hades atravesando una fuente de agua.
El propio Dioniso desciende hasta alli por la laguna Al-
cionia, en Lerna, y conduce de vuelta al mundo de los
vivos a su madre divinizada. Las aguas de mares y lagu-
nas son, en consecuencia, una via de transicién entre
dos mundos.

En el culto, el agua se concibe como un lugar sacro de
efectos catdrticos y regenerativos, ideal, por tanto, para
reclamar la epifania del dios, sefior del elemento hiime-
do, y la celebracién ciertos ritos. Los argivos invocan a
Dioniso Bugenes a salir del agua al son de trompetas,
las mujeres eleas le cantan un himno pidiéndole que
acuda al templo marino, en las Antesterias atenienses
se le evoca para propiciar su epifania en el templo de
Dioniso en Limnais y en Rodas se le despierta mediante
un instrumento de agua conmemorando sus regresos.
La persecucién de Dioniso y sus seguidoras parece tener
reflejo en el ritual de las Agrionias beocias, donde un
sacerdote persigue a las mujeres espada en mano, y en
las Nictelias de Tanagra, en las que tal vez se reproducia
el mito del ataque del Tritén a las tanagrinas mientras
se purificaban en el mar antes de celebrar los ritos. El
salto al agua del mito se transfiere a practicas cultuales
como el katamovtiopdg, consistentes en la inmersién de
la estatua del dios o de sus seguidoras, documentada en
Hélice, Hermione y Siracusa y de la que probablemente
se hacen también eco las ldminas de oro de Pelinna.

El agua fuente de vida y purificacién, pero también
lugar de muerte y transicién al Hades se amalgama im-
pecablemente con Dioniso, el dios ambivalente, que
muere y renace, que llega de lejos, que provoca el deli-
rio y la muerte, honrado en cultos civicos y mistéricos
celebrados mayoritariamente por mujeres.

Reconocimientos

Este trabajo forma parte de los proyectos de investiga-
cién Cultos femeninos de Dioniso y su proyeccién escatolégica
(PID2019-107741GB-100) y Dioniso en la época helenistica:
fuentes literarias, papirdceasy epigrdficas (PID2022-138722NB-
100), del Ministerio de Ciencia e Innovacién.

Referencias bibliograficas
Arrigoni, Giampera. 1999: “Perseo contro Dioniso a Lerna’, en

Conca, Fabrizio (Ed.), Ricordando Raffaele Cantarella. Milano-
Bologna (ltalia), Cisalpino, 9-70.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Arrigoni, Giampera. 2003: “La maschera e lo specchio: Il caso di
Perseo e Dioniso a Delfi e l'enigma dei Satiri”. Quaderni Urbinati
di Cultura Classica, 73,9-53. https://doi.org/10.2307/20546755

Bérard, Claude. 1974: Anodoi. Essai sur limagerie des passages
chthoniens. Neuchatel (Suisse), Paul Attinger.

Bérard, Claude. 1976: “Afie tadpe”, en Ducrey, Pierre (Ed.),
Mélanges d'histoire ancienne et darchéologie offerts a
P, Collart. Lausanne (Suisse), Bibliotheque historique vaudoise,
61-73.

Bernahé, Alberto. 2070: “Las Agrionias y el mito de las Miniades.
Razones de un ritual’, en Gonzalez de Tobia, Ana M2 (Ed.), Mito y
Performance. La Plata (Argentina), Edulp, 361-385.

Bernabé, Alberto. 2013: “Dioniso en la épica griega arcaica’, en
Bernabé, Alberto; Jiménez San Cristébal, Ana Isabel; Santa-
maria, Marco Antonio (Coords.), Dioniso. Los origenes. Textos e
imdgenes de Dioniso y lo dionisiaco en la Grecia antigua. Madrid
(Espafia), Liceus, 29-85.

Bernabé, Alberto; Jiménez San Cristobal, Ana Isabel. 2008:
Instructions for the Netherworld. The Orphic Gold Tablets.
Leiden-Boston-Kdln (Netherlands-Germany), Brill. https:/dol.
org/10.1163/€).9789004163713.--379

Burkert, Walter. 1983: Homo Necans. The Anthropology of Ancient
Greek Sacrificial Ritual and Myth. Berkeley (USA), University of
California Press.

Calderon Sanchez, Macarena. 2019: £/ culto de Dioniso en Beo-
cia, tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid, Madrid
(Espafia).

Casadio, Giovanni. 1994: Storia del culto di Dioniso in Argolide.
Roma (Italia), Gruppo editoriale internazionale.

Casadio, Giovanni. 1999: // vino dell'anima. Storia del culto di Dioni-
so a Corinto, Sicione, Trezene. Roma (ltalia), Il Calamo.

Cole, Susan Guettel. 2004: Landscapes, Gender, and Ritual Space.
Berkeley-Los Angeles-London (USA-Great Britain), University of
California Press.

Csapo, Eric. 2003: “The Dolphins of Dionysus’, en Csapo, Eric;
Miller, Margaret (Eds.), Poetry, Theory, Praxis: The Social Life of
Myth, Word and Image in Ancient Greece. Oxford (Great Britain),
Oxbow, 69-99.

D'Alfonso, Francesca. 2015: ‘Il paesaggio del mito. Aliarto, la
fonte Cissussa e il fiume Lophis”, en Bettarini, Luca (Ed.), A pit
mani. Linee di ricerca tracciate in "Sapienza”. Pisa-Roma (Italia),
Fabrizio Serra, 45-71.

Daraki, Maria. 1982: “La mer dionysiaque”. Revue de ['Histoire des
Religions, 199(1), 3-22. https://doi.org/10.3406/rhr.1982.4750
Daraki, Maria. 1985: Dionysos et la déesse terre. Paris (France), Ar-
thaud (trad. esp.: Dioniso y la diosa tierra. Madrid (Espafia) 2005,

Abada, por la que citamos).

Davies, Malcolm. 2000: “Homer and Dionysos". Eikasmos, 11, 15-

27.

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635


https://doi.org/10.17561/at.26.8635
https://doi.org/10.2307/20546755
https://doi.org/10.1163/ej.9789004163713.i-379
https://doi.org/10.1163/ej.9789004163713.i-379
https://doi.org/10.3406/rhr.1982.4750

62

Ana Isabel Jiménez San Cristdobal

De Cazanove, Olivier. 1983: “Lucus Stimulae. Les Aiguillons des
bacchanales’. Mélanges de I'Ecole Francaise de Rome, 95, 55-
113. https://doi.org/10.3406/mefr.1983.1359

Detienne, Marcel. 1986: Dionysos & ciel ouvert. Paris (France),
Hachette.

Diez Platas, Fatima. 2002: “Lecturas del mito griego. Segunda
parte”, en Bermejo, José Carlos; Diez Platas, Fatima, Lecturas del
mito griego. Madrid (Espafia), Akal, 169-328.

Diez Platas, Fatima. 2013: “Dioniso en la figuracién arcaica’, en
Bernabé, Alberto; Jiménez San Cristobal, Ana Isabel; Santa-
maria, Marco Antonio (Coords.), Dioniso. Los origenes. Textos e
imdgenes de Dioniso y lo dionisiaco en la Grecia antigua. Madrid
(Espafia), Liceus, 275-399.

Edmonds, Racdliffe G. 2004: Myths of the Underworld Jour-
ney. Cambridge-New York (USA), Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB09780511497896

Faraone, Christopher. 2011: “Rushing and Falling into Milk. New
Perspectives on the Orphic Gold Tablets from Thurii and Pelin-
na”, in Edmonds, Racdliffe G. (Ed.), The "Orphic" Gold Tablets and
Greek Religion. Further Along the Path. Cambridge (USA), Cam-
bridge University Press, 304-324.

Faraone, Christopher. 2013: “Gender Differentiation and Role Mo-
dels in the Worship of Dionysos: The Thracian and Thessalian
Pattern”, in Bernabé, Alberto; Herrero de Jauregui, Miguel; Jimé-
nez San Cristébal, Ana Isabel; Martin Hernandez, Raquel (Eds.),
Redefining Dionysos. Berlin-Boston (Germany-USA), De Gruyter,
120-143. https://doi.org/10.1515/9783110301328.120

Gallini, Clara. 1963: “Katapontismos". Studi e Materiali di Storia
delle Religioni, 29, 61-90.

Gantz, Timothy. 1993: Early Greek Myth. A Guide to Literary and
Artistic Sources. Baltimore-London (USA-Great Britain), Johns
Hopkins University.

Ginouves, René. 1962: Balaneutiké. Recherches sur le bain dans
IAntiquité grecque. Paris (France), De Boccard.

Graf, Fritz; Johnston, Sarah lles. 2013: Ritual Texts for
the Afterlife. Orpheus and the Bacchic Gold Tablets. Lon-
don-New York (Great Britain-USA), Routdlege https:/doi.
0rg/10.4324/9780203564240

Graziosi, Barbara; Haubold, Johannes. 2010: Homer. lliad. Book
VI. Cambridge (Great Britain), Cambridge University Press.

Guarducci, Margherita. 1981: “Dioniso e il loto. Nuove riflessioni
sul vaso ateniese di Lydos nel Museo di Villa Giulia". Numismati-
ca e Antichita classiche, 10, 53-69.

Halliday, William Reginald. 1928: The Greek Questions of Plu-
tarch. Oxford (Great Britain), Oxford University Press.

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

Hedreen, Guy M. 1992: Silens in Attic Black-figure Vase-painting.
Ann Arbor (USA), University of Michigan Press. https:/dol.
0rg/10.3998/mpub.12769

Henrichs, Albert. 1994: “Der rasende Gott: Zur Psycholo-
gie des Dionysos und des Dionysischen in Mythos und
Literatur”. Antike und Abendland, 40, 31-58. https://dol
org/10.1515/9783110241525.31

Herrero de Jauregui, Miguel. 2013. “Dioniso en los Himnos ho-
méricos”, en Bernabé, Alberto; Jiménez San Cristébal, Ana Isa-
bel; Santamaria, Marco Antonio (Coords.), Dioniso. Los origenes.
Textos e imdgenes de Dioniso y lo dionisiaco en la Grecia antigua.
Madrid (Espafia), Liceus, 87-116.

Jaccottet, Anne Frangoise. 2003: Choisir Dionysos. Les asso-
ciations dionysiaques ou la face cachée du dionysisme. 2 vols.
Ziirich (Suisse), Akanthus.

Jaillard, Dominique. 2007: “Les fonctions du mythe dans
I'organisation spatiale de la cité". Kernos, 20, 131-152. https:/
doi.org/10.4000/kernos.177

Jeanmaire, Henri. 1951: Dionysos. Histoire du culte de Bacchus.
Paris (France), Payot [re. 1978].

Jiménez San Cristobal, Ana Isabel. 2007: “El culto de Baco en
una inscripcion rodia del s. Il-11 d.C.". Studi e Materiali di Storia
delle Religioni, 73, 135-164.

Jiménez San Cristobal, Ana Isabel. 2009: “Dioniso Melanégida",
en Gonzélez, José Francisco et al. (Coords.), Perfiles de Grecia y
Roma |. Madrid (Espafia), Sociedad Espafiola de Estudios Clési-
cos, 621-630.

Jiménez San Cristobal, Ana Isabel. 2011: “Fiestas dionisiacas”,
en Calderén Dorda, Esteban; Morales Ortiz, Alicia (Eds.), Eusé-
beia. Estudios de Religion griega. Madrid (Espafa), Signifer Li-
bros, 169-196.

Jiménez San Cristébal, Ana Isabel. 2015: “Rios y lagunas de
camino al Hades”, en Angel Espinds, Jesus et al. (Eds.), Hygieia
kai gelos. Zaragoza (Espafia), Libros Pdrtico, 379-389.

Jiménez San Cristdobal, Ana Isabel. 2017: “Las Teodesias, ;una
fiesta dionisiaca?”, en Alvarez-Pedrosa, Juan Antonio; Bernabé,
Alberto; Lujan, Eugenio R.; Presa, Fernando (Eds.), Ratna. Madrid
(Espafia), Guillermo Escolar, 243-250.

Jiménez San Cristébal, Ana Isabel. 2020: "At the Origins of
Dionysus and Wine: Myths, Miracles and Festivals". Archiv fiir
Religionsgeschichte, 21-22, 387-409. https://doi.org/10.1515/
arege-2020-0020

Jiménez San Cristobal, Ana Isabel. 2020: “P Ross. Georg. |.
11: Texto y contexto”. Giornale Italiano di Filologia, 72, 323-353.
https://doi.org/10.1484/J.GIF.5.121465

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635


https://doi.org/10.17561/at.26.8635
https://doi.org/10.3406/mefr.1983.1359
https://doi.org/10.1017/CBO9780511497896
https://doi.org/10.1515/9783110301328.120
https://doi.org/10.4324/9780203564240
https://doi.org/10.4324/9780203564240
https://doi.org/10.3998/mpub.12769
https://doi.org/10.3998/mpub.12769
https://doi.org/10.1515/9783110241525.31
https://doi.org/10.1515/9783110241525.31
https://doi.org/10.4000/kernos.177
https://doi.org/10.4000/kernos.177
https://doi.org/10.1515/arege-2020-0020
https://doi.org/10.1515/arege-2020-0020
https://doi.org/10.1484/J.GIF.5.121465

Jiménez San Cristobal, Ana Isabel. 2021a: “Artemis and Diony-
sus. Encounters in Natural Settings: Lakes and Marshes”, in Ca-
sadio, Giovanni; Johnston, Patricia A. (Eds.), Artemis and Diana
in Ancient Greece and Italy. Cambridge (Great Britain), Cambrid-
ge Scholar Publishing, 24-66.

Jiménez San Cristobal, Ana lIsabel. 2021b: “The Epiphany
of Dionysus in Elis and the Miracle of the Wine (Plu.
Quaest. Gr. 299 B)", en Hirsch-Luipold Rainer; Roig Lanzi-
llota, Lautaro (Eds.), Plutarch's Religious Landscapes. Lei-
den-Boston  (Netherlands-USA), Brill, 311-331. https:/doi
org/10.1163/9789004443549_019

Jiménez San Cristobal, Ana Isabel. 2027c: “Dioniso: la mania
de un dios”, en Fernandez, Claudia; Zecchin de Fasano, Graciela
(Eds.), Cartografias del yo en el mundo antiguo. Estrategias de su
textualizacion. La Plata (Argentina), EDULP, 169-226.

Jiménez San Cristdbal, Ana Isabel. 2022a: “Las Ninfas y Dioni-
s0", Cuadernos de Filologia Clasica (G), 32, 161-182. https:/dol.
0rg/10.5209/cfcg.80754

Jiménez San Cristébal, Ana Isabel. 2022b: “Celebrando a Dio-
niso en la polis: las Dieciséis mujeres de Elis". Prometheus, 48,
217-233.

Kerényi, Karl. 1976: Dionysos. Archetypal Image of Indestructible
Life. Princeton (USA), Princeton University Press. https:/doi
org/10.1515/9780691214108

Kuivalainen, llkka. 2021: The Portrayal of Pompeian Bacchus.
Helsinki (Finland), Societas Scientiarum Fennica. https:/doi
org/10.54572/ssc.187

Martin Hernandez, Raquel. 2013: “Dioniso en los primeros mi-
tografos griegos’, en Bernabg, Alberto; Jiménez San Cristobal,
Ana Isabel; Santamarfa, Marco Antonio (Coords.), Dioniso. Los
origenes. Textos e imadgenes de Dioniso y lo dionisiaco en la Grecia
antigua. Madrid (Espafa), Liceus, 195-215.

Massenzio, Marcello. 1970: Cultura e crisi permanente. La "xenia"
dionisiaca. Roma (Italia), Edizioni dell‘Ateneo.

Nilsson, Martin Persson. 1906: Griechische Feste von religidser
Bedeutung mit Ausschluss der attischen. Leipzig (Germany), Teu-
bner [re. Sttutgart 1995].

Otto, Walter Friedrich. 1948: Dionysos. Mythos und Kultus. Frankfurt
(Germany), Klostermann (1933, trad. esp.: Dioniso. Mito y culto.
Madrid (Espafia) 1997, Siruela, por la que citamos).

Parker, Robert. 2007: Polytheism and Society at Athens. Oxford
(Great Britain), Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/
acprof:050/9780199216116.001.0001

Aguay Territorio, 26 - pp. 51-63 - Abril - Junio 2025 - Universidad de Jaén (Espaia)

Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Paton, Oscar. 2012: Dioniso en Diodoro Siculo, tesis doctoral, Uni-
versidad Complutense de Madrid, Madrid (Espafia).

Piérart, Marcel. 1996: “La mort de Dionysos a Argos’, in Hagg,
Robin (Ed.), The Role of Religion in Early Greek Polis. Stockholm
(Sweden), Svenska Institutet i Athen, 141-157.

Privitera, Aurelio. 1970: Dioniso in Omero e nella poesia greca ar-
caica. Roma (Italia), Edizioni dell'Ateneo.

Santamaria Alvarez, Marco Antonio. 2014: “El descenso de
Dioniso al Hades en busca de su madre’, en Redondo, Jordi;
Torné Teixidd, Ramon (Eds.), Apocalipsi, millenarisme i viatges a
l'inframén. Amsterdam (Netherlands), Hakkert, 217-240.

Santamaria Alvarez, Marco Antonio. 2021: “Soy Dioniso, el hijo de
Jarro" interpretaciones alegdricas del dios del vino", en Gonzélez
Iglesias, Juan Antonio; Méndez Dosuna, Julidn Victor; Présper
Pérez, Blanca (Eds.), Curiositas nihil recusat. Salamanca (Espa-
fia), Publicaciones de la Universidad de Salamanca, 481-496.

Schachter, Albert. 1981: Cults of Boiotia. Acheloos to Hera. 1. Lon-
don (Great Britain), Institute of Classical Studies.

Sokolowski, Franciszek. 1962: Lois sacrées des cit€s grecques.
Supplément. Paris (France), De Boccard.

Sourvinou-Inwood, Christiane. 1995: 'Reading' Greek Death. To
the End of the Classical Period. Oxford (Great Britain), Clarendon
Press. https://doi.org/10.1093/0s0/9780198149767.001.0001

Sourvinou-Inwood, Christiane. 2005: Hylas, the Nymphs, Dionysos
and Others. Stockholm (Sweden), Astréms Forlag.

Spineto, Natale. 2005: Dionysos a teatro. Il contesto festivo del
dramma greco. Roma (ltalia), LErma di Bretschneider.

Tassignon, Isabelle. 2007: "Vingt mille lieux sous les mers
avec Dionysos et Télibinu", en Delruelle, Edouard; Pirenne-
Delforge, Vinciane (Eds.), Képoi. De la religion & la philosophie,
(Kernos, supplément 11). Liege (Belgique), Centre International
d'Etude de la Religion Grecque Antique, 101-112. https://dol.
0rg/10.4000/books.pulg.1091

Vaello, Maria Victoria. 2017: Dioniso en la epigrafia de los ss. V y
IV a.C., tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid, Ma-
drid (Espafa).

Valdés Guia, Miriam. 2020: Prdcticas religiosas y discursos feme-
ninos en Atenas. Madrid-Sevilla (Espafia), UAM Ediciones-Edito-
rial de la Universidad de Sevilla.

Villanueva Puig, Marie-Christine. 2009: Ménades. Recherches
sur la genése iconographique du thiase féminin de Dionysos des
origines & la fin de la période archaique. Paris (France), Les Belles
Lettres.

ISSN 2340-8472 - ISSNe 2340-7743 - DOI 10.17561/at.26.8635


https://doi.org/10.17561/at.26.8635
https://doi.org/10.1163/9789004443549_019
https://doi.org/10.1163/9789004443549_019
https://doi.org/10.5209/cfcg.80754
https://doi.org/10.5209/cfcg.80754
https://doi.org/10.1515/9780691214108
https://doi.org/10.1515/9780691214108
https://doi.org/10.54572/ssc.187
https://doi.org/10.54572/ssc.187
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199216116.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199216116.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780198149767.001.0001
https://doi.org/10.4000/books.pulg.1091
https://doi.org/10.4000/books.pulg.1091

	Aguas, Dioniso, ninfas y ménades 
	Nacer y crecer junto al agua 
	Dioniso y las ninfas del agua 
	Licurgo y Butes contra Dioniso y las ménades 
	Perseo contra Dioniso y las Halias. La catábasis en busca de Sémele 
	El agua que purifica: las mujeres de Tanagra y el Tritón 
	Conclusiones 
	Reconocimientos 
	Referencias bibliográficas 


