
ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España)

Dossier

51 

Aguas, Dioniso, ninfas y ménades
Waters, Dionysus, nymphs, and maenads

Ana Isabel Jiménez San Cristóbal
Universidad Complutense de Madrid
Madrid, España
asancristobal@filol.ucm.es

ORCID: 0000-0002-3461-5746

Información del artículo
Recibido: 15/01/2024
Revisado: 11/03/2024
Aceptado: 10/04/2024
Online: 31/01/2025
Publicado: 10/04/2025

ISSN	 2340-8472
ISSNe	 2340-7743
DOI	 10.17561/at.26.8635

resumen
En el universo dionisíaco las aguas de mares, ríos y lagunas 
marcan momentos vitales y cotidianos del dios y su cortejo, 
ninfas y ménades. En las aguas o sus cercanías Dioniso nace, 
crece, baja al Hades, muere y resurge. En el mismo escenario, 
el propio dios y su séquito se bañan, son atacados o buscan 
refugio. Las aguas se consideran un lugar de tránsito, 
ideales para Dioniso, el dios ausente por excelencia, que 
periódicamente llega de lejos.  A través de las aguas se reclama 
su epifanía y en ellas se sumerge su estatua o sus propias 
seguidoras. El presente estudio analiza diversos mitos y ritos 
dionisíacos en los que el agua cobra protagonismo, tratando 
de establecer su simbolismo y connotaciones.

PALABRAS CLAVE: Agua, Dioniso, Mito, Ritual, Ninfas, Ménades.

abstract
In the Dionysiac realm, the waters of seas, rivers and lakes 
mark vital and daily moments of the god and his entourage, 
Nymphs and Maenads. In the waters or near them Dionysus 
is born, grows, goes down to Hades, dies and reappears. In 
the same scenario, the god himself and his entourage bathe, 
are attacked or seek refuge. The waters are considered 
a place of transit, ideal therefore for Dionysus, the absent 
god par excellence, who periodically arrives from afar. 
His epiphany is claimed through the waters and his statue 
is thrown into them or her followers are submerged. The 
present study analyzes various Dionysiac myths and rites in 
which water takes on a role, trying to establish its symbolism 
and connotations.

KEYWORDS: Water, Dionysus, Myth, Ritual, Nymphs, Maenads.

	 cc-by

	 ©	 Universidad de Jaén (España).
		  Seminario Permanente Agua, Territorio y Medio Ambiente (CSIC)

https://doi.org/10.17561/at.26.8635
mailto:asancristobal@filol.ucm.es
https://orcid.org/0000-0002-3461-5746
https://orcid.org/0000-0002-3461-5746
https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Ana Isabel Jiménez San Cristóbal

Doss ier

52 Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España) ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635

Águas, Dionísio, ninfas e mênades

resumo
No universo dionisíaco, as águas dos mares, rios e lagoas 
marcam os momentos vitais e quotidianos do deus e do seu 
séquito, as ninfas e as maenades. Nessas águas, ou perto delas, 
Dionísio nasce, cresce, desce ao Hades, morre e ressurge. No 
mesmo cenário, o próprio deus e o seu séquito banham-se, 
são atacados ou procuram refúgio. As águas são consideradas 
um lugar de passagem, ideal para Dionísio, o deus ausente 
por excelência, que periodicamente chega de longe. Através 
das águas, a sua epifania é reivindicada e a sua estátua ou 
os seus próprios seguidores são nelas mergulhados. Este 
estudo analisa vários mitos e ritos dionisíacos em que a água 
desempenha um papel preponderante, tentando estabelecer 
o seu simbolismo e conotações.

PALAVRAS-CHAVE: Água, Dionísio, Mito, Rito, Ninfas, Maenads.

Eaux, Dionysos, nymphes et ménades

rÉsumÉ
Dans l'univers dionysiaque, les eaux des mers, des rivières 
et des lagunes marquent des moments vitaux et quotidiens 
pour le dieu et son entourage, les nymphes et les maenades. 
C'est dans ou près des eaux que Dionysos naît, grandit, 
descend à l'Hadès, meurt et refait surface. Dans le même 
cadre, le dieu lui-même et sa suite se baignent, sont attaqués 
ou se réfugient. Les eaux sont considérées comme un lieu de 

passage, idéal pour Dionysos, le dieu absent par excellence, 
qui arrive périodiquement de loin. C'est à travers les eaux 
qu'il revendique son épiphanie et que sa statue ou ses 
propres disciples sont plongés. Cette étude analyse divers 
mythes et rites dionysiaques dans lesquels l'eau joue un rôle 
prépondérant, en essayant d'en établir le symbolisme et les 
connotations.

MOTS CLÉS: Eau, Dionysos, Mythe, Rituel, Nymphes, Maenades.

Acque, Dioniso, ninfe e menadi

sommario
Nell'universo dionisiaco, le acque di mari, fiumi e lagune 
segnano momenti vitali e quotidiani per il dio e il suo 
seguito, ninfe e menadi. Nelle acque o nelle loro vicinanze, 
Dioniso nasce, cresce, scende nell'Ade, muore e risorge. 
Nello stesso ambiente, il dio stesso e il suo seguito si 
bagnano, vengono attaccati o cercano rifugio. Le acque 
sono considerate un luogo di transito, ideale per Dioniso, 
il dio assente per eccellenza, che arriva periodicamente da 
lontano. Attraverso le acque viene rivendicata la sua epifania 
e la sua statua o i suoi stessi seguaci vi vengono immersi. 
Questo studio analizza diversi miti e riti dionisiaci in cui 
l'acqua è protagonista, cercando di stabilirne il simbolismo 
e le connotazioni.

PAROLE CHIAVE: Acqua, Dioniso, Mito, Rituale, Ninfe, Menadi.

https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Doss ier

53 ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España)

Nacer y crecer junto al agua

Plutarco llama a Dioniso ῞Υης, 'húmedo', porque es se-
ñor de toda naturaleza húmeda. El de Queronea sinte-
tiza así la historia de la relación del dios con el agua, 
plasmada en epítetos como Πελάγιος 'marino', Ἁλιεύς 
'pescador', o Λιμναῖος 'de las lagunas', entre otros, que 
evocan que Dioniso nace, habita y es venerado en los 
alrededores de marismas y lagunas1.

El primer Himno homérico a Dioniso inaugura una lar-
ga tradición que refleja la rivalidad entre diferentes 
ciudades por ser el lugar de nacimiento del dios, pugna 
que en época de Diodoro de Sicilia (s. I a.C.) parece ya 
dirimida en favor de Tebas, seguramente por la impor-
tancia y repercusión de obras trágicas como la Antígona 
de Sófocles y las Bacantes de Eurípides, donde la ciudad 
se consagra como metrópolis por excelencia del culto 
dionisíaco2.

οἳ μὲν γὰρ Δρακάνωι σ’, οἳ δ  Ἰκάρωι ἠνεμοέσσηι
φᾶσ’, οἳ δ’ ἐν Νάξωι, δῖον γένος Εἰραφιῶτα,
οἳ δέ σ’ ἐπ’ Ἀλφειῶι ποταμῶι βαθυδινήεντι
{κυσαμένην Σεμέλην τεκέειν Διὶ τερπικεραύνωι},� 5
ἄλλοι δ’ ἐν Θήβηισιν ἄναξ σε λέγουσι γενέσθαι,
ψευδόμενοι· σὲ δ’ ἔτικτε πατὴρ ἀνδρῶν τε θεῶν τε
πολλὸν ἀπ’ ἀνθρώπων, κρύπτων λευκώλενον  Ἥρην.
ἔστι δέ τις Νύση ὕπατον ὄρος ἀνθέον ὕληι,
τηλοῦ Φοινίκης, σχεδὸν Αἰγύπτοιο ῥοάων.� 10

pues unos dicen que fue en Drácano, 
otros en Ícaros ventosa,
otros que en Naxos, ¡oh Irafiota del linaje de Zeus!,
otros que en el río Alfeo de profunda corriente
{donde Sémele te concibió y parió para Zeus 

 que se goza con el rayo}
mientras otros dicen, señor, que naciste en Tebas.
¡Mentirosos! A ti te parió el padre de hombres 

y dioses
lejos de los hombres, ocultándote  

a Hera de blancos brazos.
Hay una Nisa, montaña muy alta, cubierta de bosques,
lejos de Fenicia, casi en las corrientes del Nilo.

Todos los escenarios citados en el himno, salvo Te-
bas, están ubicados en islas o junto a corrientes de ríos: 
Drácano, Ícaros, Naxos, las corrientes del río Alfeo y la 
Nisa situada junto al Nilo. Drácano es probablemente 
un promontorio en la isla de Cos, citado además como 
lugar de nacimiento de Dioniso por Teócrito y Nono de 
Panópolis3. En la isla de Ícaros, en el Egeo, sitúa el mitó-
grafo Apolodoro el rapto de Dioniso por piratas del Ti-
rreno en el momento en que el dios cruzaba de Ícaros a 
Naxos, hecho que podría justificar su inclusión entre los 
lugares de nacimiento4. La biografía del dios está unida 
a la isla de Naxos por su crianza por las ninfas y su boda 
con Ariadna, acontecimientos relevantes hasta el punto 
de que los naxios tenían a Dioniso como numen titular 
y lo asociaban con prodigiosas fuentes de vino5. Las co-
rrientes del Alfeo corresponden a Elis, donde el culto de 
Dioniso estaba también estrechamente vinculado a mi-
lagros de vino6. Por último, la Nisa junto a las corrientes 
del Nilo es la Nisa de Arabia, como refleja el propio him-
no, que recoge la discusión sobre los lugares que con 
dicho nombre se vanagloriaban de ser la cuna del dios7.

En una versión local e insólita transmitida por 
Pausanias8, Cadmo arrojó a Dioniso y a Sémele al mar 
dentro de un cofre que el oleaje arrastró a la playa de 
Brasias, en Laconia. Sémele llegó muerta y su tía mater-
na Ino crió a Dioniso en una cueva. El relato se acomoda 
al esquema de un mitema recurrente que analizaremos 
después: Dioniso acaba en el agua por la acción hostil 
de un mortal9.

La literatura y la iconografía se hacen eco sucinta-
mente del motivo del baño de Dioniso recién nacido10. 

	 1	 Plu. Is. et Os. 364 D, cf. August. Ciu. 7.21. Los distintos epítetos serán anali-
zados a lo largo del estudio. Sobre Dioniso y el agua, véase, e. g., Otto, 1997 
(1948), 118-126. Guarducci, 1981, 62-67. Daraki, 1982, passim, 2005 (1985), 
41-50. Casadio, 1994, 226, n. 6 con ulterior bibliografía. Tassignon, 2001, 
passim. Jiménez San Cristóbal, 2021a, 35-40.

	 2	 H. Bacch. 1 A1-14, D. S. 3.64.3-6 y 3.66.1-2 se inclina por Tebas, pero se hace 
eco de la rivalidad. S. Ant. 1121-1123, E. Ba. 1-5. Cf. Jiménez San Cristóbal, 
2019-2020, 390-394, 396-402.

	 3	 Theoc. Id. 26.33-34, Nonn. D. 9.16. Se denomina también Drácano una coli-
na en la isla de Ícaros y una isla al oeste del Quersoneso tracio, cf. Jiménez 
San Cristóbal, 2019-2020, 392.

	 4	 Apollod. 3.5.3, cf. Kerényi, 1976, 152.
	 5	 Crianza por las ninfas: Aglaosth. FGrH 499 F 3 (ap. Hyg. Astr. 2.17.2), D. S. 

5.52.1-3. Sobre la boda de Ariadna y Dioniso, véase la copa de Fineo (LIMC 
III s.v. Dionysos nr. 763), cf. Hedreen, 1992, 31-66. Díez Platas 2013, 303 nn. 
162 y 163, 380, 384, fig. F. 9. 67. Jiménez San Cristóbal, 2019-2020, 397-398, 
con ulterior bibliografía.

	 6	 Cf. Jiménez San Cristóbal, 2019-2020, 398-402, 2021b y 2022b, passim.
	 7	 H. Bacch. 1.9-14, véase también Steph. Byz. s.v. Νῦσαι (479.10 Meineke) y 

Hsch. s.v. Νῦσα καὶ Νυσήϊον (ν 742 Latte), cf. Otto, 1997 (19482), 49-52. Jean-
maire, 1951, 349-351. Sourvinou-Inwood, 2005, 107. Herrero, 2013, 93-96. 
Jiménez San Cristóbal, 2019-2020, 391-392.

	 8	 Paus. 3.24.3-5, cf. Otto, 1997 (19482), 120. Daraki, 1982, 9 n. 21, 2005 (1985), 
42. Sourvinou-Inwood, 2005, 106-107, 203.

	 9	 Sobre Ino, véase infra y n. 39.
	 10	 Véase un mosaico de Nea Pafos (Chipre, s. IV, LIMC III s.v. Dionysos (in peri-

pheria orientale) nr. 97), un sarcófago de Arezzo, ca. 145-160 y un relieve de 
mármol de Nisa en Lidia, de época severa (LIMC VIII s.v. Nysa I, Nysai, nrs. 
11a y 12), un relieve de mármol de Perge de época severa, una lámpara de 
terracota de Éfeso de los ss. II-III, un relieve sigilado de época de Trajano 
y un escifo de plata procedente de Pompeya fechado a principios del s. I 
(LIMC VIII s.v. Nymphai, nrs. 88, 89, 90 y 91).

https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Ana Isabel Jiménez San Cristóbal

Doss ier

54 Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España) ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635

En las Bacantes de Eurípides se saluda a la fuente Dirce 
que acogió a Baco neonato y arrebatado del fuego por 
Zeus, mientras que en un epigrama de Meleagro las 
ninfas bañan al dios que había escapado del fuego y 
se revolcaba entre cenizas11. En un interesante pasaje 
Plutarco cuenta que las nodrizas de Dioniso lo bañaron 
nada más nacer en la fuente Cisusa (i.e. 'de hiedra'), 
sita en la beocia Haliarto, razón por la cual su agua 
es deliciosa y tiene el color y el brillo del vino12. En 
la misma fuente las jóvenes de Haliarto cumplían un 
ritual a las ninfas antes de su matrimonio, de acuerdo 
con una costumbre ancestral13. El baño se asocia, pues, 
a la fecundidad14: las ninfas, que son también nodrizas 
de Dioniso, como se verá enseguida, nutren al dios y 
pueden propiciar la fertilidad de las jóvenes oferentes 
que se preparan para el matrimonio y para convertirse 
en devotas del culto de Dioniso. Según Calímaco, junto 
a la fuente Cisusa se celebraban también las Teodesias, 
una fiesta bien atestiguada en distintas áreas del mun-
do griego, con un relato etiológico sobre el nacimiento 
de Dioniso y con ritos relacionados con el vino y sig-
nos supranaturales de la presencia divina15.

Dioniso y las ninfas del agua

Múltiples relatos vinculan a las ninfas con la crian-
za de Dioniso16. A propósito del agua, interesan los que 
protagonizan la Nereida Tetis –cuyos lazos con Dioniso 
serán analizados después–, las Híades, 'hacedoras de la 
lluvia', y las Náyades, ninfas de agua dulce. Según el mi-
tógrafo Ferecides, las Híades fueron nodrizas del dios y 
su nombre se debe a los apelativos Híe (῞Υη), de Sémele, 
e Híes (῞Υης), de Dioniso, epíteto que el historiador Cli-
demo asocia al hecho de que se celebran sacrificios en el 
tiempo en que el dios hace llover17. Dice también Fereci-
des que las ninfas obsequiaron a los hombres con la vid 
descubierta por el dios y las Híades entregaron a Dioniso 
a Ino por temor a Hera, cuando Licurgo las persiguió18.

Las Náyades integran el cortejo femenino de Dioni-
so en múltiples testimonios19, pero en casi ninguno se 
destaca o manifiesta su naturaleza acuática. Recorren 
los montes en compañía de Dioniso Bromio, gritando, 
saltando y danzando en un ambiente en el que reinan 
la μανία y los gritos de júbilo20. Una dedicatoria a Dio-
niso, hallada en un santuario de Tasos y datada en el s. 
I d. C., evidencia que los iniciados mezclan el agua de 
las Náyades con el vino de Dioniso y entonan el grito 
cultual evohé21. El ejemplo refleja la idea recurrente 
de las ninfas, incluidas las Náyades, como metáfora 
o metonimia del agua que atempera y hace crecer a 
Dioniso, es decir, el vino, que, sin ellas, conduce a la 
embriaguez y a la locura22. Esta imagen opera produc-
tivamente en contexto cultual y simposíaco. El poeta 
elegíaco Eveno de Paros a propósito de los beneficios 
y peligros del vino, dice que Baco "se alegra cuan-
do hace cuatro con tres ninfas"23, es decir, el vino es 
óptimo cuando se mezcla con tres partes de agua. La 
misma idea subyace en los mitos de fundación (αἴτια) 
de las Antesterias atenienses, la fiesta del vino por ex-
celencia, que celebraban la llegada del vino nuevo y 
coronaban, como rito de paso, a niños de tres años24. 
Delante del santuario de Dioniso ἐν Λίμναις ('en las la-
gunas'), se ofrecían al dios las primicias y se le pedía 
con súplicas y libaciones que la bebida fuese inofensi-
va25. Según el historiador Fanodemo, antes de beber, 
el vino se mezclaba con agua, razón por la cual a Dio-
niso se le llama Λιμναῖος ('de las lagunas') y a las nin-
fas se las considera nodrizas de Dioniso, pues el agua 
aumenta el volumen del vino26. Por su parte, el histo-
riador Filócoro afirma que fue el propio Dioniso quien 
enseñó la mezcla al rey Anfictión de Atenas, evitando 
así que los hombres sucumbiesen doblados por el vino 

	 11	 E. Ba. 519-525, Mel. AP 9.331.
	 12	 Plu. Lys. 28.4-5, cf. Jiménez San Cristóbal, 2022a, 170-171.
	 13	 Plu. Amat. narr. 772 B.
	 14	 Cf. Daraki, 2005 (1985), 124 n. 107, con bibliografía.
	 15	 Call. Ait. fr. 43.84-92 Pfeiffer (43b Harder), cf. D'Alfonso, 2015, 50-57. Jimé-

nez San Cristóbal, 2017, passim.
	 16	 Cf. Sourvinou-Inwood, 2005, 106-108. Jiménez San Cristóbal, 2022a, 163-

167.
	 17	 Pherecyd. 90a y 90e Fowler, Clidem. FGrH 323 F 27. El epíteto ῞Υης apare-

ce también en Euph. 14 Powell, cf. Daraki, 1982, 7 nn. 13-14. Sourvinou-
Inwood, 2005, 108, 377-379. Martín Hernández, 2013, 198-204. Jiménez San 
Cristóbal, 2022a, 165.

	 18	 Pherecyd. 90b-c-d2 Fowler. Sobre el episodio de Licurgo, véase infra.

	 19	 E. g. Alcm. PMG 63, E. Cyc. 430, Strab. 10.3.10, cf. Díez Platas, 2002, 224. 
Sourvinou-Inwood, 2005, 107. Jiménez San Cristóbal, 2022a, 166.

	 20	 Pi. fr. 70b.12 Snell-Maehler, Pratin. 708.4 PMG, Any. AP 9.745, cf. Díez Pla-
tas, 2002, 225, 227. Jiménez San Cristóbal, 2022a, 165-167.

	 21	 Jaccottet 2003, II nr. 30 con traducción francesa, pero sin el texto griego, 
que no está publicado.

	 22	 Cf. Díez Platas, 2002, 301-308. Sourvinou-Inwood, 2005, 103. Jiménez San 
Cristóbal, 2022a, 167-169. Sobre el uso del nombre del dios para referirse al 
vino, véase Santamaría, 2021, 481-496.

	 23	 Euen. fr. 2 Gentili-Prato (AP 11.49).
	 24	 Sobre las Antesterias, véase, e. g., Burkert, 1983, 213-247. Spineto, 2005, 13-

123. Parker, 2007, 290-326. Jiménez San Cristóbal, 2011, 170-177. Valdés, 
2020, 81-142.

	 25	 Plu. Quaest. conv. 655 E. Sobre el santuario, cf. Burkert, 1983, 215 n. 9, 217 
n. 6. Spineto, 2005, 61-69. Parker, 2007, 290. Para la conexión entre Dioni-
so y las lagunas, véase Tassignon, 2001, 101-112. Jiménez San Cristóbal, 
2021a, 35-39.

	 26	 Phanod. FGrH 325 F 12 (ap. Ath. 11.465 A); véase la misma etimología en 
Eust. ad Il. 3.285.16. Cf. Spineto, 2005, 38-39. Parker, 2007, 292. Valdés, 
2020, 81.

https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Doss ier

55 ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España)

puro27. El agua es un instrumento de crecimiento y de 
civilización que posee asimismo efectos catárticos. Su 
relevancia en este ritual y las connotaciones de la la-
guna como lugar de crecimiento pudieron influir en la 
ubicación del templo y convertir a Dioniso Limneo en 
el garante idóneo de los ritos de paso que marcan la 
superación del período crítico de la infancia.

Licurgo y Butes contra 
Dioniso y las ménades

Dioniso es por excelencia el dios que llega de lejos28, de 
la montaña, del mar o del Más Allá. En el mito, Dioniso 
y sus ménades recorren el orbe para instituir su culto, 
suscitando en no pocas ocasiones el rechazo de quie-
nes, como Licurgo, Butes, Penteo, Perseo, las Miníades, 
las Prétides, las hijas de Eléuter o Tritón, no reconocen 
a Dioniso y se oponen a su culto con funestas conse-
cuencias29. En algunos de estos relatos, las aguas son el 
escenario de la zambullida del dios, sus seguidoras y sus 
oponentes. En el plano cultual la epifanía del dios se re-
clama a través de las aguas donde también se purifican 
sus fieles.

En un célebre episodio narrado en la Ilíada, Licurgo, 
rey de Tracia, acosa a las nodrizas-ménades de Dioniso 
en el sagrado Niseo y ellas dejan caer sus tirsos al sue-
lo30. El dios, aterrado y presa de un temblor violento, se 
sumerge en el oleaje del mar, al abrigo del regazo de la 
diosa marina Tetis. En castigo por su acción, Zeus ciega 
a Licurgo y el héroe muere pronto:

οὐδὲ γὰρ οὐδὲ Δρύαντος υἱός, κρατερὸς Λυκόοργος,� 130
δὴν ἦν, ὅς ῥα θεοῖσιν ἐπουρανίοισιν ἔριζεν·
ὅς ποτε μαινομένοιο Διωνύσοιο τιθήνας
σεῦε κατ’ ἠγάθεον Νυσήϊον, αἳ δ’ ἅμα πᾶσαι
θύσθλα χαμαὶ κατέχευαν, ὑπ’ ἀνδροφόνοιο Λυκούργου
θεινόμεναι βουπλῆγι. Διώνυσος δὲ φοβηθεὶς � 135
δύσεθ᾽ ἁλὸς κατὰ κῦμα, Θέτις δ᾽ ὑπεδέξατο κόλπωι
δειδιότα· κρατερὸς γὰρ ἔχε τρόμος ἀνδρὸς ὀμοκλῆι.
τῶι μὲν ἔπειτ᾽ ὀδύσαντο θεοὶ ῥεῖα ζώοντες,
καί μιν τυφλὸν ἔθηκε Κρόνου πάϊς· οὐδ᾽ ἄρ᾽ ἔτι δὴν
ἦν, ἐπεὶ ἀθανάτοισιν ἀπήχθετο πᾶσι θεοῖσιν.� 140

Pues ni siquiera el hijo de Driante, el vigoroso 
Licurgo,

que trababa disputa con los dioses celestiales, 
vivió mucho tiempo.

Una vez a las nodrizas del delirante Dioniso
acosaba por el sacratísimo Niseo y ellas, todas a una,
dejaron caer sus tirsos al suelo, por Licurgo, 

el homicida,
golpeadas con una aguijada. Y Dioniso, aterrado,
se sumergió en el oleaje de la mar y Tetis lo 

acogió en su regazo,
temeroso, pues lo domeñaba un temblor violento 

por la amenaza del varón.
Mas con aquél enseguida se enojaron los dioses que 

viven regaladamente
y lo dejó ciego el hijo de Crono; entonces ya no 

mucho más tiempo
vivió (i. e. Licurgo), porque se hizo odioso a los 

dioses inmortales todos.

Se atribuye a Eumelo de Corinto una historia muy 
parecida, pero con una marcada dimensión ritual, pues 
el ataque se produce mientras Dioniso celebra los ritos 
mistéricos, en compañía de sus nodrizas, que se equipa-
ran así a las ménades, y Dioniso es acogido por Tetis y 
Eurínome, una Oceánide31. El mito de Licurgo tuvo gran 
repercusión en el mundo grecorromano32, pero pocos 
testimonios explicitan el refugio de Dioniso en el mar. 
Sí lo hace el logógrafo Ferecides, que conoce también 
la puesta en fuga de las nodrizas de Dioniso, a las que 

	 27	 Philoch. FGrH 328 F 5b (ap. Ath. 2.38 D). Cf. Sourvinou-Inwood, 2005, 107. 
Spineto, 2005, 42-44.

	 28	 Sobre lo cual véase, e. g., Otto, 1997 (19482), 63-67. Kerényi, 1976, 129-188. 
Daraki, 2005 (1985), 19-55. Detienne, 1986, 17-83.

	 29	 Visiones generales de estos mitos pueden verse en Otto, 1997 (19482), 78-
82. Massenzio, 1970, 49-98. Privitera, 1970, 14-19. Kerényi, 1976, 175-188. 
Detienne, 1986, 63-77. Sourvinou-Inwood, 2005, 190-207. Jiménez San Cris-
tóbal, 2021c, 190-196.

	 30	 Il. 6.130-140. Cf., e. g., Otto, 1997 (19482), 99-101. Jeanmaire, 1951, 60-67. 
Massenzio, 1970, 49-74. Privitera, 1970, 14-16, 60-64. Kerényi, 1976, 131-
133, 176-177. De Cazanove, 1983, 95-96. Henrichs, 1994, 41-47. Davies, 
2000, 19-23. Sourvinou-Inwood, 2005, 203-205. Graziosi; Haubold, 2010, 
112-115. Bernabé, 2013, 54-60. Jiménez San Cristóbal, 2021c, 181-186. Para 
las numerosas representaciones pictóricas, cf. LIMC VI s.v. Lykourgos I,  
e. g., nrs. 1-81.

	 31	 Eumel. 27 West (Sch. [D] Il. 6.131), cf. Bernabé, 2013, 58-60. Tetis y Eurí-
nome acogen también a Hefesto (Il. 18.398-399, 405), arrojado del Olimpo 
por Hera en un episodio paralelo, cf. Gantz, 1993, 74-76. Graziosi; Haubold, 
2010, 114, comm. ad Il. 6.136. Faraone, 2013, 137-139.

	 32	 Véase, e. g., A. fr. 23-25 Radt (Basárides), 57-67 (Edonos), 124-125 (Licurgo), 
146-149 (Los muchachos); S. Ant. 955-965; Apollod. 3.5.1; D.S. 3.65.4-5; Hyg. 
Fab. 132 y 242; P. Ross Georg. I 11; Serv. Aen. 3.14, cf. Jiménez San Cristóbal, 
2020, 329-333.

https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Ana Isabel Jiménez San Cristóbal

Doss ier

56 Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España) ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635

llama Híades33. El astrónomo Higino atribuye a Ascle-
píades una versión en la que las Híades se refugian jun-
to a Tetis34. La huida al mar reaparece en una pintura 
pompeyana, hoy perdida, que representa a Baco acogi-
do por Tetis, junto a una ménade, lo que sugiere que el 
motivo pudo gozar de cierta difusión35. Siglos después, 
Nono de Panópolis se recrea en la descripción de la aco-
gida de Dioniso por Tetis y Nereo, quien lo consuela con 
dulces palabras36.

Una sugerente interpretación de Kerényi interpreta 
el salto al agua como un signo del paso al Más Allá37, 
en consonancia con la creencia compartida por distin-
tos pueblos de que para acceder al otro mundo hay que 
cruzar una masa de agua38. La zambullida de Dioniso en 
el mar simbolizaría la muerte de la que el dios renace 
gracias a su condición divina. La conversión en inmor-
tal de Dioniso, hijo de la mortal Sémele, sería parango-
nable a la de Ino, a quien se le había confiado su crianza. 
Enloquecida por Hera, Ino se arroja al mar con su hijo 
Melicertes y ambos son transformados en Leucótea y 
Palemón respectivamente, divinidades protectoras de 
los marinos39. Otra interpretación sostiene que el salto 
al mar y la acogida por Tetis confirmarían la divinidad 
de Dioniso, igual que Teseo se arroja al mar para recu-
perar el anillo de Minos y es llevado por unos delfines 
ante Posidón y Anfitrite, quien lo ciñe con una corona 
que corrobora su origen divino40.

Sobre el relato panhelénico de Licurgo parece mo-
delado el episodio de Butes, hermanastro de Licurgo, 
que narra Diodoro de Sicilia41. En compañía de otros 
tracios, Butes se trasladó a Tesalia, donde encontró a 
las nodrizas de Dioniso celebrando ritos orgiásticos 
junto al monte Drío, en la Acaya Ftiótide. Las mujeres, 
de nuevo caracterizadas como nodrizas y ménades42, 

huyeron instigadas por Butes, unas al mar y otras 
al monte. Una de ellas, sin embargo, fue obligada a 
unirse con el héroe y, encolerizada, invocó la ayuda 
de Dioniso. El dios volvió loco a Butes que se lanzó a 
un pozo y encontró la muerte. Las ménades, que ad-
quieren aquí todo el protagonismo, buscan refugio en 
el monte, uno de los espacios por excelencia del rito 
menádico, y también en el mar. Si sus aguas cobijan a 
Dioniso en el episodio de Licurgo, aquí resguardan a 
sus fieles. En contraste, el agua del pozo se convierte 
en lugar de castigo para Butes. El motivo no es una 
novedad, pues en el célebre relato del rapto de Dioniso 
por los piratas tirrenos las aguas funcionan también 
como instrumento de punición. El rapto provoca la ira 
del dios, el barco se llena prodigiosamente de hiedra, 
vides y vino y los marineros aterrados se lanzan al mar 
y se convierten en delfines43, lo que ha sido interpreta-
do como una representación simbólica del cortejo que 
danza en honor de Dioniso44, de manera que quienes 
atacaron al dios se ven constreñidos a honrarlo.

En los relatos analizados, los efectos del agua va-
rían en función del protagonista de la zambullida. 
Para Dioniso el agua del mar es un elemento de doble 
dirección, en el que se sumerge para volver renaci-
do como dios o reafirmar su divinidad. Tetis salva al 
dios y también a sus nodrizas-ménades en algunas 
versiones. Las aguas no tienen, en cambio, las mismas 
propiedades para los simples mortales porque Butes 
perece ahogado y los piratas tirrenos se metamorfo-
sean en delfines.

La persecución y el salto al mar parecen tener re-
flejo en el ritual de las Agrionias beocias y en prácti-
cas argivas como el καταποντισμός, que se analizarán 
después. El culto de Dioniso en Tracia y en Tesalia está 
bien atestiguado y el dios recibe el epíteto Πελάγιος, 
'marino', en Tesalia45, pero no parece haber rastro de 
ritos vinculables a la persecución o al salto. No obstan-
te, una sugerente propuesta de Faraone ha relacionado 

	 33	 Pherecyd. fr. 90b Fowler y Pàmias (97 Dolcetti).
	 34	 Asclep. Tragil. FGrH 12 F 18 (ap. Hyg. Astr. 2.21). La mayoría de las fuentes 

no inciden en la persecución de las nodrizas-ménades, pero en algunas son 
liberadas por Dioniso (Apollod. 3.5.1), mueren a manos de Licurgo (D. S. 
3.65.4-5) o son catasterizadas (Pherecyd. fr. 90b, d1 y 2).

	 35	 LIMC III s.v. Dionysos / Bacchos nr. 557, cf. Kuivalainen, 2021, 181 F 28.
	 36	 Nonn. D. 20.352-369, 21.144 y 170-183. El mito del ataque se narra en  

D. 20.149-404, 21.1-169.
	 37	 Kerényi, 1976, 179-180, véase también Daraki, 1982, 8. Bernabé, 2013, 59-

60. Sourvinou-Inwood, 2005, 203. No acepta la interpretación de la muerte 
del dios Arrigoni, 1999, 10 y n. 7.

	 38	 Cf. Daraki, 2005 (1985), 42. Sourvinou-Inwood, 1995, 60-63, 307-309, 315-
316. Jiménez San Cristóbal, 2015, passim.

	 39	 E. g., Ou. Met. 4.519-542, Paus. 1.44.7-8, véase Gantz, 1993, 176-180. Csapo, 
2003, 86.

	 40	 Ba. D. 17.94-116, cf. Faraone, 2013, 123-141.
	 41	 D. S. 5.50.4-5, cf. De Cazanove, 1983, 95. Sourvinou-Inwood, 2005, 204-205. 

Faraone, 2011, 326, 2013, 126-127. Patón, 2012, 280-284.
	 42	 Parth. 19 (citando el libro II de las Naxíacas de Andrisco) transmite una ver-

sión protagonizada por mujeres tesalias, sin rastro de Dioniso y las ménades.

	 43	 H. Bacch. 7.34-42, 47-54, Apollod. 3.5.3, Ou. Met. 3. 592-691, esp. vv. 670-
671, Nonn. D. 45.165. Cf. Casadio, 1994, 262. Herrero, 2013, 103-108, con 
bibliografía. La copa de Exequias (LIMC III sv. Dionysos nr. 788), excepcio-
nal testimonio iconográfico del episodio, muestra a Dioniso recostado en 
el barco cubierto por la viña y navegando entre delfines, cf. Csapo, 2003, 
79-80. Díez Platas, 2013, 319-321.

	 44	 Csapo, 2003, 80-90.
	 45	 Sch. Vet. ad Il. 24.428, cf. Daraki, 1982, 6. Jiménez San Cristóbal, 2009, 623-

624. En Tesalia, atestiguan el culto inscripciones de Larisa (cf. Patón, 2012, 
281 n. 736. Vaello, 2017, 150-157) y varias laminillas de oro de Pelinna (OF 485-
486), Farsalo (OF 477) y Feras (OF 493-493a), véase n. siguiente. En la zona de 
Acaya Ftiótide no hay testimonios de un culto menádico como el descrito por 
D. S. 5.50.4-5. En Tracia la epigrafía documenta el culto dionisíaco desde el s. 
IV a.C. hasta principios del s. IV, cf. e. g., Jaccottet, 2003, II, nr. 35-71.

https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Doss ier

57 ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España)

la zambullida de Dioniso y sus nodrizas en el mar con 
el texto de dos laminillas órficas de Pelinna, en Tesa-
lia, en el que se le dice a la muerta iniciada –la lámina 
se encontró sobre el esqueleto de una mujer y junto a 
la estatuilla de una ménade– que ha caído en la leche 
(γάλα) como un animal y habitará bajo tierra junto a 
los demás felices46. El término γάλα, 'leche', puede re-
ferirse a la espuma del mar o ser metonimia del propio 
mar47. La expresión del animal que cae en la leche ha-
ría referencia al salto en el mar que la iniciada habría 
cumplido en vida, semejante al de las nodrizas-ména-
des de Dioniso, un rito iniciático que marca el paso de 
profano a iniciado y que, tras la muerte, le permite re-
nacer como ser divino.

Perseo contra Dioniso y las Halias. 
La catábasis en busca de Sémele

El agua y el ataque a las ménades vertebran otro mito 
de los antagonistas de Dioniso, el de Perseo. Según 
Pausanias48, las mujeres del mar, las llamadas Halias, 
llegaron a Argos desde el Egeo con Dioniso, se en-
frentaron en combate a Perseo, murieron y fueron 
enterradas en el ágora de Argos. Una de ellas, Corea, 
obtuvo una tumba propia por su rango, lo que sugiere 
que era la guía del tíaso, y las otras, un sepulcro co-
mún49. La importancia del agua se manifiesta ya en el 
nombre de Halias y en la procedencia de las mujeres, 
que llegan desde las islas del Egeo50. Corea es calificada 
de ménade y su nombre evoca el coro, la danza y la 
carrera, elementos reconducibles a las bacantes en el 
plano cultual51.

El enfrentamiento entre Dioniso y Perseo es cono-
cido a través de exiguas fuentes literarias, que narran 
que Perseo venció a Dioniso arrojándolo al insondable 
lago de Lerna y no suelen mencionar la presencia de 

las mujeres52. Sí lo hace Euforión, que señala a Dioniso 
como vencedor de la contienda53. Sin embargo, el pro-
tagonismo femenino es significativo en una serie de 
vasos áticos de figuras negras, datados en torno al 500 
a.C., en los que se representa a Perseo, espada o κίβισις 
en mano, persiguiendo a las ménades54. La persecución 
permite vislumbrar en el relato un esquema similar al 
de Licurgo y Butes: Dioniso y sus seguidoras son ata-
cados mientras celebran los ritos y el hostigamiento 
acaba con la inmersión de los perseguidos (Dioniso y 
las ménades en los mitos de Licurgo y Perseo) o el per-
seguidor (Butes) en el agua.

El destino de Dioniso en el lago de Lerna ha sido 
interpretado bien como la muerte del dios, de la que re-
nace después, bien como una catábasis al Hades a través 
de las aguas sin necesidad de morir55. En cualquier caso, 
el episodio reafirma la inmortalidad y divinidad de Dio-
niso y sirve de etiología para el establecimiento de su 
culto en la Argólide56. Con la zambullida en el insonda-
ble lago de Lerna puede relacionarse un ritual descrito 
por Plutarco57, mediante el cual los argivos invocan a 
Dioniso Bugenes, 'nacido de un toro', a salir del agua al 
son de trompetas y lanzan a las profundidades un cor-
dero como ofrenda al guardián de las puertas58. El ritual 

	 46	 OF 485-486 (s. IV a.C.), cf. Faraone, 2011, 311-330 y 20132, 127-132. Para las 
variantes de edición e interpretación, véase, Bernabé; Jiménez San Cristó-
bal, 2008, 61-94, 256-258. Graf; Johnston, 2013, 36-37, 131-133, 138-140.

	 47	 Eust. ad. Il. 18.41, sch. ad Hes. Th. 250.
	 48	 Paus. 2.20.4 y 2.22.1, véase también 2.23.7-8, cf. Otto, 1997 (19482), 78-79. 

Burkert, 1983, 176. Kerényi, 1976, 177. De Cazanove, 1983, 96-97. Arrigoni, 
1999, 13 y n. 22 (con referencias iconográficas y bibliografía), 21, 26, 38, 58, 
65, y 2003, 47-48. Sourvinou-Inwood, 2005, 191.

	 49	 Cf. las bacantes enterradas en Magnesia de Meandro (IMagn. 215. Jaccottet, 
2003, II nr. 146A) y en Mileto (IMilet VI 2.733) por miembros de sus tíasos.

	 50	 Cf. Casadio, 1994, 253 n. 50.
	 51	 Privitera, 1970, 16. Kerényi, 1976, 177. Casadio, 1994, 253. En honor de Dio-

niso se celebraban las Coreas en Tasos (Sokolowski, 1962, nr. 69.2, s. IV 
a.C.) y el propio dios es llamado Coreo: IG XII 5.134 (Paros), Plu. Quaest. 
Conv. 680 B, SEG 30 nr. 86 (s. II, Atenas), cf. Arrigoni, 2003, 47 n. 121.

	 52	 Véase Dinarchus FGrH 399 F 1 (Suppl. Hell. F 379 B); Sch. Erbse Il. 14.319, 
Eust. Il. 14.319 (989.23 Van der Valk). Sobre el relato véase, e. g., Nilsson, 
1906, 289 n. 3. Otto, 1997 (19482), 78-79, 141. Burkert, 1983, 176. De Cazano-
ve, 1983, 97. Casadio, 1994, 257-263. Piérart, 1996, 144-148. Arrigoni, 1999, 
passim, 2003, 21-46. Sourvinou-Inwood, 2005, 189-207. Spineto, 2005, 66. 
Jiménez San Cristóbal, 2007, 148-150.

	 53	 Euph. F 18 Powell y F 19e 44 Van Groningen (Suppl. Hell. F 418.44), cf. Arrgioni 
1999, 12 n. 17 y 18, 2003, 34. También aparecen las ménades en Nonn. D. 
25.105-111 y 47.498-741, donde el enfrentamiento acaba en reconciliación 
gracias a la intervención de Hermes y Melampo, cf. Sourvinou-Inwood, 
2005, 191.

	 54	 LIMC VII s.v. Perseus nrs. 29a, 29b y 231 (= LIMC III s.v. Dionysos nr. 800), 
cf. Arrigoni, 1999, 13 y n. 22, 2003, 48 nn. 123 con sendas listas. Sourvinou-
Inwood, 2005, 200-202. Villanueva Puig, 2009, 185-186, nn. 60-62.

	 55	 Véase la discusión en Casadio, 1994, 240-241. Sourvinou-Inwood, 2005, 
193-194 n. 251. En Ar. Ra. 136-139, 180-270, Dioniso desciende al Hades 
para rescatar a Eurípides atravesando una laguna anónima, inmensa, inson-
dable, que se ha identificado con el Aqueronte, la Aquerusia y la Estigia, cf. 
Edmonds, 2004, 111-158. Jiménez San Cristóbal, 2015, 383-384.

	 56	 Paus. 2.23.1 y 7-8 describe un templo de Dioniso cerca del ágora de Argos 
y cuenta que el dios recibió grandes honores a consecuencia de su lucha 
con Perseo. Sobre el culto de Dioniso en la Argólide, cf. Burkert, 1983, 176. 
Casadio, 1994, passim.

	 57	 Plu. Is. et. Os. 364 F, citando a Socr. Arg. FGrH 310 F 2. Plutarco emplea el 
verbo ἀνακαλοῦνται para reclamar la epifanía del dios (cf. también Quaest. 
Conv. 671 E), que tiene el significado técnico de evocar a los muertos. Sobre 
el rito, véase Nilsson, 1906, 288-289. Kerényi, 1976, 180-181. Piérart, 1996, 
144-145. Casadio, 1994, 228-229. Arrigoni, 1999, 18-19, 32-33 n. 92, 41-44. 
Sourvinou-Inwood, 2005, 190-207. Jiménez San Cristóbal, 2007, 147-154.

	 58	 El proverbio Λέρνη κακῶν “una Lerna de males” (Strab. 8.6.9), lo explica 
Hsch. s.v. (λ 690 Latte) por la costumbre de arrojar allí los καθάρματα, 'obje-
tos impuros'; según Casadio, 1994, 231 n. 12, el cordero sería uno de ellos; 
véase también Sourvinou-Inwood, 2005, 190 n. 239.

https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Ana Isabel Jiménez San Cristóbal

Doss ier

58 Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España) ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635

representa el ἄνοδος de Dioniso, que llega del Hades, y 
se integra en el culto, probablemente cívico, de Argos59. 
La laguna funciona como puerta del inframundo, custo-
diada por el guardián que debe ser propiciado con una 
víctima60. El rito de invocación se ha entendido como 
una especie de lamento y reparación de los argivos por 
la violencia de Perseo contra Dioniso. Si el mito era una 
ruptura del orden, el rito señalaba el restablecimiento 
de la normalidad en el espacio de la fiesta61.

Ya en la Antigüedad se identificaba el abismo en el 
que los argivos invocaban a Dioniso a salir del agua con 
la laguna Alcionia, a través de la cual el propio dios des-
cendió al Hades para buscar a Sémele y donde una no-
che al año se celebraban ritos en honor de Dioniso que 
no es lícito dar a conocer, según relata Pausanias62. No 
extraña que una laguna profundísima, cenagosa y temi-
ble por las muertes que se cobraba se identificara con 
una de las entradas al mundo infernal63. La inmersión de 
Dioniso en la laguna responde a un mitema similar a los 
anteriores (el dios se adentra en el agua) pero con moti-
vación y finalidad distintas: propiciar la divinización de 
Sémele y reafirmar la suya propia. Se discute también 
sobre la naturaleza de los ritos celebrados en Lerna, que 
se han interpretado como ritos de paso a la adolescen-
cia64, o bien, una hipótesis más plausible, como ritos 
mistéricos65, quizás en conexión con ritos mistéricos de 
Deméter, a quien también se veneraba en Lerna66.

Tanto en el rito de evocación ligado al mito de Per-
seo como en los ritos asociados a la catábasis, la lagu-
na simboliza la desaparición de Dioniso a través de las 
aguas, pero también su regreso con más vigor tras una 
experiencia en el Más Allá. La laguna es, en consecuen-
cia, un lugar de transición entre dos mundos, el de los 

vivos y el de los muertos, al que el dios llega para retor-
nar después a la vida, lo que confiere a sus aguas efectos 
catárticos y regenerativos.

La desaparición de Dioniso bajo las aguas se ha pues-
to también en relación con rituales de καταποντισμός, 
de salto al agua, celebrados en la Argólide. En Hálice, un 
oráculo ordenó a sus habitantes sumergir y sacar del 
mar una estatua de Dioniso Ἁλιεύς, 'pescador o marine-
ro'67. Y en un templo en la cercana Hermíone se celebra-
ban en honor de Dioniso agones musicales, concursos 
de inmersión y navales68. En Siracusa se ensuciaba con 
mosto e higos la estatua de Dioniso Μόρυχος, el 'sucio', 
a quien los marineros arrojaban en alta mar copas con 
perfumes69. El καταποντισμός se ha interpretado como 
una experiencia extática que puede concebirse como 
un ritual de iniciación a la adolescencia, un rito puri-
ficador o un rito de paso hacia la muerte, de la que se 
renace a una nueva existencia70.

De la epifanía del dios asociada al agua tenemos 
ejemplos en distintas zonas del mundo griego. Plutarco 
cuenta que las mujeres de los eleos cantaban un himno 
a Dioniso invocándole como 'héroe' (ἥρω) y 'noble toro' 
(ἄξιε ταῦρε)71, pidiéndole que acudiese al sagrado tem-
plo marino (ἅλιον72) 'con pie bovino' (τῷ βοέῳ ποδί), es 
decir, de manera inofensiva, lo que puede interpretar-
se como una llamada a beber con moderación si, como 
creo, el himno se cantaba en Elis durante una fiesta del 
vino, comparable a las Antesterias atenienses, en la que 
el vino podía correr a raudales73:

	 59	 Sobre los ἄνοδοι de Dioniso desde el Hades, véase Bérard, 1974, 144-151. 
Daraki, 2005 (1985), 267-268. Sourvinou-Inwood, 2005, 194 n. 257. Para la 
discusión sobre si el culto es cívico o mistérico, véase Sourvinou-Inwood 
2005, 192-207.

	 60	 Arrigoni, 1999, 33 n. 92. Daraki, 2005 (1985), 41-42.
	 61	 Arrigoni, 1999, 60.
	 62	 Paus. 2.37.5-6, cf. Kerényi, 1976, 180-181. Guarducci, 1981, 64. Piérart, 

1996, 145. Arrigoni, 1999, 18-19. Casadio, 1994, 228-240. Sourvinou-Inwood, 
2005, 197-200. Jiménez San Cristóbal, 2007, 148-149, 151-152. Sobre el mito 
del descenso, véase Santamaría, 2014, passim, con fuentes y bibliografía.

	 63	 Arrigoni, 1999, 31.
	 64	 Sourvinou-Inwood, 2005, 198-199 con discusión y bibliografía.
	 65	 De Lerna, procede, según Paus. 2.37.3, un corazón hecho de oricalco con 

indicaciones sobre los misterios instituidos allí por Filamón y que segu-
ramente era usado por los fieles en los ritos a modo de manual, igual que 
las láminas de oro, sobre lo que debían hacer; las laminillas de Pelinna (OF 
485-486, véase supra n. 46) tienen forma de hoja de hiedra y corazón.

	 66	 Según Paus. 2.36.7, se celebraban misterios en honor de Deméter Lernea, 
pero cita un templo con las imágenes de Deméter y Dioniso (2.37.2-3). Pié-
rart 1996, 141-144, defiende la primacía y antigüedad de Deméter en Lerna, 
mientras que Casadio, 1994, 312-323, aboga por Dioniso.

	 67	 Philoch. FGrH 328 F 191 (Sch. T. ad Il. 6.136), Plu. Aet. Phys. 914 D. Cabe 
también la posibilidad de que el rito fuese celebrado en el demo ático de 
Halas Exónides. Sobre el rito, cf. Burkert, 1983, 208, 212. Casadio, 1994, 
262. Sourvinou-Inwood, 2005, 206. Jiménez San Cristóbal, 2009, 623.

	 68	 Paus. 2.35.1, cf. Otto, 1997 (19482), 125. Jeanmaire, 1951, 50. Daraki, 1982, 
6. Jiménez San Cristóbal, 2009, 623.

	 69	 Polem. fr. 73 Müller (= Zen. 5.13), cf. Sophr. fr. 74 K.-A., Clem. Al. Prot. 4.47.7, 
Suid. s.v. Μόρυχος (μ 1266 Adler), Phot. s.v. Μωρότερος Μωρύχου (μ 284 
Porson, 652 Theodoridis), cf. Otto, 1997 (19482), 125. Daraki, 1982, 22. Ca-
sadio, 1999, 64. Jiménez San Cristóbal, 2009, 621.

	 70	 Véase Ginouvès, 1962, 390, 417-419. Gallini, 1963, 82-90.
	 71	 Plu. Quaest. Gr. 299B (= PMG 871), cf. Jiménez San Cristóbal, 2021b, 312-

313, sobre el himno. La dimensión taurina del dios está también presente 
en el epíteto βουγενής con que lo invocan los argivos en Plu. Is. et. Os. 364 F, 
en la aguijada con la que le ataca Licurgo (Il. 6.135 βουπλήξ), o en el propio 
nombre de Butes (Βούτης), que significa 'boyero', cf. Bérard, 1976, 65-73. 
Sourvinou-Inwood, 2005, 204.

	 72	 La lectura es discutida y algunos editores prefieren Ἀλείων (cf. Faraone, 
2011, 316-317 y Jiménez San Cristóbal, 2021b, 325 n. 62, con discusión), 
pero los manuscritos dan ἅλιον. Elis no es ciudad costera, aunque es posi-
ble que el himno se cantase durante una fiesta celebrada a las afueras de 
la ciudad (véase nota siguiente). Sobre la situación de templos de Dioniso 
cerca de lagunas y marismas, cf. Cole, 2004, 180-185.

	 73	 Atestiguan la fiesta Theopomp. Hist. FGrH 115 F 277 (ap. Ath. 1.34 A), Paus. 
6.26.1 y Ps. Arist. Mir. 123 (p. 842a25 Bekker), cf. Jiménez San Cristóbal, 
2021b, 316-324.

https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Doss ier

59 ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España)

Plu. Quaest. Gr. 299 B Διὰ τί τὸν Διόνυσον αἱ τῶν 
Ἠλείων γυναῖκες ὑμνοῦσαι παρακαλοῦσι βοέῳ ποδὶ 
παραγίνεσθαι πρὸς αὐτάς; ἔχει δ' οὕτως ὁ ὕμνος·
᾽Ελθεῖν ἥρω Διόνυσε,
ἅλιον ἐς ναὸν
ἁγνὸν σὺν Χαρίτεσσιν
ἐς ναὸν τῷ βοέῳ
ποδὶ δύων.
εἶτα δὶς ἐπᾴδουσιν
‘ἄξιε ταῦρε’.
¿Por qué las mujeres eleas entonan un himno 
e invocan a Dioniso a que venga junto a 
ellas con 'pie bovino’? Este es el himno:
"Ven, héroe, Dioniso,
al sagrado templo marino
con las Gracias
entrando al templo con pie bovino".

La dimensión ctónica de Dioniso puede estar implí-
cita en el sobrenombre 'héroe', suprimido por algunos 
editores74. Sin embargo, la denominación de héroe para 
Dioniso cobra sentido, en tanto que es hijo de una mor-
tal y en algunas tradiciones como la órfica, que Plutarco 
conoce bien, muere y renace.

En el templo marino de Elis puede haber un reflejo del 
templo ateniense de Dioniso en Limnais, 'de las lagunas', 
donde se pedía a Dioniso con súplicas y libaciones que 
la bebida fuese inofensiva en las Antesterias75. El tercer 
y último día de la fiesta se conmemoraba a los muertos 
y se ha sugerido que tuviese lugar entonces un ritual de 
evocación para propiciar la llegada del dios, probable-
mente del otro mundo, como sugiere su conexión con 
las lagunas, vía de entrada habitual al Más Allá76.

Una inscripción de Rodas, datada en los ss. II-III d.C., 
testimonia un rito por el cual se despierta a Dioniso me-
diante un instrumento de agua para conmemorar dos de 
sus κάθοδοι, 'regresos'. La ambigüedad del término ha pro-
piciado diversas interpretaciones del rito, relacionándolo 
bien con festivales de retorno del dios, bien con dos des-
censos al Hades de Dioniso, uno tras morir a manos de los 
Titanes o por la violencia de Perseo, el otro para rescatar a 
su madre Sémele77. En cualquier caso, la epifanía de Dioniso 
se propicia de nuevo a través de un instrumento de agua.

El agua que purifica: las mujeres 
de Tanagra y el Tritón

Cuenta Pausanias que las mujeres de Tanagra, en Beo-
cia, bajaron al mar antes de celebrar los ritos orgiás-
ticos en honor de Dioniso para purificarse y mientras 
nadaban un Tritón las atacó78. El relato responde al es-
quema de los de Licurgo, Butes o Perseo, pero aquí las 
seguidoras de Dioniso están solas, el dios acude en su 
ayuda e inflige un duro castigo al agresor. Si en los mi-
tos de Licurgo y Butes el mar servía de refugio a Dioniso 
y sus ménades, aquí es el espacio en que el Tritón, un 
monstruo marino, ataca a las mujeres que perturban su 
territorio. Se trata probablemente de una variante local 
en la que ha pesado la simbología del Tritón, conside-
rado como un guardián de fronteras en una localidad 
cercana al mar y al que se venera en el propio templo 
de Dioniso con una imagen más admirable incluso que 
la suya, según relata el Periegeta. En Tanagra debió de 
desarrollarse un activo culto a Dioniso, como reflejan 
la epigrafía, la numismática y algunos monumentos79.

La historia del Tritón puede haber servido de mito 
etiológico al baño ritual que precede o cierra una ceremo-
nia religiosa80 y cuyo simbolismo se ha explicado desde 
una perspectiva amplia que considera el agua de lagunas, 
marismas y ríos como fuente de purificación, un requi-
sito previo imprescindible para celebrar cualquier ritual 
en el mundo griego. Por ejemplo, las Dieciséis mujeres de 
Elis, un colegio sacerdotal que regía el culto de Dioniso 
y de Hera en la Élide, se purificaban en la fuente Piera81. 
También puede entenderse el baño como una suerte de 
rito iniciático o de paso, como sucedía en los Misterios de 
Eleusis, donde los fieles se bañaban en el mar de Falero al 
grito de ἅλαδε μύσται, 'iniciados al mar'82.

Volviendo al ritual de Tanagra, Pausanias habla de 
ritos orgiásticos (ὄργια), ejecutados por las mujeres y 
precedidos de la purificación en el mar. Dado que Ta-
nagra se encuentra en el interior a unos 8-10 km del 

	 74	 Cf. Jiménez San Cristóbal, 2021b, 325 n. 61 con discusión.
	 75	 Sobre el cual, véase supra n. 25.
	 76	 Apoyaría esta hipótesis el uso de ἀνακαλεῖν en Phanod. FGrH 325 F 12 (so-

bre cuyo valor véase supra n. 57), cf. Burkert, 1983, 232. Kerényi, 1976, 292. 
Daraki, 2005 (1985), 42-43. Spineto, 2005, 63-69, especialmente 66.

	 77	 Jaccottet, 2003, II nr. 159, cf. Sourvinou-Inwood, 2005, 207-210 para la pri-
mera interpretación y Jiménez San Cristóbal, 2007, passim, para la segunda.

	 78	 Paus. 9.20.4-5, 9.21.1, cf. Ginouvès, 1962, 388-389, 420. Schachter, 1981, 
183-185. Jaillard, 2007, 133-134. Calderón, 2019, 59-60, 79, 272-273, 303-
305, con bibliografía.

	 79	 En las proximidades de la ciudad se encontró una dedicatoria a Dioniso (IG 
VII 550 ss. VI-V a.C.). Otras dos inscripciones de época helenística se refie-
ren a sendos entierros a cargo de una asociación de dionisiastas: Jaccottet, 
2003, II nrs. 8 (IG VII 686) y 9. El relato del periegeta parece confirmado 
por dos series de monedas de bronce, una del período de Augusto y la otra 
del s. II, y un relieve del s. V a.C., que representa a Dioniso, las ménades y 
posiblemente Meter y Pan, cf. Schachter, 1981, 183.

	 80	 Ginouvès, 1962, 388.
	 81	 Paus. 5.16.8, sobre las Dieciséis, véase, e. g., Jiménez San Cristóbal, 2022b, 

con bibliografía.
	 82	 Polyaen. 3.11.2, Hsch. s.v. ἅλαδε μύσται (α 2727 Latte).

https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Ana Isabel Jiménez San Cristóbal

Doss ier

60 Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España) ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635

mar, el baño implica un desplazamiento considerable y 
puede suponerse que se realizaba en el marco de una 
festividad de cierta duración83. Los ritos orgiásticos tal 
vez pueden relacionarse con las Nictelias, celebraciones 
nocturnas, documentadas en Tanagra84. Plutarco cuen-
ta que Pemandro, el fundador de Tanagra, arrojó a uno 
de sus enemigos una gran piedra que estaba escondida 
allí desde antiguo y reservada para el ritual de las Nicte-
lias85. El de Queronea vuelve a referirse a la misma fies-
ta en distintos pasajes, sin vincularla a Tanagra, pero sí 
al culto dionisíaco. De hecho, Dioniso recibe el epíteto 
Nictelio86. Plutarco describe las Nictelias y las Agrionias 
como fiestas nocturnas en las que las mujeres se mues-
tran poseídas de báquicos padecimientos y mastican 
hiedra87. En otro tratado, a propósito de ritos de invo-
cación a Dioniso entre los argivos, compara los ritos de 
las Titánicas y las Nictelias con los desmembramientos 
de Osiris, los renacimientos y la palingenesia88, lo que 
sugiere su vínculo con cultos mistéricos. Y cuando com-
para a Dioniso con Sabazio, el dios de los judíos, afirma 
Plutarco que las Nictelias son ruidosas por el tañido de 
campanillas de bronce89. Ninguno de estos testimonios 
aporta información alguna sobre el baño ritual o la rele-
vancia de las aguas, pero es interesante la equiparación 
entre Agrionias y Nictelias, porque de las Agrionias te-
nemos múltiples noticias en la propia Beocia, y también 
en Argos, con relatos etiológicos comparables a la his-
toria de las tanagrinas y el Tritón. Por ejemplo, las Mi-
níades, las hijas de Minias, rey de Orcómeno, en Beocia, 
rehúyen el culto de Dioniso y el dios las vuelve locas. 
Presas del delirio asesinan al hijo de una de ellas, atacan 
a las ménades que celebran los ritos y son perseguidas 
por estas90. Esa persecución se plasma en el culto his-
tórico porque cada año durante las Agrionias de Orcó-
meno, el sacerdote de Dioniso perseguía a un grupo de 
mujeres espada en mano y si alcanzaba a alguna, podía 

darle muerte91. Cabe entonces plantear la hipótesis de 
que las Nictelias de Tanagra fuesen una variante de las 
Agrionias de Orcómeno92, en las que, en consonancia 
con el mito del Tritón, las tanagrinas fuesen atacadas de 
forma ficticia mientras se bañaban y saliesen huyendo 
del agua.

Conclusiones

En el universo dionisíaco las aguas del mar y las lagunas 
cobran especial protagonismo desde el nacimiento mis-
mo del dios. Los diversos lugares que pugnan por ser su 
patria se sitúan todos, salvo Tebas, en las cercanías de 
islas o ríos. En algunos de ellos, como Naxos, Elis y tam-
bién Haliarto, donde se baña al recién nacido, suceden 
milagros de vino. Las Híades y las Náyades crían a Dio-
niso y Tetis le brinda especial protección. En contexto 
cultual y simposíaco opera productivamente la metáfo-
ra de las ninfas-agua que hacen crecer a Dioniso-vino y 
atemperan la embriaguez que acarrea la locura. El agua 
se torna así en un instrumento de crecimiento y de civi-
lización con efectos catárticos.

Las aguas del mar y las lagunas son lugar de refugio, 
transición, muerte, epifanía y purificación. Algunos mi-
tos de renuencia de Dioniso y sus seguidoras se localizan 
en zonas costeras o cercanas a marismas y lagunas. El 
dios y sus nodrizas-ménades se refugian en el mar al ser 
atacados por Licurgo y el mismo escenario acoge a las 
ménades instigadas por Butes. Sin embargo, el agua es 
un arma de doble filo: salva a Dioniso y a sus fieles, pero 
hace perecer a quienes los desafían. En los relatos de Bu-
tes y los piratas tirrenos las aguas se tornan instrumento 
de punición y estos acaban, respectivamente, ahogado 
en un pozo y metamorfoseados en delfines. En el enfren-
tamiento con Perseo, Dioniso perece en el lago de Lerna 
pero regresa con más vigor tras su experiencia en el Más 
Allá. Las Halias mueren, pero el culto pervive y su memo-
ria también en el sepulcro de su guía. La zambullida en el 
agua reafirma, por tanto, la condición divina de Dioniso 
y refuerza su dimensión ritual, representada por las mé-
nades-bacantes a las que el agua cobija. Del mismo modo, 
Ino salta al mar con su hijo y ambos acaban divinizados.

El salto al agua se interpreta con frecuencia como 
el paso al Más Allá, en consonancia con la creencia de 

	 83	 Paus. 9.20.1 menciona el famoso santuario de Delio, que estaba junto al 
mar, a 8 km. de Tanagra, en una colonia fundada por los tanagreses, cf. 
Jaillard, 2007, 146 y n. 82.

	 84	 La identificación la plantearon ya Schachter, 1981, 185 y Jaillard, 2007, 151. 
Sobre las Nictelias, véase, e. g., Nilsson, 1906, 274, 285 n. 5. Burkert, 1983, 
173, n. 23. Casadio, 1999, 104-105. Calderón, 2019, 79-80, 303-305, con bi-
bliografía.

	 85	 Plu. Quaest. Gr. 299 D, cf. Halliday, 1928, 162-163. Pemandro era nieto de 
Eléuter (Paus. 9.20.1), el introductor del culto de Dioniso en Ática (Hyg. Fab. 
225).

	 86	 Ou. Met. 4.15, Plu. E ap. Delph. 389 A, Paus. 1.40.6, AP 9.524.14, Seru. Georg. 
4.520, Nonn. D. 7.349, 9.115, 22.6, Anth.Gr.App.Epigr.sepulcr. 330, EM 609.20, 
cf. Casadio, 1999, 105, n. 26. Calderón, 2019, 79-80.

	 87	 Plu. Quaest. Rom. 291 A.
	 88	 Plu. Is. et Os. 364 F, cf. Jiménez San Cristóbal, 2007, 148, 150.
	 89	 Plu. Quaest. conv. 672 A.
	 90	 Plu. Quaest. Gr. 299 E, Ael. VH. 3.42.8-26. Véase también, Ant. Lib. 10, Ou. 

Met. 4.1-42, 389-415.

	 91	 Plu. Quaest. Gr. 299 F. Sobre el mito de las Miníades y su relación con las 
Agrionias, véase Otto, 1997 (1948), 78. Burkert, 1983, 168-179. Bernabé, 
2010, con bibliografía.

	 92	 Schachter, 1981, 183, parece sugerirlo.

https://doi.org/10.17561/at.26.8635


Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Doss ier

61 ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España)

que se llega al Hades atravesando una fuente de agua. 
El propio Dioniso desciende hasta allí por la laguna Al-
cionia, en Lerna, y conduce de vuelta al mundo de los 
vivos a su madre divinizada. Las aguas de mares y lagu-
nas son, en consecuencia, una vía de transición entre 
dos mundos.

En el culto, el agua se concibe como un lugar sacro de 
efectos catárticos y regenerativos, ideal, por tanto, para 
reclamar la epifanía del dios, señor del elemento húme-
do, y la celebración ciertos ritos. Los argivos invocan a 
Dioniso Bugenes a salir del agua al son de trompetas, 
las mujeres eleas le cantan un himno pidiéndole que 
acuda al templo marino, en las Antesterias atenienses 
se le evoca para propiciar su epifanía en el templo de 
Dioniso en Limnais y en Rodas se le despierta mediante 
un instrumento de agua conmemorando sus regresos. 
La persecución de Dioniso y sus seguidoras parece tener 
reflejo en el ritual de las Agrionias beocias, donde un 
sacerdote persigue a las mujeres espada en mano, y en 
las Nictelias de Tanagra, en las que tal vez se reproducía 
el mito del ataque del Tritón a las tanagrinas mientras 
se purificaban en el mar antes de celebrar los ritos. El 
salto al agua del mito se transfiere a prácticas cultuales 
como el καταποντισμός, consistentes en la inmersión de 
la estatua del dios o de sus seguidoras, documentada en 
Hélice, Hermíone y Siracusa y de la que probablemente 
se hacen también eco las láminas de oro de Pelinna.

El agua fuente de vida y purificación, pero también 
lugar de muerte y transición al Hades se amalgama im-
pecablemente con Dioniso, el dios ambivalente, que 
muere y renace, que llega de lejos, que provoca el deli-
rio y la muerte, honrado en cultos cívicos y mistéricos 
celebrados mayoritariamente por mujeres.

Reconocimientos

Este trabajo forma parte de los proyectos de investiga-
ción Cultos femeninos de Dioniso y su proyección escatológica 
(PID2019-107741GB-I00) y Dioniso en la época helenística: 
fuentes literarias, papiráceas y epigráficas (PID2022-138722NB-
I00), del Ministerio de Ciencia e Innovación.

Referencias bibliográficas

Arrigoni, Giampera. 1999: “Perseo contro Dioniso a Lerna”, en 
Conca, Fabrizio (Ed.), Ricordando Raffaele Cantarella. Milano-
Bologna (Italia), Cisalpino, 9-70.

Arrigoni, Giampera. 2003: “La maschera e lo specchio: Il caso di 
Perseo e Dioniso a Delfi e l'enigma dei Satiri”. Quaderni Urbinati 
di Cultura Classica, 73, 9-53. https://doi.org/10.2307/20546755

Bérard, Claude. 1974: Anodoi. Essai sur l'imagerie des passages 
chthoniens. Neuchâtel (Suisse), Paul Attinger.

Bérard, Claude. 1976: “ Ἄξιε ταῦρε”, en Ducrey, Pierre (Ed.), 
Mélanges d’histoire ancienne et d’archéologie offerts à  
P. Collart. Lausanne (Suisse), Bibliothèque historique vaudoise, 
61-73.

Bernabé, Alberto. 2010: “Las Agrionias y el mito de las Miníades. 
Razones de un ritual”, en González de Tobia, Ana Mª (Ed.), Mito y 
Performance. La Plata (Argentina), Edulp, 361-385.

Bernabé, Alberto. 2013: “Dioniso en la épica griega arcaica”, en 
Bernabé, Alberto; Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel; Santa-
maría, Marco Antonio (Coords.), Dioniso. Los orígenes. Textos e 
imágenes de Dioniso y lo dionisíaco en la Grecia antigua. Madrid 
(España), Liceus, 29-85.

Bernabé, Alberto; Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2008: 
Instructions for the Netherworld. The Orphic Gold Tablets. 
Leiden-Boston-Köln (Netherlands-Germany), Brill. https://doi.
org/10.1163/ej.9789004163713.i-379

Burkert, Walter. 1983: Homo Necans. The Anthropology of Ancient 
Greek Sacrificial Ritual and Myth. Berkeley (USA), University of 
California Press.

Calderón Sánchez, Macarena. 2019: El culto de Dioniso en Beo-
cia, tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid, Madrid 
(España).

Casadio, Giovanni. 1994: Storia del culto di Dioniso in Argolide. 
Roma (Italia), Gruppo editoriale internazionale.

Casadio, Giovanni. 1999: Il vino dell'anima. Storia del culto di Dioni-
so a Corinto, Sicione, Trezene. Roma (Italia), Il Calamo.

Cole, Susan Guettel. 2004: Landscapes, Gender, and Ritual Space. 
Berkeley-Los Angeles-London (USA-Great Britain), University of 
California Press.

Csapo, Eric. 2003: “The Dolphins of Dionysus”, en Csapo, Eric; 
Miller, Margaret (Eds.), Poetry, Theory, Praxis: The Social Life of 
Myth, Word and Image in Ancient Greece. Oxford (Great Britain), 
Oxbow, 69-99.

D'Alfonso, Francesca. 2015: “Il paesaggio del mito. Aliarto, la 
fonte Cissussa e il fiume Lophis”, en Bettarini, Luca (Ed.), A più 
mani. Linee di ricerca tracciate in "Sapienza". Pisa-Roma (Italia), 
Fabrizio Serra, 45-71.

Daraki, Maria. 1982: “La mer dionysiaque”. Revue de l'Histoire des 
Religions, 199(1), 3-22. https://doi.org/10.3406/rhr.1982.4750

Daraki, Maria. 1985: Dionysos et la déesse terre. Paris (France), Ar-
thaud (trad. esp.: Dioniso y la diosa tierra. Madrid (España) 2005, 
Abada, por la que citamos).

Davies, Malcolm. 2000: “Homer and Dionysos”. Eikasmos, 11, 15-
27.

https://doi.org/10.17561/at.26.8635
https://doi.org/10.2307/20546755
https://doi.org/10.1163/ej.9789004163713.i-379
https://doi.org/10.1163/ej.9789004163713.i-379
https://doi.org/10.3406/rhr.1982.4750


Ana Isabel Jiménez San Cristóbal

Doss ier

62 Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España) ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635

De Cazanove, Olivier. 1983: “Lucus Stimulae. Les Aiguillons des 
bacchanales”. Mélanges de l'École Française de Rome, 95, 55-
113. https://doi.org/10.3406/mefr.1983.1359

Detienne, Marcel. 1986: Dionysos à ciel ouvert. Paris (France), 
Hachette.

Díez Platas, Fátima. 2002: “Lecturas del mito griego. Segunda 
parte”, en Bermejo, José Carlos; Díez Platas, Fátima, Lecturas del 
mito griego. Madrid (España), Akal, 169-328.

Díez Platas, Fátima. 2013: “Dioniso en la figuración arcaica”, en 
Bernabé, Alberto; Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel; Santa-
maría, Marco Antonio (Coords.), Dioniso. Los orígenes. Textos e 
imágenes de Dioniso y lo dionisíaco en la Grecia antigua. Madrid 
(España), Liceus, 275-399.

Edmonds, Racdliffe G. 2004: Myths of the Underworld Jour-
ney. Cambridge-New York (USA), Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511497896

Faraone, Christopher. 2011: “Rushing and Falling into Milk. New 
Perspectives on the Orphic Gold Tablets from Thurii and Pelin-
na”, in Edmonds, Racdliffe G. (Ed.), The "Orphic" Gold Tablets and 
Greek Religion. Further Along the Path. Cambridge (USA), Cam-
bridge University Press, 304-324.

Faraone, Christopher. 2013: “Gender Differentiation and Role Mo-
dels in the Worship of Dionysos: The Thracian and Thessalian 
Pattern”, in Bernabé, Alberto; Herrero de Jáuregui, Miguel; Jimé-
nez San Cristóbal, Ana Isabel; Martín Hernández, Raquel (Eds.), 
Redefining Dionysos. Berlin-Boston (Germany-USA), De Gruyter, 
120-143. https://doi.org/10.1515/9783110301328.120

Gallini, Clara. 1963: “Katapontismos”. Studi e Materiali di Storia 
delle Religioni, 29, 61-90.

Gantz, Timothy. 1993: Early Greek Myth. A Guide to Literary and 
Artistic Sources. Baltimore-London (USA-Great Britain), Johns 
Hopkins University.

Ginouvès, René. 1962: Balaneutikè. Recherches sur le bain dans 
l'Antiquité grecque. Paris (France), De Boccard.

Graf, Fritz; Johnston, Sarah Iles. 2013: Ritual Texts for 
the Afterlife. Orpheus and the Bacchic Gold Tablets. Lon-
don-New York (Great Britain-USA), Routdlege https://doi.
org/10.4324/9780203564240

Graziosi, Barbara; Haubold, Johannes. 2010: Homer. Iliad. Book 
VI. Cambridge (Great Britain), Cambridge University Press.

Guarducci, Margherita. 1981: “Dioniso e il loto. Nuove riflessioni 
sul vaso ateniese di Lydos nel Museo di Villa Giulia”. Numismati-
ca e Antichità classiche, 10, 53-69.

Halliday, William Reginald. 1928: The Greek Questions of Plu-
tarch. Oxford (Great Britain), Oxford University Press.

Hedreen, Guy M. 1992: Silens in Attic Black-figure Vase-painting. 
Ann Arbor (USA), University of Michigan Press. https://doi.
org/10.3998/mpub.12769

Henrichs, Albert. 1994: “Der rasende Gott: Zur Psycholo-
gie des Dionysos und des Dionysischen in Mythos und 
Literatur”. Antike und Abendland, 40, 31-58. https://doi.
org/10.1515/9783110241525.31

Herrero de Jáuregui, Miguel. 2013. “Dioniso en los Himnos ho-
méricos”, en Bernabé, Alberto; Jiménez San Cristóbal, Ana Isa-
bel; Santamaría, Marco Antonio (Coords.), Dioniso. Los orígenes. 
Textos e imágenes de Dioniso y lo dionisíaco en la Grecia antigua. 
Madrid (España), Liceus, 87-116.

Jaccottet, Anne Françoise. 2003: Choisir Dionysos. Les asso-
ciations dionysiaques ou la face cachée du dionysisme. 2 vols. 
Zürich (Suisse), Akanthus.

Jaillard, Dominique. 2007: “Les fonctions du mythe dans 
l’organisation spatiale de la cité”. Kernos, 20, 131-152. https://
doi.org/10.4000/kernos.177

Jeanmaire, Henri. 1951: Dionysos. Histoire du culte de Bacchus. 
Paris (France), Payot [re. 1978].

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2007: “El culto de Baco en 
una inscripción rodia del s. II-III d.C.”. Studi e Materiali di Storia 
delle Religioni, 73, 135-164.

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2009: “Dioniso Melanégida”, 
en González, José Francisco et al. (Coords.), Perfiles de Grecia y 
Roma I. Madrid (España), Sociedad Española de Estudios Clási-
cos, 621-630.

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2011: “Fiestas dionisíacas”, 
en Calderón Dorda, Esteban; Morales Ortiz, Alicia (Eds.), Eusé-
beia. Estudios de Religión griega. Madrid (España), Signifer Li-
bros, 169-196.

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2015: “Ríos y lagunas de 
camino al Hades”, en Ángel Espinós, Jesús et al. (Eds.), Hygieia 
kai gelos. Zaragoza (España), Libros Pórtico, 379-389.

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2017: “Las Teodesias, ¿una 
fiesta dionisíaca?”, en Álvarez-Pedrosa, Juan Antonio; Bernabé, 
Alberto; Luján, Eugenio R.; Presa, Fernando (Eds.), Ratna. Madrid 
(España), Guillermo Escolar, 243-250.

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2020: “At the Origins of 
Dionysus and Wine: Myths, Miracles and Festivals”. Archiv für 
Religionsgeschichte, 21-22, 387-409. https://doi.org/10.1515/
arege-2020-0020

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2020: “P. Ross. Georg. I. 
11: Texto y contexto”. Giornale Italiano di Filologia, 72, 323-353. 
https://doi.org/10.1484/J.GIF.5.121465

https://doi.org/10.17561/at.26.8635
https://doi.org/10.3406/mefr.1983.1359
https://doi.org/10.1017/CBO9780511497896
https://doi.org/10.1515/9783110301328.120
https://doi.org/10.4324/9780203564240
https://doi.org/10.4324/9780203564240
https://doi.org/10.3998/mpub.12769
https://doi.org/10.3998/mpub.12769
https://doi.org/10.1515/9783110241525.31
https://doi.org/10.1515/9783110241525.31
https://doi.org/10.4000/kernos.177
https://doi.org/10.4000/kernos.177
https://doi.org/10.1515/arege-2020-0020
https://doi.org/10.1515/arege-2020-0020
https://doi.org/10.1484/J.GIF.5.121465


Aguas, Dioniso, ninfas y ménades

Doss ier

63 ISSN 2340-8472 · ISSNe 2340-7743 · DOI 10.17561/at.26.8635Agua y Territorio, 26 · pp. 51-63 · Abril - Junio 2025 · Universidad de Jaén (España)

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2021a: “Artemis and Diony-
sus. Encounters in Natural Settings: Lakes and Marshes”, in Ca-
sadio, Giovanni; Johnston, Patricia A. (Eds.), Artemis and Diana 
in Ancient Greece and Italy. Cambridge (Great Britain), Cambrid-
ge Scholar Publishing, 24-66.

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2021b: “The Epiphany 
of Dionysus in Elis and the Miracle of the Wine (Plu. 
Quaest. Gr. 299 B)”, en Hirsch-Luipold Rainer; Roig Lanzi-
llota, Lautaro (Eds.), Plutarch's Religious Landscapes. Lei-
den-Boston (Netherlands-USA), Brill, 311-331. https://doi.
org/10.1163/9789004443549_019

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2021c: “Dioniso: la mania 
de un dios”, en Fernández, Claudia; Zecchin de Fasano, Graciela 
(Eds.), Cartografías del yo en el mundo antiguo. Estrategias de su 
textualización. La Plata (Argentina), EDULP, 169-226.

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2022a: “Las Ninfas y Dioni-
so”, Cuadernos de Filología Clásica (G), 32, 161-182. https://doi.
org/10.5209/cfcg.80754

Jiménez San Cristóbal, Ana Isabel. 2022b: “Celebrando a Dio-
niso en la polis: las Dieciséis mujeres de Elis”. Prometheus, 48, 
217-233.

Kerényi, Karl. 1976: Dionysos. Archetypal Image of Indestructible 
Life. Princeton (USA), Princeton University Press. https://doi.
org/10.1515/9780691214108

Kuivalainen, Ilkka. 2021: The Portrayal of Pompeian Bacchus. 
Helsinki (Finland), Societas Scientiarum Fennica. https://doi.
org/10.54572/ssc.187

Martín Hernández, Raquel. 2013: “Dioniso en los primeros mi-
tógrafos griegos”, en Bernabé, Alberto; Jiménez San Cristóbal, 
Ana Isabel; Santamaría, Marco Antonio (Coords.), Dioniso. Los 
orígenes. Textos e imágenes de Dioniso y lo dionisíaco en la Grecia 
antigua. Madrid (España), Liceus, 195-215.

Massenzio, Marcello. 1970: Cultura e crisi permanente. La "xenia" 
dionisiaca. Roma (Italia), Edizioni dell'Ateneo.

Nilsson, Martin Persson. 1906: Griechische Feste von religiöser 
Bedeutung mit Ausschluss der attischen. Leipzig (Germany), Teu-
bner [re. Sttutgart 1995].

Otto, Walter Friedrich. 1948: Dionysos. Mythos und Kultus. Frankfurt 
(Germany), Klostermann (1933, trad. esp.: Dioniso. Mito y culto. 
Madrid (España) 1997, Siruela, por la que citamos).

Parker, Robert. 2007: Polytheism and Society at Athens. Oxford 
(Great Britain), Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/
acprof:oso/9780199216116.001.0001

Patón, Óscar. 2012: Dioniso en Diodoro Sículo, tesis doctoral, Uni-
versidad Complutense de Madrid, Madrid (España).

Piérart, Marcel. 1996: “La mort de Dionysos à Argos”, in Hägg, 
Robin (Ed.), The Role of Religion in Early Greek Polis. Stockholm 
(Sweden), Svenska Institutet i Athen, 141-151. 

Privitera, Aurelio. 1970: Dioniso in Omero e nella poesia greca ar-
caica. Roma (Italia), Edizioni dell'Ateneo.

Santamaría Álvarez, Marco Antonio. 2014: “El descenso de 
Dioniso al Hades en busca de su madre”, en Redondo, Jordi; 
Torné Teixidó, Ramon (Eds.), Apocalipsi, millenarisme i viatges a 
l’inframón. Amsterdam (Netherlands), Hakkert, 217-240.

Santamaría Álvarez, Marco Antonio. 2021: “'Soy Dioniso, el hijo de 
Jarro': interpretaciones alegóricas del dios del vino”, en González 
Iglesias, Juan Antonio; Méndez Dosuna, Julián Víctor; Prósper 
Pérez, Blanca (Eds.), Curiositas nihil recusat. Salamanca (Espa-
ña), Publicaciones de la Universidad de Salamanca, 481-496.

Schachter, Albert. 1981: Cults of Boiotia. Acheloos to Hera. 1. Lon-
don (Great Britain), Institute of Classical Studies.

Sokolowski, Franciszek. 1962: Lois sacrées des cités grecques. 
Supplément. Paris (France), De Boccard.

Sourvinou-Inwood, Christiane. 1995: 'Reading' Greek Death. To 
the End of the Classical Period. Oxford (Great Britain), Clarendon 
Press. https://doi.org/10.1093/oso/9780198149767.001.0001

Sourvinou-Inwood, Christiane. 2005: Hylas, the Nymphs, Dionysos 
and Others. Stockholm (Sweden), Åströms Förlag.

Spineto, Natale. 2005: Dionysos a teatro. Il contesto festivo del 
dramma greco. Roma (Italia), L'Erma di Bretschneider.

Tassignon, Isabelle. 2001: “Vingt mille lieux sous les mers 
avec Dionysos et Télibinu”, en Delruelle, Edouard; Pirenne-
Delforge, Vinciane (Eds.), Kêpoi. De la religion à la philosophie, 
(Kernos, supplément 11). Liège (Belgique), Centre International 
d’Étude de la Religion Grecque Antique, 101-112. https://doi.
org/10.4000/books.pulg.1091

Vaello, María Victoria. 2017: Dioniso en la epigrafía de los ss. V y 
IV a.C., tesis doctoral, Universidad Complutense de Madrid, Ma-
drid (España).

Valdés Guía, Miriam. 2020: Prácticas religiosas y discursos feme-
ninos en Atenas. Madrid-Sevilla (España), UAM Ediciones-Edito-
rial de la Universidad de Sevilla.

Villanueva Puig, Marie-Christine. 2009: Ménades. Recherches 
sur la genèse iconographique du thiase féminin de Dionysos des 
origines à la fin de la période archaïque. Paris (France), Les Belles 
Lettres.

https://doi.org/10.17561/at.26.8635
https://doi.org/10.1163/9789004443549_019
https://doi.org/10.1163/9789004443549_019
https://doi.org/10.5209/cfcg.80754
https://doi.org/10.5209/cfcg.80754
https://doi.org/10.1515/9780691214108
https://doi.org/10.1515/9780691214108
https://doi.org/10.54572/ssc.187
https://doi.org/10.54572/ssc.187
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199216116.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199216116.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780198149767.001.0001
https://doi.org/10.4000/books.pulg.1091
https://doi.org/10.4000/books.pulg.1091

	Aguas, Dioniso, ninfas y ménades 
	Nacer y crecer junto al agua 
	Dioniso y las ninfas del agua 
	Licurgo y Butes contra Dioniso y las ménades 
	Perseo contra Dioniso y las Halias. La catábasis en busca de Sémele 
	El agua que purifica: las mujeres de Tanagra y el Tritón 
	Conclusiones 
	Reconocimientos 
	Referencias bibliográficas 


