
ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 13 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

Oralidad: tradicionalidad, popularidad y transterritorialidad

Orality: Traditionality, Popularity, and Transterritoriality

Aurelio González †1

(El Colegio de México)
acad.agp@gmail.com

https://orcid.org/0000-0003-4046-5569

Abstract: This paper reviews the concept 
of orality, intersecting with traditionality, 
popularity, and transterritoriality. It examines 
how Spanish romances are repurposed in the 
American context, highlighting geographical 
relocations that diverge from original thematic 
units. This transterritoriality complements 
folklore geography's unifying principles. 
The study illustrates cultural transmission's 
dynamic nature, showing how literary forms 
like Bernal Francés and broadsheets adapt 
to new environments and traditional oral life. 
These transformations involve new forms and 
channels of cultural expression. By exploring 
these changes, the paper highlights the interplay 
between geographical relocation and cultural 
recontextualization, emphasizing the continuity 
and innovation in evolving oral traditions.

Keywords: Orality, traditionality, popularity, 
transterritoriality, popular prints.

Resumen: Se hace una revisión teórica 
del concepto de oralidad, en cruce con 
otros como tradicionalidad, popularidad y 
transterritorialidad. Para ello, se exponen 
varios casos de romances que, siendo una 
sola unidad en España, se refuncionalizaron 
en el nuevo contexto americano. Estos textos 
tienen una reubicación geográfica que poco 
tiene que ver con las unidades temáticas de 
conjuntos de versiones. Se trata, más bien, de 
un fenómeno de transterritorialidad que puede 
ser complementario de la unidad que plantea 
la geografía folclórica. Esto, además, implica 
nuevas formas y cauces de vida, como serían 
los casos de Bernal Francés, las recreaciones 
de los pliegos o su paso a la vida tradicional 
oral.

Palabras clave: Oralidad, tradicionalidad, 
popularidad, transterritorialidad, impresos 
populares.

¿Qué explica la presencia en los fondos editoriales publicados por una imprenta 
popular de la ciudad de México, como la de Antonio Vanegas Arroyo, de un pliego 
suelto sobre el atentado contra el rey de España, Alfonso XIII? ¿Por qué se vendían 
abundantemente en América los pliegos de romances vulgares o de ciego originalmente 
publicados en España y qué presencia o efecto tuvieron en la vida tradicional oral del 
género romancístico? O bien, ¿qué posibilita la transformación en México del romance 
tradicional viejo de Bernal Francés en el Corrido de Elena?

Posiblemente la respuesta esté en la oralidad inherente a todos los textos anteriores, 
independientemente de su soporte o su pertenencia a un estilo popular o a uno tradicional. 

1 Este texto se publica de manera póstuma, con autorización de la familia del autor. Agradecemos a su 
esposa, María Pía Lamberti, y a su hija, Gaya González Lamberti, por hacer esto posible.

mailto:acad.agp@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4046-5569


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 14 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

Pero para intentar matizar con bases sólidas, aunque sea parcialmente, la respuesta a las 
preguntas anteriores, hay que recordar, aunque muchas veces se olvida, que cuando nos 
aproximamos a los estudios o reflexiones sobre la llamada cultura popular en general o a 
la literatura de tipo popular en concreto es necesario aclarar y puntualizar la extensión de 
conceptos íntimamente relacionados con ellas como son la «oralidad» o el mismo término 
de «popular», así como el concepto que, desde nuestro punto de vista, necesariamente lo 
acompaña y complementa: lo «tradicional». También es necesario, aunque en un sentido 
más amplio y difuso, establecer los límites de lo que llamamos «folclórico» y especificar 
cómo funcionan los textos en relación con un espacio geográfico determinado.

Asimismo, se debe visualizar la compleja forma de difusión de estos textos 
literarios de la «oralidad», creados al amparo de este modo de difusión, con un estilo 
particular, y especificar cuál es su relación con otras formas de difusión no exactamente 
orales: antiguamente con la escritura, después con su forma más potente que es la imprenta 
y hoy con la grabación y su modo más actual de difusión que es la internet. Todo lo cual 
se puede englobar en un genérico y extenso concepto de «tradición oral».

Para que el término conceptual «transmisión oral» —que en esencia es el 
verdadero fenómeno al que no referimos cuando hablamos de «tradición oral»— sea útil 
para los estudios literarios, etnográficos, antropológicos o incluso sociológicos, o más 
superficialmente culturales, es necesario que al hablar de la oralidad se eviten planteamientos 
amplios y simplistas como ese tantas veces manejado que equipara la oralidad con la voz 
humana. Tratando de ampliar los límites de un fenómeno ya de por sí complejo, pero 
específico, y haciéndolo general e indefinido, esta interpretación nos dice que la oralidad es 
simplemente una forma comunicativa sonora, que incluye por lo tanto todo lo que va desde 
el grito hambriento de un bebé de poco tiempo de nacido, hasta el diálogo expansivo e 
incontrolado generado por una charla entre amigos alrededor de una festiva mesa, pasando 
por una simple exclamación lúdica en un baile o entusiasta en un espectáculo deportivo.

Con planteamientos simplificadores del tipo anterior, en realidad se está refiriendo 
solo al sonido —a cualquier sonido— con una función comunicativa o expresiva, y no a 
un fenómeno estructurado de transmisión textual con una dimensión estética, artística o 
cultural.

Por otra parte, al hablar de la oralidad de manera más cultural y menos como simple 
signo comunicativo o expresivo, también es conveniente matizar algunos conceptos más 
teóricos centrados en el problema como el planteamiento que hace Walter Ong (1987), básico, 
aunque simplistamente acertado y muchas veces utilizado, en el que divide la oralidad en 
dos clases, sin que necesariamente esta división sea útil en buen número de circunstancias. 
En síntesis, Ong nos dice que se puede hablar de oralidad primaria y secundaria.

La «oralidad primaria» se refiere a las culturas que solo poseen esta forma de 
transmisión para comunicarse y que permite una activación de la memoria. Las culturas 
orales tienen un conjunto de conocimientos, hábitos, tradiciones, representaciones, 
simbolismos y significaciones que se permiten descubrir por la oralidad.

Por tanto, la «oralidad secundaria» sería la que manejan culturas que ya poseen 
escritura. En palabras de Ong:

la oralidad de una cultura que carece de todo conocimiento de la escritura o de la 
impresión [es] «primaria» por el contraste con la «oralidad secundaria» de la actual cultura 
de alta tecnología, en la cual se mantiene una nueva oralidad mediante el teléfono, la 
radio, la televisión y otros aparatos electrónicos que para su existencia y funcionamiento 
dependen de la escritura y la impresión (Ong, 1987: 27).



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 15 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

En realidad, lo que hace Ong es distinguir la presencia de la cultura de lo oral en 
dos tipos de sociedades que poseen distinto desarrollo tecnológico, más que presentar 
claramente dos formas de oralidad. Por otra parte, hay que tomar en cuenta que hoy en 
día lo que él llama «oralidad primaria» de hecho casi no existiría, independientemente 
del grado de desarrollo de una comunidad, pues la globalización ha difundido avances 
tecnológicos en ámbitos donde las estructuras sociales, culturales y, por ende, las 
comunicativas, siguen otros derroteros muy diferentes de los que se dan en sociedades 
tecnologizadas en distinto grado.

Por su parte, Carlos Montemayor (1996), muy preocupado por la construcción 
de una literatura indígena mexicana, se refiere a las diferencias que se perciben en ese 
gran conjunto que llamamos la oralidad, agrupándolas en tres grandes apartados: en el 
primero, coloca lo que él llama, en cierta forma románticamente, el «arte de la lengua», 
que es el conjunto de conocimientos que son transmitidos a través de cantos, rezos, 
discursos, leyendas, cuentos y conjuros; en otro, hay la más simple «comunicación oral», 
esto es la manera en que un individuo se relaciona con otro, tratando de encontrar la 
mediación necesaria en cuanto a acercamiento de lenguajes, conocimientos, referentes 
y definiendo en sí sus propias leyes; y finalmente el «habla», entendida esta como la 
capacidad de entablar diálogos, que se utiliza en la actividad diaria y se manifiesta en 
una forma específica de hablar de las personas en un marco social donde se comparten 
referentes, lenguaje y conocimientos.

Es claro que es complejo el problema de definir lo que engloba la oralidad, así 
como las marcas de estilo literario que genera. Desde otra perspectiva, Domínguez 
Caparrós agrupa lo que se puede entender por oralidad como fenómeno literario en tres 
grandes apartados:

En el primero incluiría lo que se relaciona con el estudio de las manifestaciones orales 
de los distintos géneros literarios. En el segundo apartado entraría la serie de observaciones 
que tienen que ver con la manera en que la literatura imita distintas manifestaciones orales 
del lenguaje. En un tercer apartado tendría su lugar el estudio de la oralidad y lo que se 
relaciona con ella (la voz y la entonación) como tema de la literatura (1988: 5).

Por otra parte, al hablar de oralidad no solamente nos estamos refiriendo a una forma 
de transmisión o a un hecho comunicativo, implícitamente nos estamos refiriendo a un amplio 
acervo cultural comunitario e identitario. A este respecto, en 1989 se adopta en la UNESCO 
la Recomendación sobre la salvaguardia de la cultura tradicional y popular; en ella se define 
el patrimonio oral y el llamado desde entonces «patrimonio inmaterial» —estableciendo una 
diferencia en términos como cultura tradicional y popular—. En este sentido recordemos 
la definición de la UNESCO que se encuentra en la Convención para la Salvaguarda del 
Patrimonio Cultural Inmaterial de 2003:

El patrimonio cultural inmaterial está definido por las prácticas, las representaciones, 
las expresiones, los conocimientos, las habilidades, así como los instrumentos, objetos, 
artefactos y espacios culturales asociados con ellos, que las comunidades, los grupos 
y, en algunos casos, los individuos reconocen como parte de su patrimonio cultural. 
Este patrimonio cultural inmaterial, transmitido de generación en generación, se ve 

2 Véase también: Guanche Pérez (1980).



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 16 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

constantemente recreado por la comunidad y grupos en respuesta a un entorno, en 
interacción con la naturaleza y su historia y les proporciona su sentido de identidad 
(Guanche Pérez, 2003: 10)2.

Aunque no se menciona la oralidad, está implícita en esta «transmisión de 
generación en generación», pues dicha «transmisión» se lleva a cabo mayoritariamente 
en esta forma o, dicho de otro modo, es precisamente ese «patrimonio cultural inmaterial» 
el que se transmite oralmente.

Por otra parte, no hay que olvidar, porque es significativo, que el arranque del 
estudio que contrasta los modos orales y escritos de pensamiento y expresión, a pesar de 
estar esencialmente imbricado con el lenguaje, tuvo lugar no en el campo de la lingüística, 
sino en el de los estudios literarios, especialmente en el ámbito de la cultura clásica y la 
cuestión homérica, partiendo claramente en 1928 del trabajo de Milman Parry sobre el 
epíteto en la Ilíada y la Odisea, culminado por Albert Lord en 1960 en su obra hoy clásica 
The Singer of Tales, recopilado años después, en 1970, por Adam Parry, y complementado 
por la obra posterior de Eric A. Havelock de 1963, The Muse Learns to Write, quien 
pensaba que en realidad todo el pensamiento occidental a partir de la primera filosofía 
clásica griega dependía del paso de la oralidad a la escritura.

En este sentido, Marshall McLuhan (1951, 1962 y 1964) estudió y teorizó sobre 
los efectos de la imprenta y los medios masivos de difusión en la construcción del 
mundo moderno, así como su influencia en el hombre contemporáneo y sus valores y 
conceptos, lo cual tal vez queda sintetizado en la etiqueta «el medio es el mensaje». Por 
su parte, Havelock (1994) revisa la importancia en el mundo antiguo, particularmente el 
griego, de la transición de la oralidad a la escritura. En su obra, el estudioso realizó un 
trabajo analítico en el que rastreó los restos de un mundo «oral» a través de los textos 
homéricos.

Sin embargo, no se puede olvidar la convivencia que existe de manera temprana 
entre las dos formas culturales: la oralidad y la escritura. En el inicio de la modernidad eso 
es especialmente evidente. En este sentido, Elias Rivers señala lo siguiente a propósito 
del libro de Margit Frenk (1997) sobre la lectura en tiempos de Cervantes:

La situación cultural de la cual partían los dos helenistas [Parry y Havelock] era 
una poesía en su origen puramente oral, prealfabética, compuesta por rapsodas que no 
tenían ningún concepto de un texto escrito. Margit Frenk empieza con una situación bien 
diferente, la del oralismo mixto que existía de modo vacilante durante la Edad Media y 
el Siglo de Oro, situación parecida a la de la Grecia inmediatamente preplatónica que 
nos describe Havelock: existían ya textos escritos, leídos por una minoría culta, pero al 
mismo tiempo duraba una tradición oral mucho más fuerte que la nuestra actual, la cual 
está debilitada no sólo por la escritura y la imprenta, sino también por la lectura solitaria 
y la alfabetización del pueblo (2001: 430-431).

Esta situación híbrida es la que será habitual en el entorno de la llamada oralidad, 
no solo en el periodo del siglo XVI o XVII sino también en el ámbito de la modernidad 
posterior. Esto es, el transmisor oral tiene conciencia de la escritura, pero al mismo tiempo 
sabe que las canciones viejas que canta o las historias que narra poéticamente pertenecen 
a otro contexto.

Otros conceptos importantes que hay que tomar en cuenta cuando hablamos de 
la oralidad, desarrollados en muchas ocasiones a partir de Parry y Lord, son la tradición 



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 17 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

y la performance, término este último que nos permite englobar tanto el momento de 
la ejecución del texto por el transmisor como el texto mismo y la circunstancia de la 
recepción. En este sentido se puede recordar lo que dice John Miles Foley sobre la 
performance en su libro The Singer of Tales in Performance, el cual

[…] es un primer libro sobre el poder de la palabra, esto es, sobre cómo las palabras 
engarzan contextos y comunicación mediática en el arte verbal de la tradición oral. 
También su tema es, y crucialmente, sobre el evento habilitador —«la performance» — 
y la referencia habilitadora —«la tradición»— que dan sentido al poder de la palabra 
(Foley, 1995: 1)3.

En años recientes el concepto de performance ha adquirido especial relevancia 
en los estudios folclóricos y en los de aquellos que se interesan en el «arte verbal», en 
manifestaciones artísticas alternativas y, en general, en una cultura popular. En este 
sentido hay que recordar que

el término performance ha sido usado para transmitir sentido dual como «acción» 
artística —«el hacer folclórico»— y como evento artístico —«la situación de la 
performance», involucrando al ejecutante, la forma artística, la audiencia y el espacio— 
ambas concepciones básicas en el desarrollo de aproximaciones al análisis de la 
performance (Bauman, 1984: 4)4.

Otros trabajos importantes sobre el planteamiento de la oralidad en la relación 
cultural son los de Paul Zumthor: primero «Pour une poétique de la voix» de 1979 y, 
poco tiempo después, «Le discours de la poésie orale» de 1982. Se trata de reflexiones, 
realizadas desde una perspectiva estructuralista, en las cuales se relacionan tanto los 
aspectos formales del discurso poético transmitido oralmente como el entorno social de la 
recepción y producción del discurso. Son reflexiones que establecen las relaciones entre 
lengua y poesía, oralidad y escritura, pensamiento y retórica.

Posteriormente Zumthor profundiza en la poética del discurso oral en Introduction 
à la poésie orale de 1983 y La letra y la voz. Sobre «literatura» medieval de 1989, obras 
que superaron los resultados de las teorías literarias «oralistas» de Parry y Lord. En estas 
dos obras, Zumthor defendió un concepto abierto y flexible de la oralidad como paradigma 
operativo no solo en las sociedades iletradas (donde tendría el rango de oralidad primaria, 
según Ong) sino también en las sociedades letradas o semiletradas (donde podría ser 
considerada como oralidad secundaria) antiguas y modernas.

Por otra parte, ¿cómo se tradicionaliza un texto en la oralidad? Esto es: ¿cómo se 
difunde y varía? Creo que no podemos ser románticamente ingenuos y pensar que todo 

3 Traducción propia. La cita original en inglés dice: «The Singer of Tales in Performance is a first book 
about word-power, that is, about how words engage contexts and mediate communication in verbal art 
from oral tradition. It is also, and crucially, about the enabling event —performance— and the enabling 
referent —tradition— that give meaning to word-power».

4 Traducción propia. La cita original en inglés dice: «[...] the term “performance” has been used to 
convey a dual sense of artistic action —the doing of folklore— and artistic event —the performance 
situation, involving performer, art form, audience and setting— both of which are basic to the developing 
performance approach».



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 18 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

depende del transmisor oral no dedicado profesionalmente a la poesía lírica, la canción o 
la narración, o los demás elementos complementarios de estas. Como dice Vicenç Beltran:

sea cual sea la acción de un nivel de oralidad profunda, [...] no cabe duda de 
que la ejecución musical de los romances durante los siglos xvi y xvii permitió la 
tradicionalización no solo de romances más o menos cortesanos, más o menos eruditos, 
sino también la de romances de ciego y romances de relación, a veces ya muy tardíos y 
alejados de la tradición cortesana y letrada (2022, s. p.).

La tradición oral moderna no se explicaría ni sería lo que es si la divulgación 
musical del Renacimiento y el Barroco no hubiese transmitido a la memoria colectiva 
textos literarios creados en el ámbito de la cultura culta, como los romances trovadorescos 
o los romances artificiosos y eruditos (véase Catalán, 1997: §13). Podemos hablar de una 
tradición oral culta, que era una forma de entretenimiento social desde la corte de los 
Reyes Católicos; así como también de una prensa —esto es textos escritos—, cercana a 
la tradición popular y a la oralidad, y alejada de la escritura culta, lo que da por resultado 
los pliegos de romances de ciego, lo mismo del siglo XVII que del XIX.

En el caso del Romancero, es claro que el trabajo de recolección, antecedente del 
trabajo de campo actual, se inicia con los impresores del siglo XVI; ellos llevan a los 
pliegos que imprimen y venden textos que estaban en la memoria colectiva y que rescatan 
desde la oralidad de su transmisión.

Pero ¿a qué tradición corresponde esta oralidad? ¿A una tradición popular no 
profesionalizada o a una tradición de raigambre juglaresca, esto es, profesionalizada? 
Me parece más lógico suponer que la cierta sea esta última opción, pues la primera mitad 
del siglo XVI es el momento de los ministriles. Recordemos un poco lo que implica el 
desplazamiento terminológico de juglar a ministril, que era uno de los nombres con que 
se denominaba a los músicos o juglares complementarios que daban el acompañamiento 
musical instrumental a los textos literarios de los trovadores medievales. Con el paso 
del tiempo el término ministril y su equivalente castellano de «sonador» pasó a indicar 
músico instrumentista, distinguiéndolo del cantor. La difusión oral es entonces una 
tradición juglaresca profesional relacionada con autores y obras cultas, amén de sus nexos 
populares.

Así pues, los músicos y cantores habrían tenido que ver bastante con la popularidad 
de determinados temas y su incorporación al acervo de la colectividad, pero esos músicos y 
cantores también tenían intereses comerciales y es muy probable que hayan proporcionado 
a los impresores sus originales textuales, que luego, convertidos en pliegos, tanto ellos 
como los cantores ciegos trashumantes posteriores venderían al final de sus sesiones o 
actuaciones. Todo ello daría lugar a un estilo distinto al de la oralidad tradicional.

Desde el siglo XVII las casas impresoras encuentran una veta múltiple de gran 
aceptación comercial: se trata de romances devotos, que narran hechos milagrosos 
extraordinarios o dan noticias de acontecimientos escandalosos y crímenes notables. 
Muchos de estos textos están compuestos en un nuevo estilo «vulgar», que gusta a los 
escuchas de plazas, mercados y ferias —ya no de la corte— o los de las reuniones por la 
noche al calor del fuego en las casas rústicas.

Este término de «vulgar» deriva, como ha dicho María Cruz de Enterría, del 
«concepto de vulgo [como] algo que parece elaborado a partir de una experiencia literaria 
o en función de un fenómeno de sociología literaria, como es el del público» (1973: 132). 
Este estilo, muestra de su imbricación con las casas impresoras, también ha sido definido 



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 19 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

como «de pliego» y, por su relación con un medio de transmisión particular, como «de 
ciego», por ser los cantores ciegos ambulantes los transmisores más frecuentes de los 
textos en este estilo.

Los textos llamados «vulgares» están caracterizados por un estilo que toma 
términos y estructuras de la literatura culta, pero que sigue los lineamientos del gusto 
popular. Por lo general, se difunden desde los centros urbanos donde se encuentran 
las casas impresoras de pliegos y hojas sueltas y sus temas son noticias escandalosas 
como historias de delincuentes, crímenes, catástrofes, aventuras amorosas desdichadas, 
desgracias, hechos milagrosos, etc. Su variación es casi nula, pues el lenguaje no es 
el natural de la oralidad y, por tanto, el receptor sencillamente los memoriza tal cual 
los escucha o, en algunos casos, los lee en el pliego suelto u hoja volante que adquirió 
del transmisor profesional. Así, en esto seguimos la tajante opinión de Diego Catalán: 
«el romance de pliego de cordel es “vulgar” porque los “ingenios” que componen esos 
poemas son peores ingenios que los que triunfan en el teatro o en la novela; no porque el 
vocabulario, la sintaxis o la retórica empleadas se ajusten a la vena lingüística o poética 
del pueblo» (1997: 333). Cuando el tema o rasgos estilísticos están próximos a aquellos 
que son habituales en los textos tradicionales, estos romances, después de modificaciones 
llevadas a cabo en su transmisión, entran a la cadena de trasmisión oral y empiezan a 
variar y a formar parte del saber folclórico permanente de una comunidad; esto es, se 
tradicionalizan.

El siglo XVII es el auge del Romancero, que engloba no solo la oralidad sino 
también pliegos sueltos impresos con romances «vulgares», hecho que les permite 
desplazarse y viajar con mayor seguridad y posibilidades de aceptación y permanencia 
fuera de su ámbito geográfico de origen. Así fueron a América y desde luego llegaron 
a Nueva España donde obtuvieron el mismo éxito de mercado que en España. A pesar 
de lo frágil y perecedero que son materialmente los pliegos, han llegado hasta nuestros 
días algunas muestras que confirman la presencia desde fecha muy temprana de pliegos 
españoles en México. Es el caso de títulos como Relación verdadera, que trata de las 
insolencias, y crueldades que vnos Vandoleros andauan haziendo junto ala ciudad de 
Barcelona, a veynte y cinco del mes de otubre deste año de mil y seyscientos y doze 
(Impreso en casa de Juan Gracián, Alcalá de Henares, 1612), conservado en el volumen 
478 del fondo Inquisición del Archivo General de la Nación de México.

Durante el siglo XVIII5, se mantiene el gusto por los romances de pliego6, pero 
también sabemos de la vida de otros romances tradicionales como Mambrú, cuya difusión 
al margen de la oralidad tradicional se comprueba, aunque no tengamos textos recogidos en 
la época de boca del transmisor común, por documentos sobre casos como el de la parodia 
que hizo Josef Monter de este romance, denunciada por la Inquisición de Zacatecas en 
1795 (véase Méndez, 1992).

En el siglo XIX encontramos pliegos sueltos publicados en México con algunos 
de los romances de este estilo más populares en España, como Rosaura la de Trujillo y 
Verdadero romance de Lucinda y Velardo —por Pedro de la Rosa, Puebla de los Ángeles, 
1817 (Molina Cardona, 1985: 119-127 y 143-151); por Juan Matute, Toluca, 1836 (Colín, 

5 Una visión panorámica sobre la presencia del Romancero en América y su relación en México con el 
corrido se puede leer en: González, 2002 y 2003.

6 Sobre los pliegos impresos en México en el siglo XVIII pueden verse algunos ejemplos en la lista que 
ofrece Vicente T. Mendoza (1939: 783-785).



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 20 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

1972: s. p.); y también por Marés, Madrid, 1847 (Estepa, 1998: 245-248)— y Relación 
de la vida y muerte de Sansón —por el doctor Juan Pérez de Montalván, publicado por 
Juan Matute, Toluca, 1836 (Colín, 1972, s. p.) y por Dámaso Santarén, Valladolid, 1858 
(Díaz, 1996: 41)—. Estas imprentas también publicaban textos creados en México que 
empiezan a contener algunos de los elementos que después serán definitorios del corrido, 
como Nuevo Cuando del Estrangero y Cuando de los artesanos (Juan Quijano, Toluca, 
1844); Este es el mejor gobierno o caso espantoso que sucedió en la provincia de Chalco 
y aviso a los hijos de familia. Suceso acaecido en el pueblo de Tlalmanalco el año de 
1815 (Imprenta Imperial, México, 1822) (Colín, 1972: 8-15)7; y Relación del castigo 
horrendo que tuvo un hijo desobediente que quiso matar a su padre (impresa en la calle 
de San Camilo número 9, Ciudad de México) (Molina Cardona, 1985: 130-132).

Esta trayectoria puede desembocar en la hoja volante El terrible atentado contra 
el rey de España el día de sus bodas (s. f.), publicada por Antonio Vanegas Arroyo. El 
texto se inicia con las siguientes palabras, siguiendo la mejor tradición del género:

Escuchen todos atentos
lo que en España pasó
el treinta y uno de mayo
del año en que estamos hoy.

La hoja no está fechada y parece no tener antecedentes españoles, pero el texto 
quiere ser noticiero y no hay razón para suponer que haya sido compuesto en otra fecha y 
no en 1906 cuando ocurrió el trágico suceso.

El asunto al que hace referencia es al atentado anarquista que tuvo lugar el 31 
de mayo de 1906, día que contraían matrimonio el rey de España Alfonso XIII con la 
princesa inglesa Victoria Eugenia de Battenberg, durante el trayecto de regreso desde la 
iglesia de los Jerónimos donde había tenido lugar el matrimonio, hacia el Palacio Real. 
En la calle Mayor, el anarquista Mateo Morral, originario de Barcelona, lanzó contra la 
carroza real un ramo de flores el cual contenía una bomba que, sin embargo, no cayó en 
la carroza real, pues se desvió en los cables del tranvía matando a 25 personas e hiriendo 
a más de 100, aunque los reyes resultarían ilesos.

El texto de la hoja suelta de Vanegas Arroyo coincide plenamente con la realidad 
hasta en los detalles:

Providencialmente escaparon
por un eléctrico alambre
que cambió la bomba aquella
de dirección en la calle.
[...]
El autor del atentado
se descubrió fue Morales,
anarquista de seguro
y causa de tantos males.

7 Este investigador lo considera el corrido impreso más antiguo que ha encontrado. Sin embargo, es muy 
similar al tipo de tragedias de los romances de ciego.



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 21 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

A pesar de lo impactante del atentado anarquista, llama la atención que una 
imprenta como la de Vanegas Arroyo, muy centrada en la prensa popular y en un público 
y temáticas locales, así como con gran visión comercial, haya manejado esta hoja volante 
cuyo referente quedaba muy lejos de su público habitual. La publicación debe de haber 
tenido éxito, el cual solo podemos explicar por el estilo del texto, muy pulido y apegado 
a los parámetros del estilo «vulgar».

Los textos transmitidos por esta oralidad mixta, que implica la existencia de un 
impreso, no podrán considerarse como hechos folclóricos literarios, entendiendo por 
folclórico el patrimonio de una comunidad, es decir, lo que es parte del acervo comunitario. 
Si la comunidad no los acepta, el texto se perderá, pues no se conservará en la memoria 
colectiva que es el soporte de este tipo de literatura. Esta aceptación y, por tanto, la 
literariedad, dependerá de si el texto se ajusta a un lenguaje determinado, estructuras 
específicas, temas propios, etc.; en otras palabras, si se ajusta a los códigos del lenguaje 
de la tradición oral —tradicionales o populares— que es el parámetro de referencia con el 
cual la comunidad acepta o no un texto como propio.

Entonces la obra literaria de tradición oral no se puede concebir como tal en el 
momento de su creación, sea quien sea su autor, tal como sucede en otros tipos de literatura, 
sino en el momento en que, por estar acorde con una estética colectiva, la comunidad la 
acepta y la hace vivir por medio de todas y cada una de sus distintas objetivaciones 
o realizaciones individuales, independientemente de la proveniencia del texto o de sus 
referentes inmediatos.

Otro tipo de fenómeno lo tenemos con textos de amplia vida en la tradición oral 
como el romance de Bernal Francés el cual Menéndez Pidal ha relacionado con la historia 
de un capitán de las guerras de Granada en el siglo XV que citan Alonso de Palencia, 
Hernando del Pulgar y otros cronistas de la época de los Reyes Católicos (1959: 114). En 
un amplio estudio, Avalle Arce analiza las posibles conexiones con un capitán activo en la 
región de Vélez-Málaga entre 1487 y 1488, poco querido por sus soldados, que hubieran 
hecho escarnio de él adjudicándole un romance donde el personaje de su nombre es un 
cornudo (1974: 135-232).

El romance de Bernal Francés también es ejemplo de los textos de origen antiguo 
que no fueron recogidos en su momento. Tal vez haya influido en ello el que su tema es 
puramente novelesco. Sin embargo, su tradicionalidad y antigüedad están fuera de duda, 
ya que, en 1597, Góngora cita algunos versos de este romance («¿Quién es ese caballero 
que a mi puerta dixo: abrid?») en una composición burlesca. Por su parte, Calderón de 
la Barca lo menciona en Céfalo y Procris, comedia burlesca, y pocos años más tarde, en 
1614, el propio Lope lo cita en la comedia Amor secreto hasta los celos.

Diversas baladas con el tema del marido que se hace pasar por el amante se han 
recogido en Portugal, Francia e Italia. En América el romance de Bernal Francés tiene 
también una amplia difusión y en México tiene vitalidad bajo la forma de un corrido 
(Corrido de Elena) en la tradición oral y publicado en hojas sueltas. Tal vez por la 
asociación con el apellido del personaje (Francés) la caracterización del personaje se 
reactualizó poniéndolo en relación con la intervención francesa en México a mediados del 
siglo XIX y con las tropas del general Bazaine, perdiendo aún más el referente histórico de 
tiempos de los Reyes Católicos, de poquísima o nula memoria, a favor de una recreación 
novelesca y un ligero referente mexicano.

Diego Catalán ha planteado que la transformación del Romance de Bernal 
Francés en el Corrido de Elena ha hecho que este deje de ser una narración in medias res, 
anteponiendo a modo de introito y moraleja un resumen del argumento o unos antecedentes 



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 22 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

que explican el fingido encuentro amoroso de la mujer con su esposo encubierto como el 
amante.

En América la vida del romance es múltiple y ya lo constataba en 1920 el periodista 
e historiador mexicano Victoriano Salado Álvarez, nacido en 1867, que recordaba versos 
que había oído cantar de niño. Por su parte, Pedro Henríquez Ureña, en 1921, recogió el 
romance como corrido impreso en una hoja volante arreglada por Eduardo Guerrero, otro 
conocido impresor popular de la Ciudad de México; y, en 1927, Tomás Navarro Tomás lo 
recogió en Estados Unidos, cantado por un muchacho de unos quince años, en Santa Fe, 
Nuevo México.

Otro proceso expansivo de los romances lo tenemos en los pliegos sueltos que 
tienen vida propia, en los impresos americanos, y en la tradición oral del Nuevo Continente. 
Esto sucede incluso con los romances históricos de pliego. Por ejemplo, el romance de 
Mariana Pineda trata de una historia evidentemente moderna, ya que la heroína nació en 
1804 y fue ejecutada públicamente en Granada en 1831, acusada y condenada a morir 
por garrote vil por haber bordado una bandera liberal. Esta ejecución fue un episodio 
de la represión antiliberal sucesiva al regreso al trono de Fernando VII, que pretendía 
cancelar todo vestigio de la Constitución de Cádiz promulgada en 1812. García Lorca 
se inspiró, para componer su obra de teatro del mismo nombre, según él mismo afirma, 
en el romance popular escuchado en su infancia en Fuente Vaqueros. Manuel Gómez 
Moreno proporcionó una versión a Menéndez Pidal que recordaba haber oído cantar a 
los niños de Granada hacia 1900. En el Archivo Menéndez Pidal se conservan varias 
decenas de versiones recogidas en Andalucía, Castilla, León, Galicia y Vizcaya, así 
como en Marruecos y Puerto Rico. En las distintas versiones se encuentran versos que 
corresponden estilísticamente con el romancero vulgar noticiero.

En Puerto Rico, la Marianita del romance se asoció con la figura de Mariana 
Bracetti, dama puertorriqueña quien bordó una bandera para la insurrección de 1868, 
conocida como el Grito de Lares. De ahí la permanencia del romance.

Obviamente los romances de pliego pueden tradicionalizarse. Es el caso de algunos 
textos presentes en la tradición americana como La hermana avarienta, un romance que 
se encuentra en proceso de tradicionalización, del que se han recogido versiones en las 
cuales se reconoce fácilmente el proceso de variación y recreación textual, dando al 
romance un tono más acorde con la estética que predomina en la tradición oral. Ya en 
1852, Fernán Caballero (Cecilia Bohl de Faber) incluye una versión de este romance en 
su novela Lucas García. Otro ejemplo es el de La infanticida. El romance cuenta la feroz 
venganza de una madre adúltera contra su hijo y deriva de un texto de pliego suelto; las 
versiones recogidas son ejemplo del proceso de tradicionalización a partir de un texto 
popular, escrito y difundido por la imprenta, pero también transmitido oralmente. El tema 
también aparece en cuentos tradicionales. Para Pedro Piñero y Virtudes Atero, este es el 
romance «más truculento y macabro de todo el romancero» (1987: 156-157).

Otro ejemplo es El hermano infame, el tema del crimen por despecho del hermano 
que ve rechazada su pretensión de amores con su hermana, conocido como En Santa Amalia 
o El hermano infame, está en consonancia con la línea escandalosa de los romances de 
pliego. Probablemente se trate de un romance compuesto en el siglo XIX, sin embargo, se 
ha tradicionalizado rápidamente y se han recogido numerosas versiones tanto peninsulares 
y canarias como sefarditas, además de americanas. Se conocen versiones de Valladolid y 
Cáceres; en América se han recogido versiones de Chile, Colombia, Cuba, Puerto Rico y 
Costa Rica; y también lo conocen los sefardíes de Oriente «tal vez por contacto con las 
comunidades judías hispanoamericanas», habiéndose recolectado en Estados Unidos e 



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 23 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

Israel versiones de informantes originarios de Turquía, Serbia, Bulgaria y la isla de Rodas 
(Díaz Mas, 1982: 107). El hermano infame es uno de los romances vulgares vivos hoy en 
la tradición oral.

Edwin Seroussi da noticias de versiones de tradición oral de este texto que Américo 
Paredes recogió en la zona fronteriza del sur de Estados Unidos y algunas grabaciones en 
el Southwest Folklore Collection de la Universidad de Arizona. En México, con el título 
de Corrido de Santa Amalia, son populares las grabaciones de Francisco «Charro» Avitia 
(1915-1995) y del grupo norteño Los Hermanos Banda de Salamanca. De las veintidós 
versiones recogidas por Cruz-Sáenz en Costa Rica entre 1973 y 1979, la gran mayoría 
siguen el corrido mexicano (véase Seroussi, 2012: 373).

Finalmente tenemos los romances de pliego presentes en la tradición oral, como el 
de Bernardo del Montijo, sobre un valiente del siglo XVIII, que ya se recoge en la amplia 
colección de romances hecha por Durán en el siglo XIX (1859 y 1861: 386). Vicuña 
Cifuentes lo recogió en Chile y lo considera uno de los mejores que tratan de guapos y 
valientes del Romancero vulgar (1912). Algunos ejemplos de ediciones en pliegos sueltos 
en imprentas españolas son los impresos en Valencia, por Agustín Laborda, entre 1746 y 
1774; en Barcelona, por Juan de Jolis, entre 1760 y 1778; en Córdoba, por Rafael García 
Rodríguez, Calle de la Librería; y en Madrid, en la Imprenta de la calle Juanelo, 1823. Otro 
ejemplo es Sebastiana del Castillo, romance vulgar que cuenta con gran tremendismo la 
historia de Sebastiana del Castillo, una mujer que se convierte en asesina porque sus padres 
le impiden que se case con quien ella quería. La historia de Sebastiana entra de lleno en 
la poética de composiciones de pliego sobre mujeres bandoleras, valientes y sin piedad. 
El romance trata de esta mujer nacida en Jabalquinto (en Jaén cerca de Sierra Morena), 
cuyos padres, de acuerdo con sus hermanos, la encerraron durante un año para impedir 
su relación con Juan González del Pino, joven granadino que la cortejaba. Sebastiana 
termina asesinando a su padre, madre y hermanos; y por sus crímenes fue ejecutada en 
Ciudad Rodrigo en 1735.

El romance tuvo gran éxito editorial, incluso se conoce una narración más larga: 
Historia de Sebastiana del Castillo, folleto de 1860 por Carlos Borromeo (Sucesores 
de Antonio Bosch, Barcelona, calle del Bou de la Plaza Nueva 13). Carmen Azaustre 
(1982) incluye en su catálogo de pliegos ediciones de la imprenta de J. Llorens (1850 
y 1861), de la de Ramírez y Compañía (1871), de la Imprenta Peninsular (1880), así 
como impresiones —sin año— de las imprentas de la Viuda Pla, I. Estivill, El Abanico 
de Cristina Segura o de la Imprenta Española. Todas estas reimpresiones proceden 
solamente de Barcelona y prueban la popularidad del romance.

Al aceptar que la literatura tradicional es el resultado de un proceso de conservación 
y variación, se nos presenta un problema que me parece de suma importancia, sobre 
todo cuando se trata de organizar corpora o de establecer relaciones con una identidad 
cultural: me refiero a la recreación poética y sus vínculos con la espacialidad, esto es, la 
variación regional.

Esto implica asumir que la variación en la literatura tradicional tiene que ver con los 
límites de una colectividad. En este punto estaríamos ante lo que se ha llamado «método 
geográfico», básicamente gracias al trabajo de edición llevado a cabo por Diego Catalán, 
hacia 1950, del trabajo señero de Menéndez Pidal. En este sentido, «Sobre geografía 
folklórica. Ensayo de un método» de 1920 es una obra muy original, en la cual Menéndez 
Pidal quiere comprobar un paralelismo entre la difusión de los fenómenos lingüísticos y 
la de los folclóricos.



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 24 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

Sin embargo, hemos expuesto aquí varios casos de romances que, de tener 
una unidad en España, se refuncionalizan en el nuevo contexto americano; en muchas 
ocasiones, estos textos tienen una reubicación geográfica que poco tiene que ver con 
las unidades temáticas de conjuntos de versiones. Tal vez tenemos un fenómeno de 
transterritorialidad complementario de la unidad que plantea la geografía folclórica. Esta 
transterritorialidad implica nuevas formas y cauces de vida, como en el caso de Bernal 
Francés, en las recreaciones de los pliegos o su paso a la vida tradicional oral.

Bibliografía

Avalle Arce, Juan Bautista (1974): «Bernal Francés y su romance», en Temas hispánicos 
medievales, Madrid, Gredos, pp. 135-232.

Azaustre Serrano, María del Carmen (1982): Canciones y romances populares impresos 
en Barcelona en el siglo XIX [1977], Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas.

Bauman, Richard (1984): Verbal Art as Performance, Illinois, Waveland, Prospect 
Heights.

Beltran, Vicenç (2022): «De la corte a la calle: poetas y tradicionalización en el romancero 
del siglo XVI», en Mundos del hispanismo. Una cartografía para el siglo XXI, 
Ruth Fine (coord.), Florinda F. Goldberg y Or Hasson (eds.), Madrid / Frankfurt, 
Iberoamericana / Vervuert.

Catalán, Diego (1997): «Los modos de producción y “reproducción” del texto literario 
y la noción de apertura», en Arte poética del Romancero oral, I [1978], Madrid, 
Siglo XXI, pp. 159-180.

Colín, Mario (1972): El corrido popular en el Estado de México, México, Biblioteca 
Enciclopédica del Estado de México.

Díaz, Joaquín (1996): El ciego y sus coplas. Selección de pliegos en el siglo XIX, Madrid, 
Escuela Libre Editorial-Fundación ONCE.

Díaz Mas, Paloma (1982): «El romance de El hermano infame en Valladolid y en Tetuán», 
Revista de Folklore, 16, pp. 107-109.

Domínguez Caparrós, José (1988): «Literatura, actos del lenguaje y oralidad», Edad de 
Oro, VII, pp. 5-13.

Durán, Agustín (1859 y 1861): Romancero general, Colección de Romances Castellanos 
anteriores al siglo XVIII, I-II, Madrid, Rivadeneyra (BAE, X y XVI).

El terrible atentado contra el rey de España el día de sus bodas (s. f.): México, Imprenta 
de Antonio Vanegas Arroyo, calle de Santa Teresa Núm. 1 [En línea: <https://
lacipi.humanidades.unam.mx/ipm/w/Índice:CSL-ETBodas.tiff>].

Estepa, Luis (1998): La colección madrileña de romances de ciego que perteneció a 
don Luis Usoz y Río, pról. Jean François Botrel, Madrid, Biblioteca Nacional-
Comunidad de Madrid.

Foley, John Miles (1995): The Singer of Tales in Performance, Bloomington, Indiana 
University Press.

Frenk, Margit (1997): Entre la voz y el silencio, Alcalá de Henares, Centro de Estudios 
Cervantinos.

García de Enterría, María Cruz (1973): Sociedad y poesía de cordel en el Barroco, 
Madrid, Taurus.

https://lacipi.humanidades.unam.mx/ipm/w/Índice:CSL-ETBodas.tiff
https://lacipi.humanidades.unam.mx/ipm/w/Índice:CSL-ETBodas.tiff


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 25 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

González, Aurelio (2002): «Del romance al corrido. Estilo, temas y motivos», en 
Lenguajes de la tradición popular. Fiesta, canto, música y representación, Yvette 
Jiménez de Báez (ed.), México, El Colegio de México, pp. 207-220.

González, Aurelio (2003): El Romancero en América, Madrid, Síntesis.
Guanche Pérez, Jesús (1980): «Significación de la cultura popular tradicional», Atlas, 1, 

pp. 14-20.
Guanche Pérez, Jesús (2003, 19 de septiembre): «¿El patrimonio de la cultura popular 

tradicional es realmente inmaterial o intangible?», El Catoblepas, pp. 8-19.
Havelock, Erick A. (1994): Prefacio a Platón, 1ª. ed. en inglés 1963, Madrid, Visor.
Havelock, Erick A. ([1963] 1996): La musa aprende a escribir. Reflexiones sobre oralidad 

y escritura desde la Antigüedad hasta el presente, pról. Antonio Alegre Gorri, 
Paidós, Barcelona.

Lord, Albert B. (1960): The Singer of Tales, Cambridge, Harvard University Press.
McLuhan, Marshall (1951): The Mechanical Bride: Folklore of Industrial Man, New 

York, The Vanguard Press.
McLuhan, Marshall (1962): The Gutenberg Galaxy: The Making of Typographic Man, 

Abingdon, Routledge & Kegan Paul.
McLuhan, Marshall (1964): Understanding Media: The Extensions of Man, Berkeley, 

Gingko Press.
Méndez, María Águeda (1992): «La metamorfosis erótica del Mambrú en el XVIII 

novohispano», en Estudios de Folklore y Literatura dedicados a Mercedes Díaz 
Roig, México, El Colegio de México, pp. 391-400.

Mendoza, Vicente T. (1939): El romance español y el corrido mexicano. Estudio 
comparativo, México, Universidad Nacional Autónoma de México.

Menéndez Pidal, Ramón (1920): «Sobre geografía folklórica. Ensayo de un método», 
Revista de Filología Española, VII, pp. 229-338.

Menéndez Pidal, Ramón (1959): Flor nueva de romances viejos, Madrid, Espasa-Calpe.
Molina Cardona, Mauricio (1985): Breve colección de canciones insurgentes, pasquines, 

fábulas, sonetos y otros romances ejemplares, México, Instituto Nacional de 
Bellas Artes.

Montemayor, Carlos (1996): El cuento indígena de tradición oral, México, Centro de 
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social-Instituto Oaxaqueño 
de las Culturas.

Ong, Walter J. (1987): Oralidad y escritura. Tecnologías de la palabra, trad. Angélica 
Scherp, México, Fondo de Cultura Económica.

Parry, Milman (1928): L’epithète traditionelle dans Homère, París, Société Éditrice Les 
Belles Lettres.

Piñero, Pedro y Atero, Virtudes (1987): Romancero de la tradición oral moderna, Sevilla, 
Fundación Machado.

Rivers, Elías L. (2001): «Voces y letras: el oralismo mixto», Anuario de Letras, 39, pp. 
427-433.

Seroussi, Edwin (2012): «La cantica de La Santa Elena (El hermano infame): Algo más 
sobre la modernidad del cancionero sefardí», eHumanista, 20, pp. 354-383.

Vicuña Cifuentes, Julio (1912): Romances populares y vulgares recogidos de la tradición 
oral chilena, Santiago de Chile, Biblioteca de Escritores de Chile [Santiago, 
Ediciones Tácitas, 2013].

Zumthor, Paul (1979): «Pour une poétique de la voix», Poétique, XL, pp. 514-524.
Zumthor, Paul (1982): «Le discours de la poésie orale», Poétique, LII, pp. 387-401.



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra7.9022
~ 26 ~

A. González, «Oralidad…»	 BLO, vol. extr. n.º 7 (2024), pp.  13-26

Zumthor, Paul (1989): La letra y la voz. De la literatura medieval, Madrid, Cátedra.
Zumthor, Paul (1991): Introducción a la poesía oral [1ª. ed. en francés 1983], Madrid, 

Taurus.

Fecha de recepción: 14 de junio de 2024
Fecha de aceptación: 29 de agosto de 2024


	Oralidad: tradicionalidad, popularidad y transterritorialidad 
	Bibliografía 


