
ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 7 ~

F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

Resumen: Este artículo es una aproximación al 
estudio de la literatura oral en árabe argelino 
principalmente y sus conexiones con otros países 
del Magreb y las variedades amaziges. Hemos 
llevado a cabo un recorrido historiográfico 
por recopilaciones de distintos géneros de la 
literatura oral y de manuales para el aprendizaje 
del árabe argelino que incluyen etnotextos. Está 
dividido en dos apartados bien diferenciados: el 
siglo XIX y el XX y XXI, tomando como punto 
de partida 1830, fecha de la ocupación francesa. 
El objetivo principal que se ha querido alcanzar 
es el de ofrecer al investigador una visión de 
conjunto de los principales trabajos publicados 
sobre esta materia.

Palabras clave: Literatura oral, Árabe argelino, 
Argelia, Magreb, Cuenca sur mediterránea.

Abstract: This paper offers another approach 
to the study of oral literature predominantly in 
Algerian Arabic and its connections with other 
Maghreb countries both in Arabic and Berber. 
I carried out a historiographical survey of 
compilations of different genres of oral literature 
as well as manuals for learning Algerian Arabic 
that include ethnotexts. The study is divided 
into two chronological sections: the 19th - 20th 
and 21st centuries, starting in 1830, the date 
of the French occupation. The main objective 
therefore is to provide the researcher with an 
overview of the principal works published on 
this subject.

Keywords: Oral literature, Algerian Arabic, 
Algeria, Maghreb, South Mediterranean Basin.

Aproximación a la literatura oral en Argelia: un viaje más allá  
de sus fronteras lingüísticas y territoriales*

Another approach to oral literature in Algeria: a journey  
beyond its linguistic and territorial borders

Francisco Moscoso García
(Universidad Autónoma de Madrid)

francisco.moscoso@uam.es
https://orcid.org/0000-0002-2880-4540

* Los fonemas consonánticos que aparecen en este artículo son: b (oclusiva bilabial sonora),  
w (semiconsonante bilabial), m (nasal bilabial), f (fricativa labiodental sorda), t (oclusiva dental sorda), 
ṭ (oclusiva dental sorda velarizada), d (oclusiva dental sonora), ḍ (oclusiva dental sonora velarizada), 
ḏ ̣(fricativa interdental sonora velarizada), s (sibilante alveolar sorda), ṣ (sibilante alveolar sorda velarizada), 
z (sibilante alveolar sonora), ẓ (sibilante alveolar sonora velarizada), l (lateral), ḷ (lateral velarizada),  
r (vibrante), ṛ (vibrante velarizada), n (nasal dental), š (chicheante prepalatal sorda), ž (chicheante prepalatal 
sonora), y (semiconsonante prepalatal), k (oclusiva palato-velar sorda), g (oclusiva palato-velar sonora),  
q (oclusiva uvulo-velar sorda), x (fricativa posvelar sorda), ġ (fricativa posvelar sonora), ḥ (fricativa faringal 
sorda), ʕ (fricativa faringal sonora), ʔ (oclusiva glotal sorda), h (fricativa glotal sorda).

https://orcid.org/0000-0002-2880-4540


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 8 ~

1. Introducción

Argelia es un país plurilingüe, cuyas variedades árabes y amaziges dan color 
a la gran extensión de su territorio, cuatro veces, más o menos, la Península Ibérica. 
Cuenta con una población en 2025 de unos 47 millones de habitantes1, de los que, en 
torno al 75% tienen como lengua materna alguna de las variedades del árabe argelino 
y el 25% restante del amazige2. La reforma constitucional argelina del 2016 contempla 
en sus artículos 3 y 4 que el árabe y el amazige son lenguas «nacionales y oficiales». 
Pero, a pesar de ello, hay una puntualización, ya que el artículo 3, en relación con el 
árabe, además de definirlo como «nacional» y «oficial», dice que permanece como «la 
lengua oficial del Estado»; sin embargo, para el amazige, después de indicar su carácter 
nacional y oficial, solo se habla de su promoción en todas las variedades del territorio 
nacional, de la creación de una Academia Amazige3 y del trabajo de los expertos para 
«concretizar» su «estatus de lengua oficial». Es decir, el amazige todavía tiene un largo 
camino que hacer para ser estandarizado y convertirse en lengua oficial, nacional ya lo 
es. En lo que concierne al calificativo de «árabe», este se refiere a la variedad clásica o 
literal, empleada en la Administración, la Educación o las Relaciones Internacionales; 
nada se dice de las variedades árabes que son la verdadera lengua materna de una buena 
parte de los argelinos. Por el contrario, sí se reconocen las variedades amaziges, entre 
las que están aquellas que se hablan en la Cabilia, el Aurès, Chenoua, Timimoun, sur 
de Orán, el Mzab, Ouargla, Touggourt o Tamanrasset. Volviendo al árabe, podríamos 
definir esta situación de diglosia entre la variedad oficial y la lengua materna como de 
«esquizofrenia lingüística», empleando la fórmula acuñada por Laroui (2011: 98) para 
Marruecos. La no inclusión de la lengua árabe materna en el currículo educativo, como 
apoyo importante para unas mejores competencias en árabe clásico, unida al fuerte 
afrancesamiento que todavía sufre Argelia, que no termina de liberarse de la lengua del 
colonizador después de su independencia en 1962, es lo que comprendió la ministra de 
Educación, Nouria Benghebrit-Remaoun, entre 2014 y 2019, al proponer el uso de la 
lengua árabe materna en su reforma educativa, lo cual le acarreó duras críticas4.

En cuanto a las variedades árabes, estas pertenecen, sobre todo, a aquellas herederas 
del habla de los Banu Hilāl –«los hijos de la medialuna creciente»–, las tribus que llegaron 
desde la Península Arábiga después del siglo XI y que arabizaron las zonas rurales y el 
desierto del Sáhara; son variedades conocidas como beduinas, frente a las sedentarias, que 
son herederas de la primera ola de arabización que se produce antes del siglo XI y que 

1 Según el Office National des Statistiques de Argelia. URL: <https://www.ons.dz/IMG/pdf/Demographie_ 
Alg2020_2023.pdf>.

2 No hemos encontrado referencias oficiales del porcentaje, pero sí se habla de entre un 25% y un 30% 
en la página del Institut National des Langues et Civilisatons Orientales. URL: <https://www.inalco.fr/
langues/berbere-langues-berberes>.

3 Creada en 2018 para la estandarización del amazige, uniéndose así a otras instituciones como el Haut 
Commissariat à l’Amazighité, creado en 1995 (URL: <https://www.hcamazighite.dz/fr/home). No hemos 
podido encontrar una página web de la Academia. Las funciones de esta son similares a las del IRCAM 
(Institut Royal pour la Culture Amazigh au Maroc), creada después de la oficialización del amazige, junto 
al árabe, en Marruecos tras la reforma constitucional de 2011 (URL: <https://www.ircam.ma/fr>).

4 Véase la URL: <https://www.jeuneafrique.com/mag/258875/politique/algerie-la-ministre-de-leducation-
nouria-benghabrit-remaoun-face-a-la-fronde/>. Según datos de 2008, la tasa de analfabetismo se sitúa en 
el 22%, para mayores de 10 años (URL: <https://www.ons.dz/spip.php?rubrique43>); pero en los datos no 
se miden las competencias en árabe clásico. Los resultados del censo llevado a cabo en 2022 no han sido 
publicados hasta la fecha.

https://www.ons.dz/IMG/pdf/Demographie_Alg2020_2023.pdf
https://www.ons.dz/IMG/pdf/Demographie_Alg2020_2023.pdf
https://www.inalco.fr/langues/berbere-langues-berberes
https://www.inalco.fr/langues/berbere-langues-berberes
https://www.hcamazighite.dz/fr/home
https://www.ircam.ma/fr
https://www.jeuneafrique.com/mag/258875/politique/algerie-la-ministre-de-leducation-nouria-benghabrit-remaoun-face-a-la-fronde/
https://www.jeuneafrique.com/mag/258875/politique/algerie-la-ministre-de-leducation-nouria-benghabrit-remaoun-face-a-la-fronde/
https://www.ons.dz/spip.php?rubrique43


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 9 ~

solo se estableció en aquellos núcleos urbanos desde los que se intensificó la conquista. 
Es interesante anotar aquí lo que se conoce como «La gesta hilalí», todavía viva, al menos 
en los años 1970 del siglo pasado, cuando Saada (1985: 28) recopiló más de 3700 versos, 
y textos en prosa alternados con estos, recitados por su informante Hsini en Túnez, en su 
variedad árabe beduina y tunecina, que abarcan nueve siglos, desde el V hasta la dinastía de 
los ziríes, y que narra el viaje que hicieron algunas tribus procedentes del Najd y el Hijaz a 
Egipto a finales del siglo X, y de aquí hasta Túnez en el siglo XI, en donde son enviadas por 
los fatimíes para luchar contra sus enemigos ziríes, continuando después su asentamiento 
hacia Marruecos. Esta autora también nos recuerda otras gestas: sobre la conquista del 
norte de África, la de Antar, la de la Kahina o la del José bíblico. Es seguro que, en un 
análisis detallado, encontremos secuencias, versos, personajes, etc., de estas gestas en los 
textos recogidos de la literatura oral en Argelia desde el siglo XIX, pero también magrebí 
en general y andalusí en particular; sobre esta última, es interesante destacar el género adab, 
destinado a la educación, en el que se recopilaron, entre otros, relatos de la literatura oral, 
y del que contamos con una interesante obra editada en español por López Bernal: ḥadāɁiq 
al-azāhir «el libro de los huertos en flor», de Ibn ʕĀṣim al-Garnāṭi (Al-Garnāṭi 2019).

En este trabajo, aunque dedicaremos más espacio a la literatura oral en árabe argelino, 
es decir, en las variedades árabes maternas de Argelia, no olvidaremos sus conexiones con 
el resto de los países del Magreb, con los que comparte una misma historia lingüística y de 
transmisión oral, ni tampoco con las variedades amaziges que siguen vivas, especialmente 
en Argelia. Intentaremos hacer un balance del traspaso de esta a la escritura llevada a 
cabo desde la toma de Argel por parte de los franceses en 1830 y hasta nuestros días. De 
especial interés nos ha parecido la recogida de la literatura oral antes de la independencia 
argelina, en 1962, ya que esta es de una gran riqueza y recoge todo un estilo de vida, 
que ha permanecido casi intacto, desde la arabización llevada a cabo por los Banu Hilāl. 
En una primera parte, hablaremos sobre la lengua de la literatura oral, especialmente el 
árabe lengua materna; le seguirán otra en la que nos centraremos en la recogida durante 
el siglo XIX y una tercera, centrada en los siglos XX y XXI. En cada una de ellas, iremos 
viendo cuáles son los distintos géneros que se han recogido. Somos conscientes de que 
algunos lectores hubieran preferido una clasificación por géneros de forma global de 
todo el período, pero hay algunas obras reseñadas en las que aparecen varios géneros y  

Imagen 1. Variedades amaziges del Magreb.
Fuente: https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/berberes_Afrique.htm. ALGERIA INTERFACE. «La peur des 

maquis» dans Courrier international, Sainte-Geneviève (France), no 549, semaine du 10 au 16 mai 2001, p. 46.

https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/berberes_Afrique.htm


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 10 ~

nos ha parecido más pertinente hacer un balance de la producción de la literatura oral 
por períodos. Pedrosa divide la literatura oral en dos grandes géneros: los géneros orales 
poéticos, epopeya, canción, balada (romance), paremias (refrán, proverbio, etc.), adivinanza, 
acertijo y enigma, trabalenguas, plegarias (oración, conjuro, ensalmo), pregón, brindis y 
literatura de cordel; y los géneros narrativos o en prosa: mito, leyenda, leyenda urbana o 
contemporánea, cuento, cuento satírico o chiste, historia oral e informaciones etnográficas 
(Pedrosa, 2005b: 2-3). Por consiguiente, estos son los géneros que iremos viendo en nuestra 
exposición. Por último, terminaremos con las conclusiones y las referencias bibliográficas. 
Reconocemos que nuestro trabajo es una aproximación y que, con toda seguridad, se nos 
han debido de quedar en el tintero muchas referencias bibliográficas. Aun así, este artículo 
puede servir de referencia al investigador de la tradición oral de la cuenca occidental del 
Mediterráneo para seguir profundizando en el rico patrimonio oral de Argelia.

2. La lengua de la literatura oral

Lo primero que debemos de abordar antes de definir literatura oral, es en qué 
lengua se expresa esta y cómo se ha denominado. Tradicionalmente, la hemos definido 
como «dialecto», pero en realidad –así lo argumenta Moreno Cabrera (2021: 16)– «no es 
otra cosa que una lengua natural con todas las características estructurales que definen una 
lengua humana». Porque, en el fondo, no existen ni dialectos ni lenguas, sino variedades, 
acotando algunas de ellas, por conveniencias político-económicas, para crear una lengua 
que se impone al resto de variedades (Moreno Cabrera, 2013: 208). Y otra cuestión es 
la escritura, en la que no muchos han centrado el valor de una lengua, olvidando que el 
ser humano lleva pensando y, por consiguiente, creando, más de 200.000 años, habiendo 
comenzado a escribir hace tan solo 5.000 años (Tusón, 2011: 141).

En lo que se refiere a la lengua árabe, solo se emplea en los diccionarios 
contemporáneos (Cortés, 1996) la voz luġa «lengua» para el árabe clásico, definiéndose 
la lengua árabe materna o nativa como dāriǧa «circulante, corriente, popular, común, 
vulgar, conversacional, dialectal», ʕāmmiyya «lengua vulgar» o laḥn «dialecto, error 
gramatical», probablemente desde una actitud «grafocéntrica». Sin embargo, Anīs (1990: 
16-17) dice que los eruditos antiguos calificaban a veces como «lengua» (luġa), y otras 
como «solecismo» (laḥn) –en comparación con la variedad literal– lo que nosotros ahora 
llamamos «dialectos», lo cual viene a acentuar la opinión de que la división lengua-
dialecto no es más que una clasificación establecida desde una posición de dominación. 
El gran pensador árabe, Ibn Jaldún (1332-1406), nacido en Túnez, y que pasó buena parte 
de su vida en el Magreb –Fez y Bujía– fue un gran defensor de la lengua literal, pero 
no tuvo más remedio que reconocer en sus Prolegómenos (Ibn Khaldûn, 1968: 1328-
1333) la expresión literaria de la poesía beduina, aunque esta fuera expresada en «una 
lengua completamente diferente del árabe de sus ancestros muḍaríes, sin conservar las 
declinaciones y con significados y formas nuevas», y fuera solo oral.

Desde el siglo XIV, se ha venido cultivando un género poético en el Magreb conocido 
como mǝlḥūn5, que morfológicamente es un participio pasivo del verbo laḥana «hablar mal 
árabe» –antes hablamos del nombre de acción laḥn «solecismo»–, de tal forma que mǝlḥūn 
tiene el sentido de «incorrecto», «coloquial», «vulgar». Esta expresión poética cuenta con 
sus propios metros y temáticas y mantuvo conexiones con la poesía en árabe andalusí.

5 Entre las grandes figuras de este género, destacan Sidi Abderrahman el-Mejdoub, quien vivió en el siglo 
XVI (Prémare 1986), o Sidi Qaddour El Alami, que vivió entre los siglos XVIII y XIX (Haboudane 2017).



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 11 ~

A partir de esta presentación sobre la lengua materna de los árabes, pasaremos a 
definir qué se entiende por literatura oral; Pedrosa (2005a: 2) lo hace con estas palabras:

Cualquier tipo de discurso o de mensaje oral que esté organizado de forma más o 
menos estética, y que no cumpla únicamente una función comunicativa puede ser 
considerado literatura oral. No sólo una canción o un cuento transmitido de generación en 
generación, sino también cualquier discurso individual organizado de forma cuidadosa: 
por ejemplo, una evocación de los recuerdos personales, de historias familiares, etc., 
puede ser literatura oral. El de literatura oral es un concepto muy amplio, susceptible de 
ser analizado desde los terrenos de la filología, de la etnología y de la antropología, pero 
también de la historia, la sociología, la psicología, la lingüística, etc. (Pedrosa 2005a: 2).

Quizás sea necesario tener en cuenta en esta definición qué se entiende por 
«lengua nativa» y qué por «lengua cultivada». Moreno Cabrera (2013: 47-48) define 
la primera como «las manifestaciones naturales de la facultad humana del lenguaje» 
y la segunda como «las diversas elaboraciones culturalmente determinadas de dichas 
manifestaciones». La definición de Pedrosa en relación con el mensaje oral «organizado 
de forma cuidadosa», se ajusta al de «lengua cultivada», ya que lo estéticamente literario 
y oral no es simplemente la lengua nativa o materna, sino la expresión cultivada de esta.

Saada, al poner por escrito la producción oral de la gesta de los Banu Hilāl, pone de 
relieve el valor literario de la oralidad, aunque ella misma no está exenta del grafocentrismo, 
ya que la estética de la lengua cultivada no necesariamente tiene que manifestarse únicamente 
en la escritura, sino que con esta solo queda fijada una estética particular, tan valiosa como 
las diferentes recreaciones orales que han sido la base de su puesta por escrito:

La oralidad de la Gesta, pasando por la escritura, se ha metamorfoseado en un verdadero 
texto literario, una obra total, constituida de un fondo lingüístico extraordinariamente vivo, en 
el que el desprecio por lo dialectal encuentra un desmentido considerable (Saada, 1985: 42)6.

Para cerrar este apartado, nos gustaría citar algunas voces empleadas en la 
narración oral en Argelia, que son extensibles a otros países del Magreb. La primera de 
ellas la ḥalqa «círculo formado por un grupo de personas» en los mercados en torno al 
cuentacuentos, que siempre era masculino, o en las casas durante el atardecer o la noche, 
cuando todos los miembros se encontraban reunidos después de terminar las labores; en 
este caso eran las mujeres, sobre todo, las encargadas de la narración. Le sigue la voz 
empleada para designar el cuento, xṛāfa (pl. xrāyǝf) «cuento, fábula, narración de una 
aventura fantástica»; de esta voz deriva la expresión hādi xrāfa «esto es un cuento», 
que se hizo extensible a «esto es mentira», «son solo historias». El cuentacuentos 
recibe el nombre de xṛāyfi (pl. xṛāyfiyya) o xǝṛṛāf. La raíz de estas voces es {xrf}, cuyo 
sentido es el de «decir tonterías como un viejo». Con esta raíz se construye el verbo 
en forma II, xǝṛṛǝf «contar cuentos, fábulas, chistes, historias imaginarias sin ningún 
fondo de verdad», aunque el sentido primero de este verbo es el de «pasar el otoño» 
o, simplemente, «pasar», con relación a los días o a la temporada de determinados 
frutos; por ejemplo: xǝrrfǝt ǝl-ǝyyām «los días transcurrieron», xǝrrfǝt ǝš-šīna «pasó la 

6 Texto original: L’oralité de la Geste, en passant par l’écriture, s’est métamorphosée en un véritable 
texte littéraire, une œuvre totale, constituée d’un fonds linguistique extraordinairement vivant, où le mépris 
pour le dialectal trouve un démenti de taille.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 12 ~

temporada de las naranjas». Con esta misma raíz tenemos la voz xrīf «otoño». Hay una 
clara relación entre el otoño y el hecho de contar cuentos, ya que, en esta estación, la 
gente empieza a encerrarse antes en sus casas por la tarde, debido a que los días se van 
haciendo más cortos; por otro lado, en otoño ya han pasado las temporadas de recogida 
de los frutos o se ha recogido la cosecha y es tiempo de espera para que vuelvan a 
crecer. Por consiguiente, hay que pasar el otoño y el invierno contando historias, hay 
más tiempo para estar en familia y contar relatos.

3. La recogida de la literatura oral en Argelia durante el siglo XIX
La conquista de Argelia comenzó en 1830 con el desembarco por parte de los 

franceses en Sidi Ferruch, a treinta kilómetros al oeste de Argel. Como ya ocurriera con 
la famosa expedición de Napoleón a Egipto en 1798, la penetración fue acompañada 
muy pronto por estudiosos de la lengua, etnógrafos y otros expertos, con el único interés 
de colonizar el país. Edward Saïd (2003: 69 y 92-97) nos recuerda que, en el siglo XIX, 
también el XX, Occidente pensaba que había que estudiar al Oriente, e incluso rectificarlo; 
y en cuanto al islam, esta religión era vista como una herejía cristiana, siguiendo lo dicho 
por San Juan Damasceno en el siglo VIII. Sea como fuera, es en este contexto, pero 
también en el del romanticismo europeo que acompañó a los filólogos que llegaron a 
Argelia, en el que hay que situar este primer contacto con la literatura oral argelina.

Los estudiosos del árabe argelino tuvieron un interés didáctico principalmente, 
pero entre sus líneas abundan textos procedentes de los géneros orales poéticos, 
principalmente paremias, plegarias y coplas, y también abundante información 
etnográfica. Es el caso de las obras escritas por Roland de Bussy (1838), Delaporte 
(1845 y 1846) o Cherbonneau (1858). Pero también hay que tener en cuenta la labor 
lexicográfica, en la que abundan también los géneros anteriores, llevada a cabo por 
Beaussier (1871), Cherbonneau (1872) y Ben Sedira (1882 y 1886). En el caso de 
Marruecos, tenemos el Vocabulista del P. Patricio de la Torre (Moscoso 2018), obra 
inédita y culminada en 1803 que no pudo editarse hasta nuestros días y que contiene 
abundante información etnográfica y entre ella, paremias y algunas coplas; pero también 
los Rudimentos (1872) o el Vocabulario (1892) del P. Lerchundi, los cuales contienen 
igualmente información etnográfica.

Y entre los géneros narrativos que mayor interés despertaron se encuentra el 
cuento. Hubo varias recopilaciones recogidas entre los amaziges, en su lengua materna, 
llevadas a cabo por Rivière (1882) en la región de Djurdjura, en la Cabilia, y por Basset 
(1887 y 1897), obras que son pioneras en la recopilación de este subgénero narrativo. 
Estos dos últimos volúmenes de Basset han sido reeditados por Mohand Lunaci y Guy 
Basset (2008). Y otros, también en amazige de la Cabilia, fueron recogidos por Moulièras 
(1893 y 1897) y Le Blanc de Prébois (1897).

Pedrosa (2004: 18) dice sobre el cuento lo siguiente:

[...] vive en la órbita más profunda y entrañable del repertorio cultural del pueblo, que 
desconoce quién es el autor, que lo transforma oralmente en cada recitación, y que no lo 
relaciona conscientemente con la creación literaria de las élites.

Dado que el cuento es universal, poco vamos a descubrir aquí, ya que en todos 
los pueblos hay un «repertorio cultural», con puntos comunes, que se recita y se recrea 
constantemente, solo la escritura le ha puesto freno a la recreación y, probablemente, ha 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 13 ~

contribuido a su defunción. En el caso del mundo árabe, y particularmente en el norte 
de África, contamos con dos grandes colecciones: Calila y Dimna7, cuyo autor –Abdalá 
Benalmocaffa– vivió en el siglo VIII, a caballo entre las dinastías omeya y abasí, y Las 
mil y una noches, con cuentos procedentes de China, India, del Mundo Árabe o Persia. 
Los fatimíes en los siglos X y XI también fueron conocidos por su afición a los cuentos. 
Estas tradiciones, escritas y orales, han dejado un poso importante en la narrativa oral 
magrebí que ha llegado hasta nuestros días, ya sea a través de las variedades árabes, ya 
de las amaziges. Hay muchos relatos comunes a los dos pueblos, árabe y amazige, que 
resultan casi imposible separar, aunque un estudio detallado arrojaría aspectos, secuencias, 
relatos, propios a cada pueblo.

Fanjul (1975: 30-31), haciendo referencia a Al-Ḥillī (s. XIV), distingue cuatro 
estilos poéticos populares en el mundo árabe, «mesturados de vulgar y clásico o 
resueltamente vulgares»: mawāliyya (moderno mawwāl)8, kān wa-kān9, qūma10 y zaŷal11. 
Estos –nos dice este autor– han servido para clasificar la poesía popular a lo largo de la 
Historia, aunque solo han sobrevivido dos: el zéjel y el mawwāl. El segundo de ellos, 
que alcanzó la región del Magreb, tuvo su origen en Iraq durante el siglo IX entre los 
campesinos. Fanjul (1975: 32) –continúa diciendo– que «el mawwāl que se canta en 
Argelia y Marruecos es un género semiculto con tonalidades musicales muy de salón, 
aunque han conservado las líneas maestras de sus contenidos». Hay tres tipos: amoroso, 
moralizante y de queja. Son cuartetas de métrica silábica que han abandonado la métrica 
clásica y que se encadenan sin límite.

Y sobre el zéjel, un género que se ha cultivado, al menos en Marruecos y Argelia, 
hasta el siglo XIX, y que alcanzó su esplendor en Alándalus, hay que decir que tenía dos 
sentidos (Corriente, 1998: 75-80); el más antiguo se refiere a las coplas que el pueblo 
componía y el segundo al que aparece en el siglo X, eran coplas compuestas en árabe 
andalusí adaptadas al ʕarūḍ «métrica», sin estrofas, eran versos monorrimos. Estos fueron 
los que sirvieron de jarchas a las moaxajas. La estructura de la moaxaja y el zéjel procede 
de la musammaṭ:

Hay que colegir de estos datos, escasos pero coherentes, que bajo la moda oriental los 
cultos componían musammaṭ en árabe clásico, y que el pueblo los imitaba en dialecto, de 
lejos y dentro de sus posibilidades, practicando ya la adaptación acentual del ʕarūḍ, aunque 
aún no una estructura estrófica, para componer coplas llamadas zajal (Corriente, 1998: 81).

En cuanto a la recopilación de la poesía oral, uno de los pioneros en la región de 
la Cabilia, y en amazige, fue Hanoteau (1867), desvelando la existencia de una literatura 
oral, y en concreto la poesía oral destinada al canto, sobre todo en una lengua que carecía 

7 Sobre esta obra, puede consultarse el estudio de dos manuscritos castellanos en Döla, 2009.
8 Pequeñas poesías populares cuyo origen pudieran ser las voces ِمَوَالى o َمَوَاليِا nombre de una esclava de 

Ğăʕfăr el Barmecí, quien las compuso sobre la caída de esta familia (Dozy, 1881, vol. II, p. 852).
9 Tipo de poesía en cuartetas inventada por las gentes de Bagdad. En su origen, se trataba de cuentos 

rimados que empezaban por la voz kān, «érase una vez» (Dozy, 1881, vol. II, p. 510).
10 Tipo de poesía popular inventada en la época de los abbasíes. Se cantaba a la aurora durante el mes de 

Ramadán para despertar a la gente (Dozy, 1881, vol. II, p. 433).
11 Poema popular inventado, según algunos, por un tal Rachid, y según otros por Abu Băkr Ibn Qŭzmān 

de Córdoba. Está escrito en la lengua árabe materna. La versificación está basada sobre el acento y no la 
cantidad, empleándose diferentes metros (Dozy, 1881, vol. I, p. 581). Acerca de la poesía dialectal árabe y 
romance, puede verse Corriente, 1998.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 14 ~

de tradición escrita; este autor distingue distintos subgéneros: la poesía combativa, en 
contra de la colonización, el madḥ «elogio», la hiǧāʔ «sátira», la riṯāʔ «elegía», los cantos 
morales y la poesía amorosa o erótica. En el siguiente apartado, volveremos a estos 
subgéneros. Pero también cita Hanoteau las coplas que cantan las mujeres, conocidas 
como izli o asefru y de las que hablaremos también en el apartado siguiente.

En la segunda mitad del siglo XIX, hay un hito que, bajo nuestro punto de vista, 
sentará una base importante para la recogida de la literatura oral en el siglo XX. Se trata de la 
creación de La Sociedad de Misioneros de África, conocidos como «padres blancos», quienes 
fueron fundados en Argel en 1868 por el cardenal Lavigérie, al igual que las Misioneras de 
Nuestra Señora de África, «hermanas blancas», que lo fueron un año después por el mismo 
prelado. Su labor de recogida de la literatura oral se apoyó en la voluntad evangelizadora 
del purpurado y en su firme convicción de que los misioneros debían aprender con ahínco la 
lengua autóctona del sitio al que fueran enviados (Moscoso, 2022a: 306).

4. La recogida de la literatura oral en Argelia durante los siglos XX y XXI
En cuanto a la poesía de expresión oral, Dib (2014: 10) afirma que «no se desarrolló 

en África del Norte sino después de la llegada de los musulmanes desde la Península 
Ibérica»; pero también de los judíos expulsados. Sobre los andalusíes llegados a Argelia, 
traemos a colación la obra de Cohen (1912) sobre la variedad de los judíos de Argel, de 
tipo prehilalí y, por consiguiente, con rasgos andalusíes. En ella, su autor nos dice que a 
finales del siglo XIV llegaron muchos desde la Península Ibérica lo «que cambió el aspecto 
de la comunidad de Argel» (Cohen, 1912: 1). Por otro lado, y en relación con la población 
musulmana, tenemos una descripción de la variedad árabe andalusí de Tremecén escrita por 
Marçais (1902) que recoge un corpus de textos de la literatura oral que comprende algunos 
de tipo etnográfico, canciones principalmente para niños y nanas (Marçais, 1902: 205-301). 
No queremos dejar de mencionar, en relación con las nanas, un libro sobre la educación 
de los niños en los medios tradicionales en el que hay un corpus de nanas recogidas en el 
Sáhara y en la región oranesa (Zerdoumi, 19701). Y, además, los volúmenes XI, XII y XIII 
editados por Mered (2011) están dedicados a la poesía popular procedente de Tremecén.

Poco se conoce de la etapa anterior, el propio Dib apunta a que Ibn Jaldún refiere 
en sus Proloegómenos un género oído en Tremecén en el siglo XIV conocido como ʕarūḍ 
ǝl-balad «métrica del país». Dib recoge en sus libros (2009 y 2014) poemas de poetas 
populares desde el siglo XVII al XX, recogidos de la tradición oral. Entre los géneros 
cultivados por estos están el madḥ «elogio», «panegírico», de tipo religioso, con el que se 
invoca al profeta Mahoma como intercesor ante Dios. Le sigue la poesía erótica y cortés, 
en la que se mencionan los restos del campamento beduino ya levantado, motivo presente 
también en la poesía en árabe literal, y que está llena de imágenes recurrentes como las 
partes del rostro, la saliva, el porte, el cabello, etc. Destaca, dentro de este subgénero 
erótico y cortés, la poesía del desierto, en donde abundan temas como la aventura, la vida 
peligrosa, la mujer raptada, símbolos como la leche de cabra y de camella, frente a la 
vida en la ciudad, mucho más segura; en ambos ámbitos se cultivan los versos amorosos, 
haciendo mención del profeta Mahoma como símbolo del ser amado. La hiǧāʔ «sátira», 
es otro género, en el que encontramos a la mujer amada que no corresponde, la denuncia 
de la tortura, la expropiación de la tierra en época de la colonización o la mala acogida 
recibida por un poeta. Y, por último, tenemos la riṯāʔ «elegía» y la rḥilya en la que el poeta 
hace un canto a los lugares por los que el viajero va pasando. Sobre la poesía oral recogida 
en Argelia desde la época colonial hasta nuestros días, puede consultarse el trabajo de 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 15 ~

Dellaï (2023), en el cual podemos encontrar muchas referencias bibliográficas sobre este 
período. Más allá de las fronteras argelina, y en la variedad árabe ḥassāniyya, hablada 
también en el sur de Argelia, hay una poesía muy rica que recoge las diferentes temáticas 
antes señaladas (Taine-Cheikh 2017). Ould Mohamed-Baba (2020), para Mauritania, 
hablando de lǝ-ġnä «poesía popular ḥassāni» comenta lo siguiente:

Es difícil precisar en qué momento surgió lə-ġnä, pero se puede considerar que su 
etapa inicial debió coincidir con la consolidación del ḥassāniyya en Trāb əl-biđạ̄n, es 
decir, en el siglo XVI. Al igual que ocurre con cualquier literatura, es muy probable que 
hubiera un periodo de maduración iniciado en los primeros tiempos de los Banū Ḥassān 
en este territorio (Ould Mohamed-Baba, 2020: 2).

El nombre de trāb ǝl-biđạ̄n hace alusión al área natural de la variedad árabe 
ḥassāniyya, es decir: desde el valle del Draa hasta Mauritania, el sur de Argelia, además 
de la provincia maliense de Aẓawād y parte del territorio del Níger. Ould Mohamed-
Baba (2020: 3-4) define en su trabajo los diferentes géneros de la poesía oral mauritana, 
que coinciden con los expuestos anteriormente, a los que habría que añadir ət-təbṛāʕ, 
exclusivo de las mujeres y de temática amorosa, y lǝ-ġṭāʕ, especie de gestas poéticas entre 
poetas. Dentro del género amoroso, sobresalen dos subgéneros, ġazal y nasīb, el primero 
puede denominarse como «poesía amorosa» y el segundo «poesía nostálgica amorosa», 
en el que el poeta recuerda a la amada tras ver un lugar donde estuvo en otro tiempo un 
campamento (Ould Mohamed-Baba, 2020: 4-5).

El P. Aliaume (2015: 28) recogió en Touggourt un total de veintinueve canciones y 
poemas cuyos subgéneros también se corresponden con los anteriores. Como muestra de 
estas, reproducimos a continuación un canto de los días de boda (Alliaume, 2015: 178), 
que puede catalogarse como erótico:

līlt ǝl-ʕarǝs

Žiyyda12, ya ḫāli
gālu waṣṣāt

w ʕayūnha, ya ḫāli
kābūs ǝl-ġodra13

u snūnha, ya ḫāli
gǝrḏạt riyālāt

u šwārǝbha, ya ḫāli
šǝrk14 ǝl-fīlāl15

u šaʕūṛha, ya ḫāli
rǝyš ǝḏ-̣ḏọlmān16

u bzāzǝlha, ya ḫāli
bǝyḏạ̄t aḥmāmāt

zǝnūdha17, ya ḫāli
ʕaṛṣa mǝbnīya

Noche de boda

Žiyyda, tío mío
dicen que ella ha manifestado un deseo

sus ojos, tío mío
una pistola poderosa

sus dientes, tío mío
un puñado de reales

sus labios, tío mío
cuero rojo marroquí

sus pelos, tío mío
plumas negras de avestruz macho

sus pechos, tío mío
blancas palomas

sus brazos, tío mío
columnas alzadas (sobre el pozo)20

12 «Árabe de Argelia descendiente de la primera invasión del Magreb» (B165). B= Beaussier a partir de ahora.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 16 ~

w aḥwāžǝbha, ya ḫāli
ḫaṭṭ ǝl-brīya

o ṣbāḥḥa18, ya ḫāli
ġīr ǝs-sbūlāt

u nīfha, ya ḫāli
ġīr ǝtgūl ǝḫlāl19.

sus cejas, tío mío
línea de escritura

sus dedos, tío mío
se dirían espigas

su nariz, tío mío
se diría una fíbula.

Hay coplas que sobreviven en las zonas rurales; en amazige encontramos, 
por ejemplo, el género izli o asefru, poesía oral femenina cantada en la Cabilia, pero 
también en otras zonas amaziges del Magreb, en donde el término izli es panamazige y 
es empleado para denominar estas coplas femeninas (Garraton, 2016: 28). Como bien ha 
puesto de manifiesto esta autora (2016: 24), las mujeres de la Cabilia han recurrido a este 
género «para expresar sus sentimientos, deseos, frustraciones o inquietudes» dentro de 
una sociedad en la que la mujer ha estado relegada tradicionalmente al ámbito familiar. 
En cuanto a su estructura, Garratón (2016: 29) dice lo siguiente: «dístico o pareado de 
dos versos heptasílabos, agrupados frecuentemente de seis en seis, aunque esta estructura 
puede variar. Los versos pares riman siempre entre ellos». Hay otro género femenino en 
Argelia conocido como bōqāla, recitado en árabe argelino. Beaussier (1871: 67) recoge 
esta voz con un plural bōqālāt o bwāqǝl con el sentido de «recipiente de cerámica con 
dos asas para beber», «jarra, recipiente cilíndrico de cristal con un asa y profundo», pero 
también «adivinación por medio de este recipiente», «copla». Las bōqālāt se recitan en 
torno a un recipiente o cuenco lleno de agua; cada mujer pone en él un anillo u otro abalorio, 
luego recitan coplas, a modo de interacción entre ellas, para expresar sus sentimientos, 
pero también a modo de rituales de adivinación mágica; está muy extendido en Blida, 
Argel, Tremecén, Constantina o Cherchell (Hadj-Ali, 2011 y 2015, Ben Cheneb, 1956 
y Slyomovics, 2014). Y en Tremecén encontramos un género de poesía oral femenina 
conocido como ḥawfi destinada a ser cantada y con una estructura y temática muy parecida 
a las coplas que antes hemos reseñado (Yelles-Chaouche, 1986).

Estos géneros en amazige y árabe argelino guardan similitudes con el ʕayyūʕ, cuyas 
coplas son cantadas durante las labores del campo por las mujeres en la región de Yebala 
(Gintsburg, 2014) y con el género conocido como givān en Mauritania (Ould Mohamed-
Baba, 2023). Son coplas formadas normalmente por cuatro versos, o dos versos de dos 
hemistiquios, aunque pueden llegar hasta ocho, y, en el caso del ʕayyūʕ son cantadas a 

13 < qoḍṛa (B781).
14 «Especie de cuero coloreado» (B524).
15 < fīlāli «piel de buey marroquí, preparado en Tafilate» (B759). La apócope de -i se debe a la necesidad 

de mantener la rima.
16 No hemos podido documentar esta voz.
17 «Brazo, parte del brazo que va desde la espalda hasta el codo» (B442). Alliaume había traducido por 

«puños».
18 < ṣbāʕha.
19 Alliaume, en nota a pie de página, dice que se trata del plural de ḫǝlla «vaina, funda». Con este 

sentido, no hemos podido documentar esta voz. Sin embargo, hemos cambiado la traducción y optado por 
«fíbula, adorno de mujer», también «bastón puntiagudo ajustado en la nariz del camello para evitar que 
mame y así destetarlo» (Boris, 1958: 151).

20 Alliaume traduce por «dos columnas alzadas sobre el pozo», pero la voz está en singular.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 17 ~

dúo. Sobre este género, editamos en 2014, 651 coplas recogidas por Carlos Pereda Roig 
durante el Protectorado español y en esta obra, decíamos lo siguiente sobre su temática:

El tema más recurrente en la mayoría de las coplas de Pereda es el amoroso; se 
describen todo tipo de sensaciones relacionadas con este sentimiento: encuentros, alegrías, 
penas, distanciamientos, rupturas, sátiras, etc. Pero también hay otras dedicadas a algunas 
de las ciudades o zonas geográficas del norte de Marruecos, a santos y sus romerías, 
invocaciones de tipo religioso, cantos religiosos, cantos a la siega, alabanza a los padres, 
o a personajes históricos como el general Jordana, Raisuni o el sultán Mohammed Ben 
Aarafa (Pereda, 2014: 44).

Las coplas son universales, las encontramos en otras culturas como la española; 
un ejemplo de ellas son los distintos subgéneros del flamenco: bulería, soleá, seguidilla, 
fandango, martinete, etc. Gamboa y Núñez (2007: 250), citando al compositor Manuel 
de Falla, a propósito del flamenco, dicen que en este género encontramos los sedimentos 
que las distintas culturas han dejado en la Península Ibérica, desde Tartesos, pasando por 
Alándalus, la llegada de los gitanos, la aportación americana, etc. Que las coplas que se 
cantan en el Magreb han recibido influencia de Alándalus, no cabe duda, dado el contacto 
entre las dos orillas, especialmente tras la llegada de los moriscos a partir del siglo XV 
y hasta principios del XVII; un estudio lingüístico y musicológico detallado arrojaría sin 
duda puntos en común con el flamenco.

En esta línea de poesía oral cantada, tenemos que incluir otro género muy extendido 
en Argelia y Marruecos, la ʕayṭa, canciones acompañadas de música y muy extendida 
en las zonas rurales. La voz significa «llamada», «grito». Posee aspectos en común con 
los cantos femeninos antes señalados, compartiendo fórmulas, temáticas y estilos, pero 
además con la música andalusí (Gintsburg, 2014: 48). No hemos podido consultar ninguna 
obra sobre este género en Argelia, pero sí la de Najmi (2007), que es referencia para la 
ʕayṭa en Marruecos y que ofrece un panorama general de estas canciones en todo el país.

En el apartado anterior hablamos de la fundación de los «padres blancos» y 
«hermanas blancas». La recogida de la literatura oral, y también la producción en árabe 
argelino, propia o traducida de textos religiosos, se inició a principios del siglo XX y 
llegó hasta los años 1970, evolucionando desde un interés por conocer la cultura argelina, 
que nacía del proselitismo, a un interés libre de este último aspecto, o, al menos, sin ser 
prioritario, fruto de la reflexión que dentro de la iglesia católica se llevó a cabo durante la 
primera mitad del siglo XX, unido al movimiento de descolonización, que desembocó en 
el concilio Vaticano II, y en una visión más globalizadora de la revelación de Dios. En esta 
exposición sobre la literatura oral, hemos prescindido de presentar las obras relacionadas 
con la doctrina cristiana cuya traducción o redacción llevaron a cabo los padres blancos, 
ya que no creemos que deban ser tenidas en cuenta en el tema que tratamos; estas pueden 
consultarse en Moscoso (2022a). Hacia 1903, aunque su publicación en letra de imprenta 
no tuvo lugar sino entre 1905 y 1908, el P. David (1874-1966) publicó cuatro cuadernillos 
en árabe argelino con el nombre de Escenas de la vida árabe en Argelia, reeditados y 
traducidos recientemente por nosotros (Moscoso, 2022b); son diálogos entre un capataz y 
un gran propietario en los que hay abundante información etnográfica sobre la vida en el 
Sáhara argelino, especialmente en la región de Ghardaïa y Laghouat: voces relacionadas 
con la siega, los aperos empleados en las caravanas de camellos o los peligros que el desierto 
ofrece. Otro texto con información etnográfica es un cuaderno anónimo y manuscrito, 
escrito en 1910, que era empleado en el noviciado que los padres blancos tenían en Argel 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 18 ~

para la enseñanza de las costumbres argelinas, sociales y religiosas (Moscoso, 2022a: 309-
310). En la misma línea de estos textos etnográficos, el P. Alliaume (1941-1942) publicará 
cuatro librillos conocidos como Le petit chameau («el pequeño camello»), por el dibujo 
que lleva en la portada, en árabe argelino, acompañados de su traducción al francés.

Y en relación con el trabajo de recogida de la literatura oral, las hermanas blancas 
fueron fundamentales, sobre todo, porque eran las únicas que tenían acceso al mundo 
femenino. El contacto de las hermanas con las mujeres tenía lugar en las escuelas que 
tenían abiertas, las enfermerías y los talleres de aprendizaje de costura, bordado, tejido de 
tapices y labores domésticas. Este espíritu de recogida de la literatura oral es manifiesto 
en dos obras escritas por el P. Alliaume. La primera lleva por título əs-əsūrāt f əṣ-ṣəḥra 
«Las hermanas en el Sáhara» y se compone de dos libros en árabe argelino y dos con 
sus traducciones correspondientes (Alliaume, 1943-1946 y 1944 respectivamente). Se 
trata de conversaciones entre las hermanas y mujeres y hombres del Sáhara en los que 
se incluye mucha información etnográfica. La segunda de las obras lleva por título ktāb 
əl-adab «el libro de la educación» y está compuesto de tres librillos publicados en 1944. 
Esta última obra recoge aspectos morales que las hermanas enseñaban en sus escuelas y 
talleres. Sobre estas obras, puede verse nuestro trabajo (Moscoso, 2023a). Por otro lado, las 
hermanas han dejado bastante material etnográfico que permanece inédito en los archivos 
de la Casa General en Roma. Nosotros hemos podido editar un cuadernillo anónimo que 
contiene idiomatismos de tipo religioso, nanas, adivinanzas, cuentos, oraciones en favor 
de la parturienta, coplas y bastante léxico (Moscoso, 2023b). Actualmente acabamos de 
editar y hacer un estudio sobre otro cuaderno escrito por las hermanas Madeleine Mesure 
y Marie Claver (2024) que contienen idiomatismos, léxico etnográfico y textos sobre los 
beneficios para el cuerpo de ciertas plantas.

A estas obras hay que sumar una colección de 600 adivinanzas recogidas por el P. 
Giacobetti (1916) en Chélif y el Aurès; en su introducción (Giacobetti, 1916: X-XI), el 
recopilador nos explica que las adivinanzas suelen contarse durante la noche, momento 
elegido para contar estos «juegos de espíritus», y que las mujeres, sus informantes, se 
negaron a hacerlo durante el día, por miedo a que sus hijos se volvieran calvos; por el 
contrario, los hombres sí accedieron a contárselas en cualquier momento. En Marruecos, 
contamos con un gran trabajo de recopilación de adivinanzas, con un estudio y un glosario, 
realizado por Ziyādi (2007a y 2007b).

En lo que concierne al refrán o proverbio, habría que distinguirlos de las máximas, 
como los adagios, y los idiomatismos; y así, Dafir (2017: 100-103) distingue entre: «refrán 
(maṯal)», «expresión proverbial (taʕbīr maṯali)», «máxima (ḥikma)» y «expresión fija 
(ʕibāra taqlīdiyya)». En relación con el proverbio o refrán, Lázaro Carreter dice que 
ambos conceptos expresan lo mismo:

Frase completa e independiente, que, en sentido directo o alegórico, y, por lo general, en 
forma sentenciosa y elíptica, expresa un pensamiento –hecho de experiencia, enseñanza, 
admonición, etc.– a manera de juicio, en el que se relacionan por lo menos dos ideas 
(Lázaro Carreter, 1990: 347).

Sobre la recogida de este, hay que destacar la labor llevada a cabo por el padre blanco 
Duvollet (1980 y 1987), quien publicó 2999 proverbios y dichos procedentes de Argelia, 
Marruecos y Túnez, completados más adelante hasta 3290, especificando los lugares de 
donde proceden: de Boufarik a Boghari por la Chiffa, Djebel Amour d’Oranie, Géryville, 
El Abiodh, Jemmapes, El Arrouch, Bayard, La Robertsau, Corneille et Ampère, Sédrata, 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 19 ~

Dellys, Tighzirt/Sur/Mer, Sidi Bel Abbès, El Achour, Ghardaïa, Colom-Béchar, El Oued, 
Le Souf, In Amgel, Tamanrasset y Fort-Leclerc en la región de Fezzan. En esta línea, cabe 
destacar el trabajo de recopilación de proverbios, a partir de obras para el aprendizaje 
del árabe argelino, llevada a cabo por Ben Cheneb, plasmado en una publicación en tres 
tomos que salió a la luz entre 1905 y 1907, en la colección Publications de l'École des 
lettres d'Alger (Alger, Leroux) y de la que nosotros hemos consultado una edición facsímil 
editada recientemente (Ben Cheneb, 2013). Esta obra está compuesta de 3121 proverbios 
acompañados de explicaciones etnográficas y etimológicas; le siguen una colección de 
70 adagios, en forma de coplas, que fueron recogidos en Boghari, Laghouat, Téniet el 
Had y Bou Saâda entre 1907 y 1910. A esta obra, se suman los proverbios y dichos 
populares recogidos por Boutarene (19862), un total de 1010, con explicaciones sobre 
sus significados y usos. Estos proverbios están conectados, sin lugar a duda, con otra 
colección hecha en Marruecos por la Asociación Marroquí del Patrimonio Lingüístico 
(AMAPATRIL), que recoge 16.605 proverbios (Matn, 2011); con los recogidos por el 
P. Patricio de la Torre en Marruecos (Moscoso, 2020b y Moscoso 2011); con los de los 
andalusíes az-Zağğāli (Ould Mohamed Baba, 1999), Ibn ʕĀṣim (Marugán, 1994) y Alonso 
del Castillo (Corriente y Bouzineb, 1994); y con la riqueza del refranero en ḥassāniyya 
que Ould Mohamed-Baba (2008) ha recogido en Mauritania.

Entre las obras de los padres blancos, caben resaltar tres que se mantuvieron inéditas 
y que recogen y reflejan un modo de vida centenario y, hoy en día, casi desaparecido. 
Son un gran tesoro de la literatura oral que fue recogido entre los años 1920 y 1970 y 
que nosotros hemos podido editar. Las dos primeras que reseñamos, obras del P. Yves 
Alliaume (1900-1983), están en los archivos generales de los padres blancos en Roma21 
y la segunda, obra del P. Jean Lethielleux (1900-1998) (Lethielleux 2022), del que solo 
se conoce una fotocopia, está en la Biblioteca diocesana Les Glycines de Argel22. En 
primer lugar, sobresale la obra monumental del P. Alliaume (Moscoso, 2020a), Dictons 
et traditions, de un gran valor etnográfico, literario, antropológico y dialectológico. El P. 
Alliaume vivió en el Sáhara argelino entre 1924 y 1978. La obra abarca 27 dossiers y 310 
temas con diferentes textos, cada uno relacionado con la doctrina musulmana y cristiana, 
cuentos populares, adivinanzas, lecciones de moral, textos etnográficos y diálogos variados 
entre el padre blanco y la gente. Le siguen los textos de la literatura oral de Touggourt 
(Alliaume, 2015), que fueron recogidos en esta ciudad entre 1941 y 1953; en la recogida 
participaron las hermanas blancas, ya que ellas eran las únicas que podían tener acceso al 
mundo femenino, en el que las mujeres son una fuente importante de conservación de la 
tradición oral y de la lengua. Esta obra contiene textos etnográficos, documentos orales 
sobre la historia de Touggourt, cuentos populares, adivinanzas, cantos y poemas, juegos 
infantiles, sentencias, proverbios, doctrina religiosa y datos sobre santos. La tercera de 
las obras fue escrita por el P. Lethielleux (2022) y está compuesta por textos, recogidos 
en Djelfa y El Bayadh, sobre la cría del cordero en la tribu de los Oulad Naïl del altiplano 
argelino; va acompañado de su traducción y de notas etnográficas.

De las dos obras anteriores del P. Alliaume, editamos recientemente (Moscoso, 
2021) todos los cuentos recogidos por el padre blanco. Son un total de ciento veintiocho. 
Esta publicación está en la línea de otras cuyo objetivo es dar a conocer al lector el rico 
patrimonio del cuento oral de Argelia. En primer lugar, un cuento, junto a otros textos 

21 Alliaume, 2015 y Moscoso, 2020a <https://mafrome.org/archives-des-mafr/>
22 <https://www.glycines.org/>

https://mafrome.org/archives-des-mafr/
https://www.glycines.org/


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 20 ~

etnográficos, recogido en una descripción del árabe de los judíos de Argel (Cohen, 1912: 
484-515); le siguen dos colecciones de cuentos en amazige de Frobenius (1921 y 1922) y 
Dermenghem (1945); este último autor señala en su introducción (Dermenghem, 1945: 11) 
que «sea como fuere, la influencia árabe sobre una gran parte del folclore cabilio es visible, 
incluso si no es posible precisar exactamente su extensión y fecha»23. A continuación, 
mencionamos una colección de cuentos de Argel llevada a cabo por Ben Cheneb (1944); una 
colección de veintitrés cuentos de la tradición amaizge de la Cabilia, escrito por Amrouche 
(1966), en el que esta autora pone el acento en el valor creativo de la cuentacuentos:

Puede ser que inconscientemente mi madre haya aportado su contribución a los relatos 
que me ha legado: ella no ha hecho otra cosa sino continuar la tradición. Ya que he querido 
considerar estos cuentos y leyendas de mi país no tanto como documentos sino como 
obras de arte bien vivas24.

A las dos obras anteriores se añaden tres números de una serie que comprende doce 
cuentos en amazige de la Cabilia, con su traducción al francés, publicados en el Fichier de 
Documentation Berbère (F.D.B.), editado por el Centre d’Études Berbères (C.E.B. 1965, 
1966 y 1967); y Contes berberes de Kabylie, de Mouloud Mammeri (1996), publicado por 
primera vez en 19801. Más tarde apareció un análisis textual de seis cuentos de Tremecén 
(Mered 1991); y un interesante estudio, complementado con trece cuentos, escrito por 
Bourayou (1993). Y en 2003 fue publicada una colección de veintinueve cuentos de la 
región de Tiaret, recogidos entre los Khoualed, los cuales fueron contados en árabe a la 
autora de la obra (Aceval, 2003) en un ambiente completamente rural; a estos hay que 
sumar la colección de cuarenta y siete cuentos, también de Tiaret, que Belarbi (2011) 
publicó y que proceden de aquellos que su madre y abuela le contaba en su infancia. 
Abenójar (2010) han publicado una obra en la que se recogen etnotextos en los que hay 
cuentos, mitos, leyendas, supersticiones, lírica; seguidos de una colección de cuentos 
populares de la Cabilia (Abenójar e Immoune, 2014), otra colección de mitos y cuentos 
del norte de Argelia (Abenójar et al. 2015) y una última sobre cuentos de la región del 
Mzab (Abenójar y Khirennas, 2016). A estos, hay que sumar los cinco cuentos que Dib 
(2015) ha publicado, procedentes de la tradición oral de Tremecén y los volúmenes III, 
IV y V de Mered (2011) con cuentos también de esta ciudad. Recientemente, Mameria 
(2013) ha recopilado en tres volúmenes una colección de cuentos del Este argelino de 
la tradición oral en árabe argelino, ya que su autora es natural de la región de Souk-
Ahras y estudió en Constantina hasta la secundaria; y Benrejdal (2016) ha publicado 
una recopilación de doscientos cuarenta y un cuentos de la literatura oral argelina, 
procedentes de la tradición amazige de la Cabilia, obra que, hasta el momento, es la 
colección más completa en este género. Por último, reseñamos los seis cuentos en árabe 
de Orán publicados por nosotros recientemente, los cuales fueron grabados en esta ciudad 
en el transcurso de una de nuestras estancias de investigación (Moscoso 2025). Estos 
cuentos orales están estrechamente conectados con otros que han sido publicados en 
Marruecos, de los que tenemos un verdadero tesoro aparecido por primera vez en 1926, 

23 Texto original: quoi qu’il en soit, l’influence arabe sur une grande partie du folklore kabyle est visible, 
même si l’on ne peut préciser exactement son ampleur et sa date.

24 Texto original : Il se peut qu’inconsciemment ma mère ait apporté sa contribution aux récits qu’elle m’a 
légués : elle n’aurait fait, en cela, que continuer la tradition. Car j’ai voulu considérer ces contes et légendes 
de mon pays moins comme des documents que comme des œuvres d’art bien vivantes (Amrouche, 1966: 10).



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 21 ~

Contes et legendes, escritos por Légey (2007), que, siendo mujer, tuvo acceso al mundo 
femenino, en el que oyó y recogió los cuentos y leyendas; los cuentos amaziges recogidos 
y publicados por Laoust en 2012 y reeditados recientemente por Mouhsine; los veintiseis 
cuentos del Atlas de Marrakech (Leguil 1988) en edición bilingüe, francés-amazige; el 
estudio que llevamos a cabo en 2012 sobre el cuento oral en Marruecos; los cuentos del 
fondo Colin editados por Galley e Iraqui-Sinaceur (1994), en los que aparece la figura de 
Dyab, legendario personaje perteneciente a la tribu de los Banu Hilāl; los ocho cuentos 
procedentes de la tradición rifeña publicados por Moscoso (2007); los diecisiete cuentos 
de Tetuán recogidos por Benchekroun (2016); los diez cuentos editados para su uso en el 
aula por Moscoso (2017); y el estudio sobre el cuento marroquí de Moscoso (2012).

A todo lo dicho anteriormente, añadimos sobre literatura oral argelina en general, 
traducida al español, el artículo de Hadj-Ali Mouhoub (2019) publicado en la Revista 
argelina de la Universidad de Alicante.

Por último, nos parece interesante resaltar el papel que jugaron los manuales 
para el aprendizaje del árabe argelino; eran métodos que enseñaban una lengua 
materna oral y no codificada oficialmente, lo cual hacía que sus autores recogieran la 
información de la oralidad y, entre los textos recogidos, había muchos que podemos 
catalogar como literatura oral, dada su forma estética. En 1897, Fatah publicó uno 
cuyo subtítulo nos parece muy sugerente: Choses usualles, traduction libres de fables 
tirées de La Fontaine, de Fenelon, etc. Contes suivis de notes et d’un lexique. Fatah, 
como bien dice la portada de su libro, era director de la École principale d’indigènes, 
encargado de la enseñanza del árabe en Argel. Los textos de esta obra ocupan una buena 
parte del manual, 122 páginas; más tarde, publicará otro método en el que prescinde 
de las fábulas y los cuentos (Fatah, 19122). Le sigue el método de Machuel (19002), 
en cuya tercera parte (Machuel 19002: 209-430) hay textos comentados a los que se 
han añadido «un buen número de proverbios muy conocidos por los argelinos», así 
como «idiomatismos y expresiones familiares» (Machuel: 19002: XII-XIII). Entre estos 
textos, abundan cuentos de Yuha (Thomas de Antonio, 1993 y García Figueras, 1934) y 
otros de este género. Un tercer manual fue escrito por Soualah (19102), quien indica en 
el subtítulo que se han incluido cuentos y anécdotas. Este autor explica en una segunda 
obra publicada en 1947, que esta es la cuarta de una serie de métodos para el aprendizaje 
del árabe argelino. La primera de las obras –dice en su prefacio– fue publicada en 1904, 
la segunda sería la de 1910, o quizás esta fuera la segunda edición de la de 1904, y la 
tercera fue publicada en 1934. Lo interesante de esta cuarta parte es que se compone de 
una crestomatía, que según el autor es «un estudio sobre los grupos étnicos de África 
del Norte» (Soualah, 1947: 7) y entre los textos, tal como se menciona en el título, se 
recogen costumbres tanto de árabes como de amaziges, nómadas, negros y «moros». En 
1946 aparece también el Manuel, en cuyo prefacio, su autor, Dhina (19461: IV), dice: 
«cuentos, poesías, dichos y adivinanzas, relacionadas con las lecciones precedentes, 
han sido agrupados en las páginas de revisión al final de cada capítulo». A estas obras, 
le siguen los dos tomos de la Méthode progressive escrita por los padres blancos Sallam 
y Lachance (1942), en cuyo primer libro hay veintitrés páginas con once cuentos en 
árabe argelino procedentes de la literatura oral y en el segundo veintidós páginas con 
diecinueve cuentos. Otros manuales para el aprendizaje del árabe argelino, posteriores 
a estas fechas no contienen cuentos, aunque sí abundante información etnográfica y 
proverbios e idiomatismos: Tapiéro et al. (1958), Soualah (19585), Darmaun (1963) y 
Tapiéro (1957 y 1971). Y también dos descripciones de variedades árabes, la primera de 
la región oranesa y la segunda de la región del Fezzān, al occidente del desierto libio, 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 22 ~

que contienen abundante información etnográfica: Marçais (1908) y Marçais (2001). 
Esta última obra está basada en un trabajo de campo dialectológico llevado a cabo por 
Philippe Marçais, pero comenzado por su padre William Marçais, en los años 1940 y 
1950, y que su hijo no pudo llegar a ver publicado, a pesar de haber continuado sus 
investigaciones sobre el terreno hasta principios de los años 1970. La primera parte de 
la obra (Marçais, 2001: 1-103) está compuesta de textos procedentes de la literatura 
oral, transcritos tal como se oyeron, y traducidos al francés, con textos etnográficos, 
poemas amorosos, versos épicos y cantos.

Por último, nos parece interesante destacar la diferencia que Abenójar et al. (2015: 
27-28) hace entre la cuentística oriental, de «traducción erudita, libresca, ejemplarizante, 
palatina y asiática, redactada en varias fases entre los siglos IX y XV, en la que a buen seguro 
se solaparon elementos de procedencia muy heterogénea», y los cuentos tradicionales 
orales del norte de África. Este autor argumenta que entre ambos no hay conexión o, si 
la hay, es mínima. Por el contrario –sigue reflexionando– hay que pensar que cuando 
llegaron los árabes ya había toda una literatura oral que tenía unos orígenes muy diversos: 
autóctona, del África subsahariana y de la cuenca mediterránea. Por consiguiente, toda la 
recogida oral de los cuentos, y otros géneros, que se ha llevado a cabo hasta nuestros días 
constituye un legado importante para su estudio y su salvaguarda para las generaciones 
futuras, además de la prueba de su origen autóctono.

5. Conclusiones

Hemos presentado en este trabajo los géneros más importantes de la literatura oral 
en árabe argelino, no sin dejar de conectarlos con la producción en las variedades amaziges 
de Argelia y con las de los países vecinos, especialmente Marruecos, Túnez y Mauritania. 
La lengua materna árabe de los argelinos es alguna de las variedades árabes que se hablan 
en el país, al igual que en los otros países; la recogida de la literatura oral pone de manifiesto 
el valor lingüístico de la lengua materna y su dignidad creativa, al mismo nivel que la 
variedad considerada erróneamente como la única culta, el árabe clásico.

Hemos dividido el trabajo en dos grandes bloques: la recogida de la literatura oral 
en el siglo XIX y la recogida en los siglos XX y XXI. En cada uno de ellos, hemos dado 
cuenta de los trabajos de recopilación más significativos llevados a cabo. Entre estos, 
destacamos que no solo fueron recopilaciones de literatura oral sino que hay muchos 
etnotextos que han sido incluidos en manuales para el aprendizaje del árabe argelino.

Los subgéneros que hemos tratado en este trabajo son los siguientes:

- � Género poético: mǝlḥūn, izli o asefru, poesía combativa, madḥ, hiǧāʔ, riṯāʔ, 
canto moral, poesía amorosa o erótica, copla, adagio, nana, refrán o proverbio, 
ʕayṭa, zéjel, givān, ʕayyūʕ, ḥawfi, bōqāla, canto de los días de boda, ġazal, 
nasīb, təbṛāʕ, ġṭāʕ, ġnä, rḥilya, poesía del desierto.

- � Género narrativo: gestas hilalíes, cuento, labor lexicográfica, paremia, plegaria, 
información etnográfica, idiomatismo, adivinanza, oración en favor de la 
parturienta, relato de viaje, texto de santo o sabio, leyenda.

Por último, queremos dejar constancia de que este artículo supone un esbozo de la 
literatura oral de Argelia, con lagunas, pero con una visión de conjunto, que puede servir 
de guía al estudioso de esta disciplina para seguir conociendo el rico patrimonio oral de 
este país, especialmente en árabe argelino.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 23 ~

Financiación

Este trabajo se enmarca en el ámbito de actuación del Proyecto de Investigación «El 
corpus de la narrativa oral en la cuenca occidental del Mediterráneo: estudio comparativo 
y edición digital (CONOCOM)» (referencia: PID2021-122438NB-I00), financiado por 
la Agencia Estatal de Investigación (AEI) y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional 
(FEDER).

Bibliografía

Abenójar Sanjuán, Óscar (coord.) (2010): Los chacales al bosque y nosotros al 
camino: literatura oral y folclore de Argelia, Alcalá de Henares / Ciudad de 
México, Universidad de Alcalá / Centro de Estudios Cervantinos / Instituto de 
Investigaciones Filológicas de la UNAM.

Abenójar Sanjuán, Óscar y Immoune, Ouahiba (2014): Cuentos populares de la Cabilia, 
Madrid, Miraguano.

Abenójar Sanjuán, Óscar, Immoune, Ouahiba y Menas, Fatima-Zohra (2015): La princesa 
cautiva y el pájaro del viento. Mitos y cuentos del norte de África, Arganda del 
Rey, Verbum.

Abenójar Sanjuán, Óscar y Khirennas, Messaouda (2016): Las granadas de oro y otros 
cuentos tradicionales del oasis del Mzab (Argelia), Cádiz, Q-book Cultura Integral.

Aceval, Nora (2003): L’Algérie des contes et légendes. Hauts plateaux de Tiaret, Paris, 
Maisonneuve & Larose.

Al-Garnāṭi, Ibn ʿ Āṣim (2019): El libro de los huertos en flor (ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, 
refranes y anécdotas de la Granada nazarí. Traducción, estudio preliminar y notas 
de Desirée López Bernal, Granada, Editorial Universidad de Granada.

Alliaume, Yves (1941-1942): (الشعمبة( البادية  -hǝdra ḥbīb mʕa ʕrǝb al) هذرة حبيب مع عرب 
bādya –əš-šəʕmba– «conversación de un amigo con los árabes del desierto 
–chammba–»), vol 1, (1941): في عمل الصالحات (fi ʕməl əṣ-ṣālḥāt «sobre la práctica 
de las buenas obras»), vol 2, (1942): المساكين حالة   fi ḥāla l-msākīn «sobre la) في 
situación de los pobres»), vol. 3, (1942): في محبةّ الله (fi mḥəbba əḷḷāh «sobre el amor 
de Dios»), vol 4, (1942): في المرض والموت (fi l-məṛḍ w əl-mūt «sobre la enfermedad 
y la muerte»), Argel.

Alliaume, Yves (1943-1946): الاسورات في الصحرا (əs-əsūrāt f əṣ-ṣəḥra «Las hermanas en 
el Sáhara»), vol. 1, (1943):في القصر (fi l-qṣər «en el alcázar»), vol. 2, (1946): في 
 :fi bīt əš-šʕər «en la tienda de campaña de los nómadas», vol. 3, (1943)) بيت الشعر
Les Soeurs Blanches au Sahara. Six petits dialogues entre Soeurs et femmes 
indigènes. Dans le Ksar, vol. 1 (1945): Les Soeurs Blanches au Sahara. Sous les 
tentes, Alger.

Alliaume, Yves (1944): كتاب الادب. للبنات اللي يقراوا عند الاسورات فيالصحراء (ktāb əl-adab. l əl-
bnāt əlli yəqrāw ʕənd əs-əsūrāt «Libro de la Educación. Para las chicas que 
estudian en las hermanas blancas»), vol. 1, في الله خالقنا ومولانا وفي العبد المخلوق (fi əḷḷāh 
xāləqna w mūlāna w fi l-ʕəbd əl-məxlūq «sobre Dios, nuestro Creador y Señor y 
sobre el siervo creado»), vol. 2, في تفسير وصايا الله (fi təfsīr wāṣāya əḷḷāh «sobre la 
explicación de los mandamientos de Dios»), vol. 3, في الذنوب والندامة وفيالموت والاخرة 
(fi ḏ-ḏnūb w ən-ndāma w fi l-mūt w əl-axra «sobre los pecados y el arrepentimiento 
y sobre la muerte y el Más Allá», Argel.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 24 ~

Alliaume, Yves (2015): Literatura oral de Touggourt, ed. de F. Moscoso García, Alcalá 
de Henares / México DF, Universidad de Alcalá / Instituto de Investigaciones 
Filológicas de la UNAM.

Amrouche, Margerite-Taos (1966): Le grain magique. Contes, poèmes et proverbes 
berbères de Kabylie, Paris, François Maspero.

Anīs (1990)= أنيس
Basset, René (1887): Contes berbères, Paris, Ernest Leroux.
Basset, René (1897): Nouveaux contes berbères, París: Ernest Leroux.
Basset, René (2008): Contes berbères. Kabyle, Aurès, Sous, Mzab, Ouargla, Figuig, Rif, 

Cherchel, introduction et édition de M. Lounaci, avant-propos de G. Basset, Paris, 
Ibis Press.

Beaussier, Marcelin (1871): Dictionnaire pratique Arabe-Français. Contenant tous les 
mots employés dans l’arabe parlé en Algérie et en Tunisie, ainsi que dans le style 
épistolaire, Alger, Boyer [18872: Alger, Adolphe Jourdan. Reedición: Alger, Jules 
Carbonel, ed. de M. Ben Cheneb, 1931; et avec un Supplément écrit par A. Lentin, 
Alger, La Maison des Livres, 195925].

Belarbi, Abdelkader (2011): Contes arabes de Tiaret, Paris, Karthala.
Ben Cheneb, Mohammed (2013): Proverbes de l’Algérie et du Maghreb, Alger, Flites 

Éditions.
Ben Cheneb, Saâdeddine (1944): Les contes d’Alger, Oran, Éditions Henrys.
Ben Cheneb, Saâdeddine (1956): «Des moyens de tirer des présages au jeu de la buqala», 

Annales de l’Institut d’Études Orientales d’Alger, 14, pp. 19-111. En línea: 
[<https://www.sudoc.fr/08474121X>].

Ben Sedira, Belkassem (1882): Petit dictionnaire arabe-français de la langue parlée en 
Algérie contenant les mots et les formules employés dans les lettres et les actes 
judiciaires, Alger, Adolphe Jourdan.

Ben Sedira, Belkassem (1886): Dictionnaire français-arabe de la langue parlée en 
Algérie, Alger, Adolphe Jourdan.

Benchekroun, Siham (2016): Cuentos de Tetuán. Cuentos populares de Tetuán recogidos 
de la tradición oral y traducidos al español, Granada, Universidad de Granada.

Benrejdal, Lounès (2016): Sagesse et contes du terroir, Alger, Éditions Enag.
Boris, Gilbert (1958): Lexique du parler arabe des Marazig, Paris, Imprimerie nationale, 

Librairie C. Klincksieck.
Bourayou, Abdelhamed (1993): Les contes populaires algériens d’expression arabe, 

Alger, Office des Publications Universitaire.
Boutarene, Kadda (19862): Proverbes et dictons populaires algériens, Alger, Office des 

Publications Universitaires.
Centre D’études Berbères (1965): Trois contes kabyles. Textes et traductions, en Fichier 

de Documentation Berbère (F.D.B.), 85, pp. 1-95.
Centre D’études Berbères. (1966): Contes merveilleux. Textes et traductions, en Fichier 

de Documentation Berbère (F.D.B.), 90, pp. 138-229.
Centre D’études Berbères (1967): Cinq contes kabyles. Textes et traductions, en Fichier 

de Documentation Berbère (F.D.B.), 95, pp. 1-97.

25 Sobre estos dos diccionarios, contamos hoy con una edición en facsímil llevada a cabo por Jérôme 
Lentin: Beaussier, Marcelin, Ben Cheneb, Mohammed et Lentin, Albert (2006): Dictionnaire pratique 
arabe-français, introduction de Lentin, Jérôme, Paris, Ibis Press.

https://www.sudoc.fr/08474121X


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 25 ~

Cherbonneau, Auguste (1858): Dialogues arabes à l’usage des fonctionnaires et des 
employés de l’Algérie, Alger, Dubos frères.

Cherbonneau, Auguste (1872): Dictionnaire français-arabe pour la conversation en 
Algérie, Paris, Hachette et Cie, Imprimerie nationale.

Cohen, Marcel (1912): Le parler arabe des juifs d'Alger, Collection linguistique publiée 
par la Société de Linguistique de Paris 4, Paris, Librairie ancienne H. Champion.

Corriente, Federico & Bouzineb Hussein (1994): Recopilación de refranes andalusíes de 
Alonso del Castillo, Área de Estudios Árabes e Islámicos, 3, Zaragoza, Universidad 
de Zaragoza.

Corriente, Federico (1998): Poesía dialectal árabe y romance en Alandalús, Madrid, 
Gredos.

Cortés, Julio (1996): Diccionario de árabe culto moderno. Árabe-español, Madrid, Gredos.
Dafir, Azeddine (2017): «Hacia una metodología del estudio del refrán árabe marroquí», 

en Actas de las primeras jornadas de los doctorandos de Casablanca, VV.AA., 
Casablanca, pp. 93-107.

Darmaun, Henri (1963): Recueil de textes algériens, Paris, Librairie C. Klincksieck.
Delaporte, J. Honorat (1845): Principes de l’idiome arabe en usage à Alger, suivis de 

phrases familières et d’un conte arabe, avec la prononciation et le mot à mot 
interlinéaires par J. H. Delaporte fils, Alger.

Delaporte, J. Honorat (18463): Guide de la conversation français-arabe, ou dialogues en 
arabe et en français, avec le mot à mot et la prononciation interlinéaire figurés en 
caractères français, corrigés et augmentés par J. Honorat Delaporte, secrétaire-
interprète de la Direction de l’Intérieur en Algérie, Alger.

Dellaï, Ahmed Amine (2023): «Un premier bilan des publications sur la poésie populaire 
en Algérie depuis les origines», Insaniyat, 100, pp. 47-58. https://doi.org/10.4000/
insaniyat.29159

Dermenghem, Émile (1945): Contes kabyles, Alger, Charlot.
Dhina, Amar (1960, 19461): Manuel des débutants en arabe parlé, préface de Pérès, 

Henri, Alger, Éditions Baconnier.
Dib, Omar (2015): Contes du vieux Tlemcen. Suivis de Melgor Le Seigneur Maudit, Alger, 

El Othmania.
Dib, Souheil Mohamed (2009): Le trésor enfoui du malhûn. Anthologie de la poésie 

populaire algérienne, Alger, ANEP.
Dib, Souheil (2014): Anthologie de la poésie populaire algérienne d’expression arabe, 

Paris, L’Harmattan.
Döla, Hans-Jörg (2009): El libro de Calila e Dimna (1251). Nueva edición y estudio de 

los dos manuscritos castellanos, Zaragoza, Instituto de Estudios Islámicos y del 
Oriente Próximo.

Dozy, Reinhard (1881): Supplément aux dictionnaires arabes, I-II, Leyde, E. J. Brill.
Duvollet, Roger (1980): Proverbes et dictons arabes. Algérie, Tunisie, Maroc, Sahara, 

texte arabe avec transcription phonétique, traduction française, 113 photographies, 
Vessoul, Collège Saint-Georges.

Duvollet, Roger (1987): Village d’Algérie et oasis du Sahara. Nouveaux proverbes et 
dictons arabes d’Algérie, Tunisie, Maroc, Sahara, VII, texte français et arabe, 
avec transcription phonétique, 537 photographies et cartes, Vesoul, Collège Saint-
Georges du Marteroy.

Fanjul, Serafín (1975): Canciones populares árabes, Madrid, Publicaciones de la revista 
Almenara.

https://doi.org/10.4000/insaniyat.29159
https://doi.org/10.4000/insaniyat.29159


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 26 ~

Fatah, B. (1897): Leçons de lecture & de récitation d’arabe parlé à l’usage des écoles 
primaires. Choses usuelles. Traduction libre de fables tirées de La Fontaine, de 
Fenelon, etc. Contes suivis de notes et d’un lexique, Alger, Librairie Adolphe 
Jourdan.

Fatah, B. (19122): Méthode directe pour l’enseignement de l’arabe parlé. Rédigée 
conformément aux nouveaux programmes avec de nombreuses illustrations, 
Alger, Typographie Adolfe Jourdan.

Frobenius, Leo (1921-1922): Volksmaerchen und volksdichtungen, Atlantis, Jena, Verlegt 
bei Eugen Diederichs.

Galley, Michelle e IRAQUI-SINACEUR, Zakia (eds.) (1994): Dyab, Jha, La’āba. Le 
triomphe de la ruse. Contes marocains du fonds Colin, Paris, Belles Lettres.

Gamboa, José Manuel et NÚÑEZ, Faustino (2007): Flamenco de la A a la Z. Diccionario 
de términos del flamenco, Madrid, Espasa Calpe.

García Figueras, Tomás (1934): Cuentos de Yehá, ilustrados con 36 maderas y 3 litografías 
de Miciano, Jerez de la Frontera, Nueva Litografía Jerezana.

Garratón Mateu, Carmen (2016): «El izli. Un género poético bereber como forma 
de expresión femenina en una sociedad musulmana tradicional», Al-Andalus 
Magreb, 23, pp. 23-46. En línea: [<https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/
view/7194>].

Giacobetti, Antoine (1916): Recueil d'énigmes arabes populaires, Alger, Imprimerie 
Adolphe Jourdan.

Gintsburg, Sarali (2014): Formulaicity in Jbala Poetry, Tilburg, Tilburg University. En línea: 
[<https://pure.uvt.nl/ws/portalfiles/portal/2031534/Gintsburg_formulaicity_ 
11_ 02_2014.pdf>].

Haboudane, Omar (2017): Le melhûn marocain et le paradoxe de l'amour. Cas de sidi 
Qaddour al-Alami, Paris, L’Harmattan.

Hadj-Ali Mouhoub, Souad (2011): El ritual de la boqala. Poesía oral femenina argelina, 
Madrid, CantArabia.

Hadj-Ali Mouhoub, Souad (2015): «Literatura oral argelina: reflexión sobre un proceso 
de traducción», Boletín De Literatura Oral 5, pp. 35-44. En línea: [<https://
revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/2211>].

Hadj-Ali Mouhoub, Souad (2019): «Literatura y tradición oral argelinas en 
lengua española», Revista argelina, 9, pp. 9-12. https://doi.org/10.14198/
RevArgel2019.9.01.

Hanoteau, Adolphe (1867): Poésies populaires de la Kabylie du Jurjura, Argel, Bastide 
Libraire Editeur.

Ibn Khaldûn (1968): Discours sur l’Histoire Universelle (al-Muqaddima), traduction 
nouvelle, préface, notes et index par Vincent Monteil, tome III, Beyrouth, 
Commission Libanaise pour la Traduction des Chefs-d’œuvre.

Laoust, Emile (2012): Contes berbères du Maroc, vol. I, Textes berbères, vol. II, 
Traduction et annotation [1949], présentation de K. Mouhsine, Rabat, Faculté des 
Lettres et des Sciences Humaines.

Laroui, Fouad (2011): Le drame linguistique marocain, Léchelle, Zellige.
Lázaro Carreter, Fernando (1990): Diccionario de términos filológicos, Madrid, Gredos.
Le Blanc De Prébois, Paul (1897): Essai de contes kabyles, Batna, Imprimérie 

typographique A. Beun.
Légey (2007): Contes & légendes populaires du Maroc reccueillis à Marrakech par 

la doctoreuse [1926], Légey, Casablanca, Éditions du Sirocco [Trad. esp.: A. 

https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7194
https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7194
https://pure.uvt.nl/ws/portalfiles/portal/2031534/Gintsburg_formulaicity_11_ 02_2014.pdf
https://pure.uvt.nl/ws/portalfiles/portal/2031534/Gintsburg_formulaicity_11_ 02_2014.pdf
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/2211
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/2211
https://doi.org/10.14198/RevArgel2019.9.01
https://doi.org/10.14198/RevArgel2019.9.01


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 27 ~

González Beltrán, Cuentos y leyendas populares de Marruecos, Madrid, Siruela, 
2009].

Leguil, Alphonse (1988): Contes berbères de l’Atlas de Marrakech, Paris, L’Harmattan.
Lerchundi, Fr. José de (1872): Rudimentos del árabe vulgar que se habla en el Imperio 

de Marruecos. Con numerosos ejercicios y temas aplicados a la teoría, Madrid, 
Imprenta y Estereotipa de M. Rivadeneyra.

Lerchundi, Fr. José de, (1892): Vocabulario español-arábigo del dialecto de Marruecos, 
con gran número de voces usadas en Oriente y en la Argelia, Tánger, Imprenta de 
la Misión Católica-Española.

Lethielleux, Jean (2022): Le mouton dans les tribus nomades présahariennes. Textes 
arabes et français et notes explicatives et ethnographiques, ed. de F. Moscoso 
García, El jardín de la voz, Madrid / Ciudad de México, Universidad de Alcalá de 
Henares / Universidad Nacional Autónoma de México [En línea: [<https://ebuah.
uah.es/dspace/handle/10017/52930>].

Machuel, L. (19002): Méthode pour l’étude de l’arabe parlé, Alger, Adolphe Jourdan.
Mameria, Zoubeida (2013): Contes du terroir algérien, I-III, Alger, Dalimen.
Mammeri, Mouloud (1996. 19801): Contes berbères de Kabylie. Machaho! Tellem chaho!, 

Paris, Pocket.
Marçais, Philippe (2001): Parlers arabes du Fezzân, textes, traductions et éléments 

de morphologie rassemblés et présentés par D. Caubet, A. Martin y L. Denooz, 
Université de Liège, Librairie Droz.

Marçais, William (1902): Le dialecte arabe parlé à Tlemcen. (Grammaire, textes et 
glossaire), Paris, Ernest Leroux.

Marçais, Williams (1908): Le dialecte arabe des Ulād Brāhīm de Saïda, Paris, Honoré 
Champion.

Marugan Güemez, Marina (1994): El refranero andalusí de Ibn ‘Āṣim al Ġarnāṭi. Estudio 
lingüístico, transcripción, traducción y glosario, Madrid, Hiperión.

Matn (2011) = متن.
Mered, Zoulikha (1991): Contes arabes de Tlemcen. Essai d’analyse textuelle, Alger, 

Entreprise Algérienne de Presse.
Mered, Zoulikha (dir.) (2011): Si Tlemcen m’était conté. Tlemcen, capitale de la culture 

islamique, vol. I, Sources et lieux de l’écriture, vol. II, Buġyat ar-rwwād fī dikri 
l-mulūki min banī ‘abdi l-wādi, vol III, Ses contes et légendes I, vol. IV, Ses contes 
et légendes II, vol. V, Ses contes et légendes III, vol. VI, Réctis de voyageurs 
arabes et européens I, vol. VII, Récits de voyageurs arabes et européens II, vol. 
VIII, Ses savants et ses saints I, vol. IX, Ses savants et ses saints II, vol. X, Ses 
savants et ses saints III, vol. XI, Sa poésie et sa musique I, vol. XII, Sa poésie et 
sa musique II, vol. XIII, La poétique de son parler, sous la direction de Mered, 
Zoulikha, Tlemcen, Département du patrimoine immatériel et chorégraphie, 
Ministère de la Culture.

Mesure, Madeleine et Claver, Marie (2024): Vocabulaire détaillé de la langue arabe, ed. 
de F. Mosocos García, Alcalá de Henares / Morelia (México), Universidad de Alcalá 
/ UDIR / UNAM. En línea: [<https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/61959>].

Moreno Cabrera, Juan Carlos (2013): Cuestiones clave de la Lingüística, Madrid, 
Síntesis.

Moreno Cabrera, Juan Carlos (2021): La clasificación de las lenguas, Madrid, Síntesis.
Moscoso García, Francisco (2007): Cuentos en dialecto árabe del norte de Marruecos. 

Estudio lingüístico, textos y glosario, Cádiz, Universidad de Cádiz.

https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/52930
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/52930
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/61959


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 28 ~

Moscoso García, Francisco (2011): «Un pionero en los estudios de árabe marroquí: el 
P. Fr. Patricio José de la Torre. Proverbios y adagios», Studia Orientalia, 111, pp. 
185-250. En línea: [<https://journal.fi/store/article/view/9313>].

Moscoso García, Francisco (2012): Aproximación al cuento narrado en árabe marroquí, 
en Suomalaisen Tiedeakatemian Toimituksia Humaniora, 362, Helsinki, Annales 
Academiæ Scientiarum Fennicæ.

Moscoso García, Francisco (2017): Cuentos en árabe marroquí. Textos de la literatura 
oral de Marruecos para su uso en el aula, Madrid, Uam Ediciones.

Moscoso García, Francisco (ed.) (2018): Vocabulista castellano arábigo compuesto, y 
declarado en letra, y lengua castellana por el M. R. P. Fr. Pedro de Alcalá del orden 
de San Gerónimo. Corregido, aumentado, y puesto en caracteres arábigos por el P. 
Fr. Patricio de la Torre de la misma orden, Bibliotecario, y Catedrático de la lengua 
Arábigo-erudita en el Rl. Monasterio de Sn. Lorenzo del Escorial, y profeso en él. 
Año de 1805, en Libros de las Isla 2, Cádiz, Editorial UCA y UCOPress.

Moscoso García, Francisco (2020a): Dichos y tradiciones: Literatura oral y orientalismo 
católico en el Sáhara argelino (1926-1975), Boletín De Literatura Oral, 2, pp. 
1-1114. En línea: [<https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/
view/5253>].

Moscoso García, Francisco (2020b): «Los refranes recogidos en el Vocabulista del P. 
Patricio de la Torre. Puente de unión entre al-Andalus y Marruecos», Boletín de 
Literatura Oral, 10, pp. 171-218. https://doi.org/10.17561/blo.v10.4936

Moscoso García, Francisco (2021): Cuentos del Sáhara argelino, Córdoba, UCOPress.
Moscoso García, Francisco (2022a): «L’arabe algérien parmi les pères blancs. Études 

et publications depuis la fondation de leur société en 1868 jusqu’aux années 
1980», Historiographia Linguistica, 49, 2/3, pp. 302-335. https://doi.org/10.1075/
hl.00111.mos

Moscoso García, Francisco (2022b): «P. Louis David, Escenas de la vida árabe en Argelia; 
P. Yves Alliaume, Suplemento a las lecciones de moral. Edición, presentación, 
traducción y glosario», Revista Argelina, 14, pp. 69-227. En línea: [<https://
argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-
argelia-p-yve>].

Moscoso García Francisco (2023a): «El estudio del árabe argelino entre las hermanas 
blancas en el Sáhara (1932-1978). Las obras del P. Yves Alliaume: Las hermanas 
en el Sáhara y Libro de la Educación», Anaquel de Estudios Árabes, 34, 2, pp. 
273-299. https://doi.org/10.5209/anqe.85574

Moscoso García, Francisco (2023b): «Las Misioneras de Nuestra Señora de África y la 
recogida de literatura oral en el Sáhara argelino: un cuadernillo anónimo escrito 
en torno a los años 1970», Boletín De Literatura Oral, 13, pp. 40-65. https://doi.
org/10.17561/blo.v13.7904

Moscoso García, Francisco (2025, en prensa): «Cuentos en árabe de Orán (Argelia): 
presentación y estudio lingüístico», Estudis de Literatura Oral Popular, 14. 
https://doi.org/10.25267/AAM.2021.v28.06

Moulièras, Auguste (1893 et 1897): Legendes et contes merveilleux de la Grande Kabylie, 
en Bulletin de Correspondance Africaine XIII, I-II, Alger, Publications de l’École 
des Lettres.

Najmi (2007) = نجمي.
Ould Mohamed-Baba, Ahmed-Salem (1999): Estudio dialectológico y lexicológico del 

refranero andalusí de Abū Yaḥyà Azzajjālī, Zaragoza, Universidad de Zaragoza.

https://journal.fi/store/article/view/9313
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/5253
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/5253
https://doi.org/10.17561/blo.v10.4936
https://doi.org/10.1075/hl.00111.mos
https://doi.org/10.1075/hl.00111.mos
https://argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-argelia-p-yve
https://argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-argelia-p-yve
https://argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-argelia-p-yve
https://doi.org/10.5209/anqe.85574
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7904
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7904
https://doi.org/10.25267/AAM.2021.v28.06


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 29 ~

Ould Mohamed-Baba, Ahmed-Salem (2008): Refranero y fraseología ḥassānī. 
Recopilación, explicación, estudio gramatical y glosario, Zaragoza, Instituto de 
Estudios Islámicos y del Oriente Próximo.

Ould Mohamed-Baba, Ahmed-Salem (2020): «El nasīb en la poesía popular ḥassānī, 
lə-ġnä», Al-Andalus Magreb, 27, pp. 101-116. https://doi.org/10.25267/AAM. 
2020.v27.01

Ould Mohamed-Baba, Ahmed-Salem (2023): «Pareados ḥassaníes llamados givān, o la 
brevedad convertida en expresividad poética», Boletín De Literatura Oral, 13, pp. 
26-39. https://doi.org/10.17561/blo.v13.7389

Pedrosa, José Manuel (2004): El cuento popular en los Siglos de Oro, Madrid, Laberinto.
Pedrosa, José Manuel (2005a): Literatura oral, literatura popular, literatura tradicional, 

pp. 1-16. En línea: [<https://biblio.colsan.edu.mx/arch/especi/lit_tra_005.pdf>].
Pedrosa, José Manuel (2005b): Los géneros, el estilo, el trabajo de campo y el trabajo 

de gabinete: prototipos y versiones, pp. 1-14. En línea: [<https://www.liceus.com/
producto/los-generos-estilo/>].

Pereda Roig, Carlos (2014): Coplas de la región de Yebala (norte de Marruecos), ed. de 
F. Moscoso García, Barcelona, Bellaterra.

Prémare, Alfred-Louis de (1986): La Tradition orale du Mejdub: récits et quatrains 
inédits, recueillis, transcrits, traduits et annotés par A.L. de Prémare, Aix-en-
Provence, Edisud.

Rivière, Joseph (1882): Contes populares de la Kabylie du Djurdjura, Paris, Ernest 
Leroux.

Roland De Bussy, Jean Théodore (1838): L’idiome d’Alger ou dictionnaires français-
arabe et arabe-français précédés des principes grammaticaux de cette langue par 
T. Roland de Bussy, directeur de l’Imprimerie du Gouvernement, Alger, Brachet et 
Bastide Libraires-éditeurs, Place du Gouvernement.

Saada, Lucienne (1985): La geste hilalienne. Version de Bou Thadi (Tunisie), reccueilli, 
établi et traduit de l’arabe par L. Saada, préface de J. Grosjean, Paris, Gallimard.

Saïd, Edward W. (2003): Orientalismo, Barcelona, Debolsillo.
Sallam, J. y Lachance G. (1942): الطريقة الجديدة المتدرّجة في تعليم العربيةّ العامّيةّ لأحد الآباء البيض 

(aṭ-ṭarīqa l-ğadīda l-mutadarriğa fi taʿlīm al-ʕarabiyya l-ʕāmmiyya l-aḥad al-
abāɁ al-buyaḍ), méthode progressive pour l’étude de l’arabe parlé de l'un des 
Pères Blancs, I-II, Alger, Maison-Carrée.

Slyomovics, Susan (2014): «Algerian Women's Buqalah Poetry: Oral Literature, Cultural 
Politics, and Anti-Colonial Resistance», Journal of Arabic Literature, 45, pp. 165-
168. En línea: [<https://www.jstor.org/stable/43305682>].

Soualah, Mohammed (19102): Cours élémentaire d’arabe parlé. Enseignement par 
l’image et par la méthode directe. Lecture, Écriture, Exercices de langage, 
leçons de choses, contes, anecdotes, exorcises d’intelligence, Alger, Typographie 
Adolphe Jourdan.

Soualah, Mohammed (1947): Cours supérieure d’arabe parlé d’après la Méthode directe. 
La Société musulmane. Origines, Mœurs et Coutumes des groupements ethniques 
(Arabes, Maures, Berbères, Nègres, Nomades), illustrations d’Herzig, nouvelle 
édition augmentée de notions d’hygiène et d’illustrations, Alger, Éditions « La 
Typo-Litho » et Jules Carbonel.

Soualah, Mohamed (19585): Enseignement par l’image et la méthode directe sans 
caractères arabes (conforme aux programmes officiels), livre du maître, Alger, 
«La thypo-litho» et Jules Carbonel.

https://doi.org/10.25267/AAM.2020.v27.01
https://doi.org/10.25267/AAM.2020.v27.01
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7389
https://biblio.colsan.edu.mx/arch/especi/lit_tra_005.pdf
https://www.liceus.com/producto/los-generos-estilo/
https://www.liceus.com/producto/los-generos-estilo/
https://www.jstor.org/stable/43305682


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 30 ~

Taine-Cheikh, Catherine (2017): Études de linguistique ouest-saharienne, vol. II, 
Onomastique, poésie et traditions orales, Rabat, Centre des Études Sahariennes.

Tapiéro, Norbert (1957): Manuel d’arabe algérien, Paris, Librairie C. Klincksieck.
Tapiéro, Norbert (1971): Manuel d’arabe algérien moderne, Paris, Librairie C. 

Klincksieck.
Tapiéro, Norbert et al. (1958): Linguaphone. Cours d’arabe algérien, vol. I, Textes 

des leçons, vol. II, Introduction au disque phonétique, Traduction des leçons, 
Vocabulaire, London, Linguaphone Institute.

Thomas De Antonio, Clara María (1993): «Ŷuḥā, un personaje popular en el Magreb y 
en todo el mundo árabe», al-Andalus-Magreb, 1, pp. 187-223. En línea: [<https://
revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7716>].

Tusón, Jesús, (2011): Quinze lliçons sobre el llenguatge (i algunes sortides de to), 
Badalona, Ara Llibres.

Yelles-Chaouche, Mourad (1986): Le ḥawfi. Poésie féminine et tradition orale au 
Maghreb, Alger, Office des Publications Universitaires.

Zerdoumi, Nefissa, (1982, 19701): Enfants d’hier. L’éducation de l’enfant en milieu 
traditionnel algérien, Paris, Maspero.

Ziyadi (2007a y 2007b)= زيادي
[Anīs , Ibrāhīm (1990): Fi. أنيس، إبراهيم:)1990( في اللّهّجات العربيّةّ ، القاهرة: مكتبة الانجلو المصرية﻿ 

﻿l-lahaǧāt al-ʕarabiyya  (Sobre los dialectos árabes ), Al-Qahira, Maktaba al-
Anglo-al-miṣriyya.]  

  زيادي، أحمد،  (2007a): الأحاجي الشعبية المغربية. مجالاتها وبنياتها ووظائفها ومقارناتها وخصائصها، الرباط،﻿
[ziyādi, Aḥmad (2007a): al-aḥāǧi aš-šaʕbiyya al-maġribiyya. .وزارة الثقافة 
maǧālātha wa buniyātha wa waẓāʔifha wa muqāranātha wa xaṣāʔiṣha  (Las 
adivinanzas populares marroquíes. Sus ámbitos, estructuras, funciones, 

comparaciones y características ), ar-Ribāṭ, Wizāra aṯ-Ṯaqāfa].  
 [Z i y ā d i  ,  Aḥmad .قاموس الأحاجي الشعبيّةّ المغربيّةّ، الرباط، وزارة الثقافة  : (2007b)   زيادي، أحمد. 
(2007b): qāmūs al-aḥāǧi aš-šaʕbiyya al-maġribiyya  (Diccionario de 

adivinanzas populares marroquíes ), ar-Ribāṭ, Wizāra aṯ-Ṯaqāfa].
اللغوي (AMAPATRIL)، سلسلة﻿ للتراث  المغربية  الجمغية  الدارج، جمع، ضبط وتحقيق  المغربي  المثَلَ   متن 
[matn al-maṯal al-maġribi ad-dāriğ, التراث، الرباط، مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية. 
ğamʕ, ḍabṭ wa taḥqīq ağ-ğamʕiyya al-maġribiyya li t-turāṯ al-luġawi 
(Compendio de refranes en árabe marroquí , recopilación, fijación de su 
escritura y estudio de la Asociación Marroquí para la tradición lingüística), 
AMAPATRIL, en silsila  at-turāṯ , ar-Ribāṭ, maṭbūʕāt akādīmiyya al-mamlaka al-	
								        maġribiyya, 2011].
 نجمي، حسّّن )2007(: غناء العيطة. الشعر الشفوي والموسيقى التقليديّةّ في المغرب، الدار البيضاء، دار توبقال.
Najmi , Hassan (2007): Ġinā’ al-ʕayṭa. aš-Šiʕr aš-šafawi w al-mūsīqi fi l- توبقال
Magrib  (Canto de la ʕayṭa . La poesía oral y musical en Marruecos), vols. I y II, 

aḍ-Ḍāral-Bayḍa’, Dār Tubqāl .

Fecha de recepción: 28 de septiembre de 2024
Fecha de aceptación: 22 de noviembre de 2024

https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7716
https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7716

	Aproximación a la literatura oral en Argelia: un viaje más allá  de sus fronteras lingüísticas
	1. Introducción 
	2. La lengua de la literatura oral 
	3. La recogida de la literatura oral en Argelia durante el siglo XIX 
	4. La recogida de la literatura oral en Argelia durante los siglos XX y XXI 
	5. Conclusiones 
	Financiación 
	Bibliografía 


