
ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 112 ~

M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

Resumen: Los desafíos de poesía improvisada 
y cantada conforman un conjunto de 
tradiciones que, por diversos motivos, 
presentan notables semejanzas, especialmente 
en el mundo hispano-lusófono y en la cuenca 
del Mediterráneo, lo que invita a su estudio 
comparativo. Estas similitudes pueden 
observarse tanto en aspectos formales y 
performáticos como en sus dimensiones 
representacionales. En particular, me refiero a 
las representaciones de desafíos en leyendas y 
relatos populares, recopilados y difundidos en 
períodos marcados por narrativas identitarias 
vinculadas a la construcción y consolidación 
de los Estados-nación americanos.

En el marco de mi investigación principal, he 
analizado cómo la representación de la payada 
rioplatense en leyendas y desafíos ficcionales 
contribuyó a la construcción de imaginarios 
que proyectaban a Argentina como un Estado-
nación moderno y blanco. En esta ocasión, 
amplío el análisis a las pelejas nordestinas 
de Brasil con el propósito de explorar una 
hipótesis más amplia.

Palabras clave: Gauchesco, Sertanejo, Duelo 
verbal, Cordel, Blanqueamiento.

Abstract: Improvised and sung poetry duels 
form a set of traditions that, for various reasons, 
display remarkable similarities —particularly 
across the Hispanic-Lusophone world and the 
Mediterranean basin— inviting comparative 
study. These similarities can be observed both 
in formal and performative aspects as well as in 
their representational dimensions. Specifically, 
I refer to the depiction of duels in legends and 
popular narratives, which were collected and 
circulated during periods marked by identity-
driven narratives tied to the formation and 
consolidation of American nation-states.

In the context of my primary research, I 
have analyzed how the representation of 
the  payada  in the Río de la Plata region —
particularly in legends and fictional duels — 
contributed to the construction of imaginaries 
that projected Argentina as a modern and 
white nation-state. In this article, I expand the 
analysis to the pelejas of Brazil’s Northeast in 
order to explore a broader hypothesis.

Keywords: Gauchesco, Sertanejo, Verbal duel, 
Cordel, Whitening.

Desafiando la otredad: una aproximación comparativa  
en payadas y pelejas

Challenging otherness: a comparative approach  
to payadas and pelejas

Matías Isolabella
(Universidad de Valladolid)

matiasnicolas.isolabella@uva.es
https://orcid.org/0000-0003-4452-3156

mailto:matiasnicolas.isolabella@uva.es
https://orcid.org/0000-0003-4452-3156


M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 113 ~

1. Introducción

En el presente artículo se propone un estudio comparativo de las representaciones 
escritas de controversias poéticas pertenecientes a las tradiciones de la payada rioplatense, 
en Argentina y Uruguay, y de la peleja nordestina de Brasil. En particular, se presta atención 
a aquellos relatos en los que al menos uno de los improvisadores es connotado racialmente 
de forma explícita. Este enfoque surge como una proyección de mi investigación principal, 
en la que llevé a cabo una pesquisa etnográfica e histórica de la payada rioplatense en la 
Provincia de Buenos Aires (Isolabella, 2021). El núcleo de ese trabajo radicó en el estudio 
diacrónico de los procesos competitivos y colaborativos que articulan este género, así 
como en su vínculo con las construcciones identitarias nacionales. Para ello, además de 
analizar la payada como práctica improvisatoria, examiné algunas de sus representaciones 
literarias más emblemáticas, todas ellas compuestas o recopiladas entre fines del siglo xix 
y comienzos del xx, un período especialmente significativo en la elaboración de relatos 
identitarios fundacionales. A pesar de la variedad de formatos en que se presentan —
que abarcan desde narraciones orales hasta publicaciones populares de diversa índole y 
poemas narrativos, por mencionar solo algunos—, estos relatos exhiben entre sí ciertas 
continuidades y semejanzas relevantes que resultaron centrales en el desarrollo de mi 
investigación. Si bien algunas ya habían sido señaladas en trabajos anteriores —aunque 
con distintos matices e interpretaciones—, otras han recibido escasa o nula atención. Entre 
estas últimas, cabe destacar la connotación étnica o racial de sus protagonistas, que, a mi 
entender, desempeña un papel fundamental en el repertorio analizado. Así, el examen de 
estas representaciones permitió advertir que el enfrentamiento retórico entre un poeta 
blanco y otro no blanco —donde el primero casi siempre resulta vencedor— contribuía a 
reforzar la construcción de la Argentina como un Estado-nación moderno y blanco.

Durante aquella investigación, en el marco de mis revisiones bibliográficas sobre 
tradiciones análogas en el mundo hispano-lusófono, me resultó especialmente revelador 
encontrar narraciones semejantes en el repertorio de folhetos del Nordeste de Brasil, donde 
abundan los enfrentamientos entre improvisadores racializados y no racializados, con 
desenlaces análogos. También en este caso se trata de un corpus heterogéneo que abarca, 
aproximadamente, desde las últimas décadas del siglo xix hasta las primeras del xx, un 
período particularmente significativo para la constitución y consolidación de las identidades 
nacionales. A partir de este hallazgo, comencé recientemente a profundizar el estudio del 
repertorio de pelejas nordestinas, con el objetivo de indagar la dimensión y consistencia 
del fenómeno que comenzaba a emerger a partir de mi aproximación comparativa. Este 
nuevo enfoque me condujo a formular la siguiente hipótesis: en las narraciones americanas 
que presentan enfrentamientos poéticos entre improvisadores blancos y no blancos, 
recopiladas, escritas y difundidas entre los siglos xix y xx, se ponen en juego saberes que 
trascienden las disputas de honor o de chanza para encarnar discursividades identitarias de 
dominación y blanqueamiento racial, lo cual amerita un tratamiento comparativo.

Con ese propósito, opté por un análisis en clave histórico-antropológica sostenido 
en una lectura foucaultiana que permite considerar estas representaciones como tácticas 
o focos locales de dispositivos discursivos más amplios. Entiendo aquí los dispositivos, 
en términos de Michel Foucault, como redes heterogéneas de prácticas, saberes, normas 
y relaciones de poder que organizan la experiencia social y producen subjetividades. 
En este caso, se trata de dispositivos orientados a la normalización de ciertos cuerpos, 
lenguajes y formas de expresión, enmarcados en un proceso más general de constitución 
del Estado-nación. Estos discursos no solo reflejan relaciones de poder, sino que las 
instituyen activamente, al poner en circulación saberes que definen y jerarquizan a los 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 114 ~

sujetos a partir de criterios raciales. En esa línea, las confrontaciones poéticas entre 
improvisadores blancos y no blancos, en tanto dramatizaciones discursivas con fuerte 
arraigo popular, pueden leerse como parte de una política de producción de la diferencia 
racial, estrechamente vinculada al racismo de Estado. Este racismo, articulado a través de 
discursos legitimados, permite separar y jerarquizar poblaciones, estableciendo quiénes 
deben ser integrados, marginados o corregidos dentro del proyecto de nación moderna. 
Estas narrativas, que atraviesan diversos formatos —narraciones orales, literatura de 
cordel, poemas, libros, representaciones teatrales, entre otros— y que, en muchos casos, 
se han consolidado como elementos culturales muy relevantes de sus países o regiones de 
procedencia, apuntan a un público heterogéneo desde el punto de vista socioeconómico: el 
mismo que compone la comunidad nacional imaginada que estos dispositivos discursivos 
contribuyen a moldear (Foucault, 1979, 2002, 2003 y 2005).

Antes de pasar a los apartados analíticos, considero necesario plantear dos 
puntualizaciones teórico-metodológicas. La primera se refiere al uso que hago de los 
términos blanco y no blanco para aludir a una dicotomía que atraviesa buena parte de los 
discursos identitarios en las Américas entre finales del siglo xix y principios del xx. Se trata, 
evidentemente, de una construcción binaria que simplifica realidades sumamente complejas: 
ser identificado como blanco o no blanco remite, con frecuencia, a categorías relacionales 
que trascienden un esencialismo epidérmico y que involucran dimensiones socio-culturales. 
Asimismo, resulta problemático equiparar las distintas formas de colonialismo de matriz 
europea y sus efectos sobre las poblaciones nativas americanas y africanas; cada contexto 
debe abordarse en su especificidad. El uso del sintagma no blanco, en este trabajo, responde 
por tanto a una prudencia metodológica: aunque, hasta donde alcanza mi conocimiento, la 
mayoría de los improvisadores connotados racialmente en la literatura de cordel brasileña 
son, en mayor o menor medida, afrodescendientes, prefiero emplear un término que permita 
incluir diversas formas de alteridad étnico-racial opuestas a la blanquitud. En este sentido, 
considero relevante enfatizar la lógica dicotómica que estructura el racialismo y el racismo 
de Estado en las Américas en la época considerada, donde la identidad dominante que se 
busca construir se define por contraposición a un Otro heterogéneo —afrodescendiente, 
indígena o mestizo—, análogo a lo que en el ámbito anglosajón norteamericano se designa 
mediante el acrónimo BIPOC (Black, Indigenous, People of Color).

La segunda puntualización tiene como objetivo contextualizar el uso combinado 
de métodos cualitativos y cuantitativos en este estudio. En el caso del repertorio 
rioplatense, donde el análisis de representaciones literarias de la payada complementa 
el trabajo etnográfico que realicé con payadores en activo, prevalece una aproximación 
cualitativa al corpus. Esta se sustenta, en parte, en mi conocimiento más profundo del 
contexto histórico-cultural y en la ausencia, aún, de un vaciado sistemático de los archivos 
disponibles. En el caso de la literatura de cordel nordestina, en cambio, la aproximación 
adoptada ha sido, por ahora, predominantemente cuantitativa, dado que ha sido necesario 
realizar un primer relevamiento de materiales para evaluar la pertinencia de la hipótesis 
planteada. Al tratarse de un proyecto en curso, estimo que las dimensiones pendientes se 
irán completando con el tiempo.

2. Payadas racializadas: tres ejemplos paradigmáticos

Como punto de partida para el análisis comparativo, presento a continuación algunos 
ejemplos rioplatenses que resultaron decisivos en la orientación de esta investigación. Se 
trata de tres célebres representaciones de payada, ya abordadas con mayor profundidad 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 115 ~

en mi tesis doctoral y que serán desarrolladas más extensamente en futuras publicaciones 
actualmente en preparación. El primero procede del Martín Fierro de José Hernández, 
una de las obras fundacionales de la literatura nacional argentina, publicada en dos 
partes popularmente conocidas como La Ida (1872) y La Vuelta (1879). En esta obra, el 
protagonista, un gaucho mestizo que transita la frontera sarmientina entre civilización y 
barbarie sin hallar su lugar en un país cada vez más moderno y estructurado (Sarmiento, 
1990), enfrenta en una payada a un rival negro que carece de nombre propio, identificado 
únicamente como Moreno. Como se observa en el fragmento citado a continuación, 
tras un cruce de preguntas y respuestas relativamente equilibrado, Martín Fierro logra 
doblegar a su oponente al plantearle una cuestión sobre los meses que tienen letra erre, 
un conocimiento accesible solo para quienes han adquirido la lectoescritura. Ante esto, el 
Moreno, indignado, protesta que no se debe abusar de la ignorancia de nadie. Poco antes, 
de hecho, había confesado no saber leer, afirmando que en lecturas es redondo como la jota 
(Hernández, 2008: vv. 4367-4396 de La Vuelta):

Martín Fierro

No procedo por soberbia
ni tampoco por jatancia,
mas no ha de faltar costancia
cuando es preciso luchar;
y te convido a cantar
sobre cosas de la Estancia.

Ansi prepará, moreno,
cuanto tu saber encierre;
y sin que tu lengua yerre,
me has de decir lo que empriende
el que del tiempo depende,
en los meses que train erre.

Moreno

De la inorancia de naides
ninguno debe abusar;
y aunque me puede doblar
todo el que tenga más arte,
no voy a ninguna parte
a dejarme machetiar.

He reclarao que en leturas
soy redondo como jota;
no avergüence mi redota,
pues con claridá le digo:
no me gusta que conmigo
naide juegue a la pelota.

Es buena ley que el más lerdo
debe perder la carrera;
ansi le pasa a cualquiera,



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 116 ~

cuando en competencia se halla
un cantor de media talla
con otro de talla entera.

Al elaborar este desenlace, Hernández impone retóricamente un saber letrado 
en un contexto de oralidad, enalteciendo un conocimiento al que un negro, en la 
Argentina rural de la época, difícilmente habría podido acceder. El resultado del 
enfrentamiento, más allá de su dimensión lúdico-poética y de su función en el relato, 
refuerza una jerarquía racializada del saber y, con ella, una representación simbólica 
del blanqueamiento vinculado al progreso, la alfabetización y la pertenencia al proyecto 
moderno del Estado-nación.

El segundo ejemplo analizado tiene como protagonista a Santos Vega, un gaucho 
cantor envuelto en un halo de misterio, convertido con el tiempo en uno de los íconos más 
representativos de la historia cultural rioplatense, en particular por la leyenda que narra 
su célebre payada con el Diablo. Si bien existen múltiples versiones de esta historia, me 
centraré, por su relevancia y amplia difusión, en la que legó Rafael Obligado en su poema 
homónimo, publicado de manera íntegra en 1906. Aquí, Santos Vega es presentado como 
un gaucho invencible en el arte de la payada, pero su destino cambia al enfrentarse a un 
desconocido contrincante llamado Juan Sin Ropa, un inmigrante que desembarca en la 
Argentina en el marco de las grandes olas migratorias procedentes de Europa. Obligado 
describe el canto del forastero como el grito glorioso del progreso y de la ciencia, que 
marca un parteaguas entre una edad que se desmorona y otra que honra la tierra con el 
arado y la habita de manera sedentaria (Obligado, 2005: vv. 491-510):

Era el grito poderoso
Del progreso, dado al viento;
El solemne llamamiento
Al combate más glorioso.
Era, en medio del reposo
De la Pampa ayer dormida,
La visión ennoblecida
Del trabajo, antes no honrado;
La promesa del arado
Que abre cauces a la vida.

Como en mágico espejismo,
Al compás de ese concierto,
Mil ciudades el desierto
Levantaba de sí mismo.
y a la par que en el abismo
Una edad se desmorona,
Al conjuro, en la ancha zona
Derramábase la Europa,
Que sin duda Juan Sin Ropa
Era la ciencia en persona.

La aparición de Juan Sin Ropa coincide simbólicamente con el derramarse de 
Europa en las pampas dormidas, concebidas como territorios improductivos y vacíos, 
que, desde la mirada de colonos criollos y extranjeros, el gaucho y el indígena no sabían 
aprovechar ni trabajar. Desde la perspectiva del gaucho, connotado racialmente como 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 117 ~

mestizo, la improvisación del forastero, con su carga de racionalidad y modernidad, se 
torna inaccesible: adquiere un tono sobrenatural, incluso demoníaco. Santos Vega es 
vencido en su propio terreno, en el ejercicio del arte que mejor lo caracteriza, ya que, para 
la tradición decimonónica argentina, la payada constituye el canto natural del gaucho. No 
se trata solo de una derrota poética, sino de una muerte simbólica y literal: Santos Vega 
es vencido y desaparece. «Ni aun cenizas en el suelo, / de su cuerpo quedaron», afirman 
los testigos del duelo, todos gauchos como él (Obligado, 2005: vv. 541-550). La escena 
se carga así de una fuerte densidad alegórica: en la derrota del gaucho se representa el 
ocaso de un sujeto nacional tradicional, desplazado por un nuevo ideal moderno, blanco 
y europeo, al que se le asigna la promesa del futuro.

Ni aun cenizas en el suelo
De Santos Vega quedaron,
y los años dispersaron
Los testigos de aquel duelo;
Pero un viejo y noble abuelo,
Así el cuento terminó:
- «Y si cantando murió
Aquel que vivió cantando,
Fue, decía suspirando,
Porque el diablo lo venció».

El tercer ejemplo, de amplia circulación en las llanuras pampeanas, narra el duelo 
acaecido en Curicó (Chile) entre el invencible Taguada y el hacendado español Javier 
de la Rosa. Existen diversas versiones de esta leyenda, en las que resulta especialmente 
significativa la connotación étnica de Taguada: mayoritariamente identificado como 
mulato, en algunas ocasiones ha sido descrito como negro, indio o mestizo, lo que puede 
interpretarse como una evidente encarnación de la otredad. El desenlace, también en este 
caso, es inquietante: en una paya estructurada según el esquema clásico de preguntas y 
respuestas, Taguada no logra responder tres interrogaciones consecutivas sobre contenidos 
bíblicos, pierde el duelo y se suicida. A continuación, se presentan los desenlaces de dos 
de las versiones publicadas (Plath, 1973: 166-167):

A una hora de camino del lugar de la lucha, sobre una pequeña eminencia, el indio, que 
después del torneo no había pronunciado una sola palabra, pareció balbucir, sus piernas 
se doblaron y cayó en el suelo como un cadáver. Los que le acompañaban trataron de 
levantarlo, pero fue imposible. El indio se había clavado un puñal en el corazón y estaba 
muerto.

Versión de Adolfo Valderrama

Era la noche de San Juan, lo hallaron ahorcado, colgado de un árbol. Más allá su gui-
tarra muda para siempre, con todas las cuerdas cortadas a puñal.

Versión de Oreste Plath

Es importante señalar que la escritura, recopilación y difusión de estos relatos es 
contemporánea a los llamados procesos de colonización interna, que incluyeron, entre 
otros aspectos, una cruenta guerra expansionista contra las poblaciones indígenas y la 
progresiva repoblación de sus territorios por inmigrantes europeos. Se trata de procesos 
complejos, que no corresponde desarrollar en esta instancia, pero que han sido analizados 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 118 ~

en detalle en mi tesis doctoral (Isolabella, 2022). No obstante, lo expuesto hasta aquí 
permite identificar con claridad un patrón que justifica el enfoque comparativo adoptado: 
en todos estos desafíos poéticos, cuando se enfrentan dos personajes connotados 
racialmente, el vencedor es siempre el blanco o el de tez más clara.

Estos tres ejemplos evidencian cómo, en el imaginario rioplatense de fines del 
siglo xix y principios del xx, la confrontación poética entre personajes connotados 
racialmente suele resolverse de forma que refuerza jerarquías raciales preexistentes. 
En todos los casos, el personaje blanco —o el que encarna un ideal de blanquitud— se 
impone sobre aquel que representa la otredad racial o étnica. Este patrón no solo pone 
de manifiesto una dimensión ideológica de las representaciones de la payada, sino que 
plantea interrogantes sobre la función de estos relatos en los procesos de construcción de 
identidades nacionales. A continuación, me propongo examinar si una lógica similar puede 
rastrearse en el repertorio de las pelejas nordestinas de la literatura de cordel brasileña.

3. Pelejas nordestinas: una aproximación cuantitativa

A partir de lo observado y de mi encuentro con algunas referencias que apuntan 
a importantes continuidades con historias semejantes procedentes de otras tradiciones 
continentales, decidí ampliar mi investigación a la rica tradición de la literatura de 
cordel brasileña. En este contexto, el término peleja remite a la representación escrita 
de un diálogo en versos entre dos poetas improvisadores (raramente tres o más), que se 
desarrolla en el marco de una cantoria de viola o repente, denominación que recibe esta 
práctica de canto alterno en el Nordeste de Brasil. Aunque los hechos narrados pueden 
inspirarse en acontecimientos y personajes reales, es importante subrayar que no se trata 
de registros documentales de cantorias efectivamente ocurridas1, sino de creaciones 
literarias que integran la clase temática de las pelejas, una de las más emblemáticas dentro 
de la tradición de los folhetos2 nordestinos3.

1 «Ao produzir pelejas, o escritor de folhetos toma por base muitas das modalidades poéticas do repente, 
tendo como personagem cantadores reais ou fictícios e, como cenário, a cantoria. Não obstante, estas não 
devem ser confundidas com o improviso. Ruth Brito Lêmos Terra, em sua fundamental Memória de lutas: 
literatura de folhetos no Nordeste (1893-1930) (São Paulo, Global, 1983), denomina desafios reais os que 
ocorrem na cantoria, alertando para as diferenças entre estes e as pelejas ou desafios escritos: “Os desafios 
escritos podem basear-se em desafios reais, escritos posteriormente por um dos contendores ou por um outro 
poeta; estes acontecidos não reproduzem fielmente o encontro entre os cantadores, neles são desenvolvidos 
apenas alguns dos temas-chaves. […] os desafios “imaginários”, mais frequentes, são inventados pelos 
poetas, tendo como protagonistas cantadores famosos do passado, adversários fantasiosos ou mesmo poetas 
contemporâneos do autor”» (Ayala, 1988: 16). «Al componer pelejas, el escritor de folhetos  toma como 
base muchas de las modalidades poéticas del  repente, teniendo como personajes a cantadores reales o 
ficticios y, como escenario, la cantoria. No obstante, estas no deben confundirse con la improvisación. Ruth 
Brito Lemos Terra, en su obra fundamental Memória de lutas: literatura de folhetos no Nordeste (1893-
1930) (São Paulo, Global, 1983), denomina ‘desafíos reales’ a los que ocurren en la cantoria, advirtiendo 
sobre las diferencias entre estos y las pelejas o ‘desafíos escritos’: “Los desafíos escritos pueden basarse 
en desafíos reales, escritos posteriormente por uno de los contendientes o por otro poeta; estos relatos no 
reproducen fielmente el encuentro entre los cantadores, sino que desarrollan solo algunos de los temas 
clave. […] Los desafíos ‘imaginarios’, más frecuentes, son inventados por los poetas, teniendo como 
protagonistas a cantadores famosos del pasado, adversarios ficticios o incluso poetas contemporáneos del 
autor”». Todas las traducciones de citas de este artículo son de mi autoría.

2 Librillo de 8 a 16 páginas que puede contener pelejas o poemas de carácter periodístico (Abreu, 1999: 113).
3 En su tesis doctoral, Maria Elizabeth Baltar Carneiro de Albuquerque (2011) discute de manera 

crítica las diversas propuestas existentes para la clasificación del cordel en Brasil y presenta una propia 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 119 ~

En algunas ocasiones, esta situación performática recibe también el nombre 
de discussão, duelo, debate o desafio (Ayala, 1988: 16; Albuquerque, 2011: 159-163), 
términos que aluden de manera inequívoca a la confrontación entre sus protagonistas. 
De hecho, en las investigaciones dedicadas a este tipo de tradiciones, la confrontación 
se ha destacado como uno de los aspectos más enfatizados. Sin embargo, a pesar de 
su importancia indiscutible, centrar la atención en el enfrentamiento de manera acrítica 
puede dar lugar a sesgos analíticos y a clichés que, aunque frecuentes, no dejan de 
ser deletéreos. Por ejemplo, en su estudio temático de 76 pelejas pertenecientes a los 
fondos del Centro de Documentação em Literatura Popular de la Universidade Federal 
da Paraíba, Dias, Belisario y Albuquerque (Dias et al., 2013) identificaron 82 temas, 
entre los cuales la confrontación destaca como el más recurrente, mientras que se omite 
cualquier mención a la resolución de los conflictos y a la colaboración entre los poetas, 
cuya presencia es insoslayable. Aunque no pretendo restar importancia al componente 
agonístico que caracteriza y define a estos géneros, considero imprescindible analizarlo 
en su relación con los aspectos solidarios que también lo articulan4.

En el corpus de folhetos que he comenzado a analizar, perteneciente al Centro 
Nacional de Folclore e Cultura Popular de Brasil (CNFCP), tras un estudio preliminar se 
observa que, de un total de 208 pelejas5, 174 concluyen diluyendo la confrontación: 47 de 
ellas sancionan el empate de forma manifiesta, mientras que las restantes (127) lo hacen de 
manera implícita6. La victoria de uno de los improvisadores ocurre solo en 34 ocasiones. 
Por lo tanto, como se puede observar, el tema más recurrente no es la confrontación en 
sí, sino la escenificación de una confrontación que culmina en una resolución marcada 
por el equilibrio de fuerzas. La exacerbación de la competitividad —es decir, cuando esta 
culmina en la victoria de uno de los contendientes— solo se manifiesta en el 16% de los 
casos, y es este reducido corpus de pelejas el que constituye mi objeto de investigación. 
A la luz de estos datos, cabe preguntarse si las que terminan con la victoria de uno de sus 
protagonistas presentan características particulares. Para ello, es necesario introducir un 
segundo elemento en mi análisis: la presencia de marcadores raciales.

Desde hace varias décadas, la literatura de cordel brasileña ha sido objeto de 
investigaciones con perspectivas analíticas transdisciplinares que abarcan, entre otras 
cuestiones, lecturas históricas en las que la temática racial desempeña un papel central 

y original que se subdivide en 27 clases temáticas. Para ello, estudia 1250 publicaciones de 345 autores 
pertenecientes a la colección del Centro de Documentação do Programa de Pesquisa em Literatura Popular 
de la Universidade Federal da Paraíba, lo que representa el 25% del fondo, que en ese entonces contaba 
con 5000 ejemplares de 1073 autores diferentes. La incidencia de las Pelejas en el corpus estudiado es del 
6.1%, superado tan solo por las clases temáticas Conto (6.7%) y Político e Social (6.2 %) (Albuquerque, 
2011: 188).

4 Es decir, creo que el agonismo que constituye y define a estos géneros abarca tanto elementos 
competitivos de desafío como solidarios de colaboración.

5 Se trata del número total de pelejas que pude identificar en el repositorio digital (http://acervosdigitais.
cnfcp.gov.br) tras una primera criba. De estas, 176 son de autoría única y pertenecen a 93 autores diferentes, 
a las que se suman 19 pelejas de autoría compartida y otras 13 en las que la autoría no está especificada en 
el folheto. Es posible que estos números puedan variar ligeramente tras el estudio cualitativo de las pelejas. 
Remito al listado final para mayor información.

6 Por ejemplo, en algunos casos los poetas solicitan interrumpir el duelo amparándose en el cansancio 
o en la imposibilidad de superar al adversario, aunque siempre destacando que no han sido derrotados. En 
otros, el público o un narrador externo sugiere un equilibrio entre los contendientes sin mencionarlo de 
manera directa.

http://acervosdigitais.cnfcp.gov.br
http://acervosdigitais.cnfcp.gov.br


M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 120 ~

(Moura, 1976; Lessa, 1982; Díaz, 1988; Maxado, 1994; Costa, 2016; Iumatti, 2012, 
2014 y 2020). Se trata de aproximaciones muy necesarias, especialmente en un contexto 
sociocultural tan rico como el del Nordeste de Brasil, que se caracteriza por un alto 
porcentaje de población amerindia y afrodescendiente. Todo ello ha producido —y sigue 
produciendo— conflictos que sería simplista resumir en pocas palabras, para los cuales 
remito a la bibliografía de referencia (entre otros, Beattie, 2001 y Abreu, 2017). Lo que me 
interesa destacar aquí es que dichos conflictos aparecían constantemente en las cantorias 
que se producían entre blancos y no blancos (hasta donde alcanza mi conocimiento, 
casi siempre negros o mulatos), especialmente entre finales del siglo xix y principios 
del xx7. Cabe suponer, por lo tanto, que estas dinámicas también son observables en 
las narraciones de pelejas en los folhetos, aunque, como es de esperar en un género tan 
prolífico y longevo, la cuestión racial se presenta de maneras muy diferentes dependiendo 
de la fecha de escritura o de la identidad de su autor o recopilador, entre otros factores 
(Costa et al., 2008).

En este sentido, la mayoría de las investigaciones realizadas en Brasil se enfocan, 
por un lado, en el análisis de los discursos étnico-raciales presentes en la literatura de 
cordel más antigua (Gomes, 2012; Lacerda, 2014) y en la necesidad de recuperar este 
acervo con fines educativos para fomentar la conciencia crítica de la población desde 
edades tempranas (Cerrao, 2022). Por otro lado, se presentan análisis centrados en 
obras más recientes, en los que se evidencia su carácter subversivo y su potencial como 
herramientas educativas positivas (Bora, 2007; Gomes y Lucena, 2008; Cabral et al., 2022). 
Mi lectura analítica se diferencia de la bibliografía existente por su enfoque comparativo 
de ámbito iberoamericano. Desde mi perspectiva, los hallazgos más interesantes en este 
campo surgen al cruzar las pelejas que definen a un vencedor con aquellas que presentan 
marcadores raciales explícitos y consistentes.

El corpus analizado incluye 38 enfrentamientos poéticos en los que al menos 
uno de los protagonistas es racializado, lo que conforma el 18% del total8. Se trata de 

7 Escribe Germana Guimarães Gomes (2012: 87): «No destaque ao aparato discriminatório sobre os 
negros nas cantorías, inúmeros foram os temas abordados no final do século xix e início do século xx 
acerca dessa conjuntura. Segundo Abreu (1999), os defeitos físicos, a cor de pele, os vícios e as diferentes 
formas de sociabilidade, foram temas naturalmente explorados pelos cantadores “brancos”. “Os negros 
então, recém saídos da escravidão ou ainda escravos, eram duramente alvejados nos desafios e respondiam 
com maravilhosa agilidade mental, aparando os golpes e dando otros de não menor eficacia” (Abreu, 1999, 
p. 157). Apontando também essa premissa, Lessa (1982) afirma ser inevitável nas lutas poéticas que tinham 
a participação de cantadores negros, a alusão a cor, bem como a lembrança do estado subalternizado destes 
com a escravidão (Lessa, 1982, p. 21)». «En el marco del aparato discriminatorio contra los negros en 
las cantorias, numerosos fueron los temas abordados a finales del siglo xix y comienzos del siglo xx en 
torno a esta situación. Según Abreu (1999), los defectos físicos, el color de piel, los vicios y las distintas 
formas de sociabilidad fueron temas naturalmente explotados por los cantadores ‘blancos’: “Los negros, 
entonces, recién salidos de la esclavitud o aún esclavizados, eran duramente atacados en los desafíos y 
respondían con una maravillosa agilidad mental, esquivando los golpes y devolviendo otros no menos 
efectivos” (Abreu, 1999, p. 157). Reforzando esta misma idea, Lessa (1982) sostiene que en las luchas 
poéticas donde participaban cantadores negros era inevitable la alusión al color de piel, así como la 
evocación de su condición subalterna ligada a la esclavitud (Lessa, 1982, p. 21).

8 Se han incluido únicamente las pelejas en las que la racialización es evidente, excluyendo aquellas 
protagonizadas por un cantor cuya identidad no blanca es conocida, pero no explicitada en el folheto. Cabe 
señalar, además, que en algunos casos se han contabilizado distintas versiones de una misma peleja —a 
veces idénticas, aunque no siempre— publicadas bajo diferentes autorías. En una segunda fase de esta 
investigación, será necesario revisar los datos presentados a la luz de un análisis cualitativo más detallado.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 121 ~

un aspecto especialmente relevante si se considera que, en la poética de los folhetos, se 
suele evitar la descripción o connotación física de los protagonistas, salvo cuando esta 
es significativa para el desarrollo de la narración9. De estos, 32 ocurren entre un blanco 
y un no blanco, y 6 entre dos improvisadores no blancos. Si bien en esta aproximación 
cuantitativa al corpus no se ha especificado en detalle la identidad étnico-racial de los no 
blancos ni la interseccionalidad de sus identidades, tarea que se emprenderá en una fase 
más avanzada y cualitativa de la investigación, se puede destacar que 9 de estos desafíos 
racializados tienen como protagonista a una mujer. En dos casos se trata de mujeres 
blancas (quienes suman una victoria y una derrota contra hombres no blancos), mientras 
que, en los otros siete, se trata de mujeres no blancas (quienes pierden en 4 ocasiones y 
empatan en otra contra hombres blancos, y suman dos empates en desafíos con hombres 
no blancos).

Más en general, llama la atención que, de los 34 desafíos que culminan con la 
victoria de uno de los improvisadores, 22 se producen entre un blanco y un no blanco, 11 
entre cantores no connotados racialmente y 1 entre dos no blancos. Teniendo en cuenta 
que las pelejas racializadas representan el 18% del corpus analizado y que, de estas, 
más de la mitad tematizan un enfrentamiento entre un blanco y un no blanco, resulta 
evidente que en el género se plasma un interés por exacerbar la competición en las pelejas 
interraciales. Estas, en la abrumadora mayoría de los casos (20, el 91%), culminan con la 
victoria del blanco. De las dos ocasiones en que el no blanco gana (9%), una corresponde 
a un enfrentamiento con una mujer, lo que podría evidenciar sesgos machistas, mientras 
que la otra, una peleja reciente (Peleja entre o Coronel Junqueira e o Negro Enedino, 
publicada por William José Gomes Pinto en 2001), tiene como objetivo combatir de 
manera explícita el racismo en la sociedad brasileña contemporánea al enfrentar a un 
supremacista blanco con un improvisador no blanco. En la Tabla 1, 2, 3 y 4 se ofrece una 
síntesis del análisis cuantitativo presentado.

Tabla 1. Estadística de los resultados de las pelejas analizadas.

Vencedor Empate Sin definir Total
34 (16%) 47 (23%) 127 (61%) 208

9 Escribe Abreu (1999, 116): «Buscando compor uma “história desembaraçada”, os poetas evitarão o 
acúmulo de personagens, acompanhando apenas as atitudes dos protagonistas das tramas. Não é habitual 
encontrarem-se personagens secundários envolvidos em tramas paralelas. Descrições detalhadas de 
ambientes, paisagens, fisionomias, estados de espírito tampouco são benvindas, assim como evitam-se 
intervenções digressivas do narrador. Ou seja, qualquer elemento que possa desviar a atenção do fluxo 
central da ação será excluído, pois desrespeita o princípio da oração, segundo o qual uma narrativa deve 
apresentar, de forma articulada, o desdobramento de uma única questão». «Buscando componer una 
“historia despejada”, los poetas evitarán la acumulación de personajes, siguiendo únicamente las acciones 
de los protagonistas de las tramas. No es habitual encontrar personajes secundarios involucrados en tramas 
paralelas. Tampoco se favorecen las descripciones detalladas de ambientes, paisajes, fisionomías o estados 
de ánimo, del mismo modo que se evitan las intervenciones digresivas del narrador. Es decir, cualquier 
elemento que pueda desviar la atención del flujo central de la acción será excluido, ya que contraviene 
el principio de coherencia narrativa, según el cual una narrativa debe presentar, de manera articulada, el 
desarrollo de una única cuestión».



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 122 ~

Tabla 2. Estadística de la racialización de las pelejas.

Racializadas No racializadas Total
38 (18%) 170 (82%) 208

Tabla 3. Estadística de las pelejas protagonizadas por improvisadores racializados y 
de sus resultados.

Blanco vs No Blanco No Blanco vs No Blanco Total
32 (84%) 6 (16%) 38

Gana Blanco Gana No Blanco Sin Vencedor Vencedor Sin Vencedor
20 (63%) 2 (6%) 10 (31%) 1 (17%) 5 (83%)

Tabla 4. Estadística de la composición racial de las pelejas que terminan con un vencedor.

Sin referencias raciales Blanco vs No Blanco No Blanco vs No Blanco Total
11 (32%) 22 (65%) 1 (3%) 34

Gana el 
Blanco

Gana el  
No Blanco

20 (91%) 2 (9%)

4. Pelejas racializadas: primera aproximación analítica

De manera análoga a lo que ocurre en el área rioplatense, en Brasil el período 
histórico considerado se ve marcado por una serie compleja de eventos que incluyen, 
entre otros, la modernización del país en el contexto de un racismo de Estado que se 
manifiesta en discursos médicos, eugenistas e higienistas, los cuales inciden directamente 
en la política y la cultura, como se observa en las disputas que abarcan aproximadamente 
el período 1870-1930. Estos discursos se caracterizan por promover la eliminación de los 
componentes sociales no blancos celebrando su muerte o, alternativamente, persiguiendo 
su paulatina extinción mediante políticas migratorias que favorecieran un mestizaje con 
poblaciones eurooccidentales, con el fin de lograr el blanqueamiento de la población10. En 
el caso de la literatura de cordel y, en particular, de las pelejas, todo esto se cristaliza en la 
representación negativa de los cantadores negros, quienes son presentados con frecuencia 
como figuras demoníacas y deshumanizadas, agredidos verbalmente y desautorizados en 
sus saberes, con el propósito de establecer fronteras étnico-raciales firmes.

Se podría objetar que las descalificaciones y los insultos son característicos del 
género, tal como ocurre en muchas tradiciones de diálogos poéticos o verbal duels, y 

10 En general, estos discursos atraviesan todas las regiones del continente americano, más allá de las 
particularidades que puedan manifestarse en cada caso. Como se mencionó para el ámbito rioplatense, no es 
pertinente profundizar aquí en estas cuestiones, que serán trabajadas con mayor detalle en la continuación 
de esta investigación. En el caso de Brasil, y en particular de la región nordestina, la contextualización 
ofrecida por Germana Guimarães Gomes en su tesis (2012) constituye un buen punto de partida. Además 
de las referencias ya citadas, conviene destacar también los trabajos de Schwarcz (1999; 2013 y 2022) y 
Botelho y Schwarcz (2013).



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 123 ~

que, desde esta perspectiva, constituyen una muestra de colaboración y aceptación de las 
normas que rigen a la performance. Comparto esta objeción y reconozco la necesidad 
de evitar la exaltación de la confrontación y de la hostilidad que, en parte, define a estos 
géneros, ya que, con demasiada frecuencia, ha conducido a la invisibilización de los 
procesos colaborativos que, al mismo tiempo, los atraviesan y constituyen11. No obstante, 
y en consonancia con lo señalado anteriormente, el análisis de los descalificativos 
empleados por los poetas al componer o recrear desafíos interétnicos e interraciales 
permite identificar algunos de los prejuicios dirigidos sistemáticamente contra personas 
etiquetadas como no blancas que circulaban en la sociedad de la época. Este conjunto de 
elementos, sumado al análisis cuantitativo aquí presentado, permite delinear con claridad 
la jerarquización identitaria que operaba en el Brasil de entonces y, por extensión, en el 
repertorio analizado.

Todas estas cuestiones corren el riesgo de pasar inadvertidas si no se afina el 
enfoque teórico-metodológico de la investigación. Por ejemplo, en un artículo de Dias 
et al. (2013), en el que se propone una clasificación temática de los contenidos de las 
pelejas, las referencias raciales aparecen bajo el rótulo genérico de prejuicios, lo que, a 
mi entender, reduce la cuestión en exceso: también se manifiestan prejuicios hacia los 
ciegos o las mujeres, entre otros, pero cada uno de estos grupos presenta características 
específicas que sería conveniente analizar por separado. En este sentido, y a pesar de 
mis discrepancias con algunas interpretaciones avanzadas por Carlos Nogueira y John 
Rex Amuzu Gadzekpo (2017 y 2021), se puede rescatar su acierto al poner el foco en la 
multiplicidad y multidireccionalidad de las discriminaciones que atraviesan el género, 
aunque los autores no siempre parecen dimensionar suficientemente, y en consonancia con 
el contexto histórico en el que esta se enmarca, la jerarquización racial que lo articula12. 
Además, algunas de sus consideraciones parecen debilitarse ante una perspectiva 
comparativa en la que es posible apreciar continuidades transnacionales en el tratamiento 
de la voz del no blanco, cuestiones que me resulta imposible desarrollar aquí y de las que 
me ocuparé en futuras publicaciones.

Por otra parte, es posible apreciar esta jerarquización racial también mediante el 
análisis de los poemas que se componían para ser declamados durante las cantorías de pie 
de parede. En ellos, con frecuencia, se trata de manera caricaturesca al campesino caboclo, 
término con el que en Brasil se hace referencia al mestizaje entre europeo y amerindio 
(Silva, 2021: 221). Asimismo, conviene rescatar lo que afirma Franklin Maxado con 
respecto a la práctica contemporánea de canto improvisado nordestina (citado en Cabral 
et al., 2022: 157-158):

«Muchos cantadores no gustan de, e incluso se niegan a, enfrentarse en pelejas 
con colegas negros o mujeres. El prejuicio era más común en el pasado». […] En este 
contexto, el racismo se difundió ampliamente a través del género, que tendía a cristalizar 

11 Para una discusión crítica de estas cuestiones ver, entre otros, Pagliai (2010) e Isolabella (2012 y 
2021).

12 Un ejemplo de ello se observa en el análisis de la peleja entre el Cego Aderaldo y Zé Pretinho, 
en la que Aderaldo, que es blanco, derrota a Pretinho (Nogueira y Amuzu Gadzekpo, 2017). Según los 
autores, esta victoria reforzaría su hipótesis de que las pelejas son un género en el que suele imponerse el 
cantor menos privilegiado, ya que, en su interpretación, el negro Pretinho ocuparía una posición superior 
a la del ciego. Si bien considero fundamental analizar las identidades enfrentadas desde una perspectiva 
interseccional y relacional, esta lectura no parece dimensionar adecuadamente la deshumanización que 
sufrieron los esclavos africanos y sus descendientes en la época en que se publicó la cantoria (1916).



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 124 ~

el estereotipo del negro como una «raza inferior y malintencionada, ideal solo para el 
trabajo y el castigo. Dotado de gran fuerza física, pero sin inteligencia. Lleno de picardía 
y brujería [...]». Además, «[identifican] al diablo de la catequesis jesuítica con el negro. 
Lo pintan de negro. De este modo, propagan los prejuicios de que el negro es un criminal 
o que es el perro del infierno. Que el negro no tiene educación ni aptitud para ella [la 
literatura de cordel]» (Maxado, 2011: 114).

A pesar de lo expuesto, no cabe duda de que las pelejas también constituyen un 
espacio fértil para analizar la resistencia de los no blancos, quienes, en el marco de las 
cantorías y sus representaciones, han desplegado estrategias de rebeldía para contrarrestar 
esos discursos. Si bien estas cuestiones son fundamentales, su análisis presenta retos 
metodológicos significativos. No es este el espacio para profundizar en ellos, pero una 
posible vía para recuperar la voz de los no blancos en este repertorio es el estudio crítico 
de los textos13. En las distintas transcripciones de la poesía oral, es posible que se hayan 
filtrado fragmentos que, de alguna manera, preservan las voces de sus protagonistas, 
quienes no solo han experimentado en carne propia los estigmas discriminatorios, sino 
que también han luchado contra ellos. Estas cuestiones forman parte de mi investigación 
y, en los últimos años, han sido objeto de debate en diversos estudios (entre otros, Iumatti, 
2017 y 2020; Alves de Lima, 2021 y Ananias, 2023).

Volviendo al análisis preliminar de los folhetos, entre las historias más célebres 
se encuentran varias versiones de desafíos con el Diablo, en las que este suele aparecer 
representado como un ser horrendo, mezcla de varios animales, y de piel negra 
(Imagen 1). En estos relatos, el Diablo es vencido por un improvisador blanco mediante 
rezos o invocaciones a santos católicos, hasta lograr su desaparición. Es importante 
destacar que, en la mayoría de los casos, el improvisador blanco no lo interpela con 
los nombres tradicionales que recibe el Diablo en la cultura popular, sino que lo llama, 
sistemáticamente, Negro. La más famosa de estas historias es, sin duda, la Peleja de 
Manoel do Riachão com o Diabo, cuyo desenlace se cita a partir de un folheto publicado 
bajo la autoría de João Martins de Athaide14:

O negro olhou Riachão
Com olhos de um cão danado
Riachão gritou: Jesus!
Homem Deus sacramentado
Valha-me a virgem Maria
A mãe do verbo encarnado.

O negro soltando um grito
Dalí desapareceu
De uma catinga de enxofre

13 Entre otras cuestiones, será importante diferenciar entre la recreación, por parte de un autor ajeno, de 
una cantoría real que ha pasado a la historia; la recreación, por parte de uno de sus protagonistas, de una 
cantoría que este ha llevado a cabo con otro cantador; la narración de encuentros ficticios entre cantadores 
afamados, incluso de épocas diferentes; y las que narran encuentros entre el autor del folheto o cantadores 
legendarios y personajes ficticios, ya sean humanos o sobrehumanos. Considero imprescindible tener en 
cuenta estas variables a la hora de analizar la cuestión racial, pues de ellas van a depender, en parte, las 
sociabilidades que se están recreando.

14 En ocasiones, escrito con y: Athayde.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 125 ~

A casa toda se encheu,
Os cães oivaram na rua
O chão da casa tremeu.

Riachão ficou cismado
Com a cantor desconhecido
Que quando escutava um
Tomava logo sentido,
O seu primeiro repente
Era a Deus oferecido15.

Estas narraciones evidencian importantes continuidades con la tradición del 
Cono Sur. Por una parte, en la deshumanización del personaje no blanco, cuyo nombre 
permanece desconocido, como en el caso del  Moreno  que enfrenta a Martín Fierro. 
Por otra, en la exaltación del binomio blanco-católico frente al negro-pagano, visible 
también en la payada entre Taguada y Javier de la Rosa. Además, la presencia del Diablo 
introduce una línea de análisis particularmente fértil desde una perspectiva comparativa, 
al permitir establecer vínculos con la historia de Santos Vega y, más ampliamente, con las 
múltiples representaciones del Diablo en las narrativas populares americanas. En estas, 
su pigmentación varía: a veces es blanco, otras no blanco, dependiendo del perfil del 
protagonista. O, para decirlo con las palabras del propio Moreno (Hernández 2008: vv. 
4067-4068 de La Vuelta): “Pinta el blanco negro al diablo / y el negro blanco lo pinta”. 
No obstante, en el caso específico que aquí se analiza, las variaciones en la pigmentación 
del Diablo no modifican el sentido de las historias, en las que la figura blanca sigue 
representando el ideal aspiracional y hegemónico.

Otra peleja muy conocida narra el enfrentamiento entre Cego Aderaldo y Zé 
Pretinho, en el que triunfa Aderaldo, quien es blanco. A partir de este desafío se ha 
conformado una saga interesante, compuesta por folhetos de diferentes épocas y autores 

15 «El negro miró a Riachão / con ojos de perro rabioso / Riachão gritó: ¡Jesús! / ¡Hombre-Dios 
consagrado! / ¡Ampárame, Virgen María, / madre del Verbo Encarnado! / El negro, lanzando un grito, / 
de allí mismo desapareció. / Un hedor de azufre rancio / la casa entera invadió. / Los perros aullaron en la 
calle, / el suelo de la casa tembló. / Riachão quedó desconfiado / con el cantor desconocido. / Que cuando 
escuchaba uno, / reaccionaba de inmediato. / Su primer repente / era a Dios ofrecido».

Imagen 1. Collage de portadas de pelejas con el Diablo.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 126 ~

(Imagen 2). En estos relatos, tanto Aderaldo como alguno de sus descendientes se enfrentan 
a algún familiar de Pretinho, y el desenlace se repite: en todos ellos gana el blanco. El 
elemento que termina por definir la contienda es, sistemáticamente, la incapacidad del 
personaje no blanco para pronunciar correctamente un trabalenguas, lo que señala su 
dominio insuficiente de la lengua portuguesa. Este detalle presenta elementos análogos 
a la limitación que manifiesta el Moreno de Hernández para acceder a la lectoescritura, 
reforzando así la asociación entre blanquitud y acceso privilegiado al saber normativo. 
A continuación, se cita el final de la Peleja de Zé Pretinho com o Cego Aderaldo en un 
folheto de autoría de Firmino Teixeira do Amaral:

C - Amigo José Pretinho
eu nem sei o que será
de você depois da luta
você vencido já está
quem a paca cara compra
paca cara pagará.

P - Cego eu estou apertado
que só um pinto no ovo
estas cantando aprumado
e satisfazendo o povo
mas esse tema da paca
por favor diga de novo.

C - Disse uma vez digo dez
no cantar não tenho pompa
presetemente não acho
quem o meu mapa me rompa
paca cara pagará
quem a paca cara compra.

P - Cego teu peito é de aço
foi bom ferreiro que fez
pensei que cego não tinha
no verso tal rapidez
Cego se não é maçada
repete a paca outra vez.

Imagen 2. Collage de portadas de la saga iniciada por Cego Aderaldo y Zé Pretinho.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 127 ~

C - Arre que tanta pergunta
desse preto capivara
não há quem cuspa pra cima
que não çhe caia na cara
quem a paca cara compra
pagará a paca cara.

P -Agora cego me ouça
cantarei a paca já
tema assim é um borrego
no bico de um carcará
quem a caca cara compra
caca cara cacará.
Houve um trovão de risadas
pelo verso do pretinho
capitáo Duda lhe disse
arreda pra lá negrinho
vai descansar o juízo
que o cego canta sozinho16.

16 «C - Amigo José Pretinho, / yo no sé lo que será / de usted después de la lucha, / usted vencido ya 
está: / Quien la paca cara compra, / cara la pagará. / P - Ciego, yo estoy apretado, / que solo un pollito en 
su huevo. / Estás cantando erguido / y satisfaciendo al pueblo, / pero ese tema de la paca, / por favor, dilo 
de nuevo. / C - Lo dije una vez, lo digo diez, / en el cantar no tengo pompa. / Hoy por hoy no encuentro 
/ quien a mi mapa rompa. / La paca cara pagará / quien la paca cara compra. / P - Ciego, tu pecho es de 
acero, / fue buen herrador quien lo hizo. / Pensé que el ciego no tendría / en el verso tal rapidez. / Ciego, si 
no es molestia, / repite la paca otra vez. / C - Vaya, qué tantas preguntas / de este negro capibara. / No hay 
quien escupa hacia arriba / sin que le caiga en la cara. / Quien la paca cara compra, / pagará la paca cara. / P 
- Ahora, ciego, escúcheme, / cantaré la paca ya. / Tema como este es un corderito / en el pico del carancho. 
/ Quien la caca cara compra, / caca cara cagará. / Hubo un estruendo de risas / tras el verso del negrito. / 
El capitán Duda le dijo: / “Vete para allá, negrito. / Vete a descansar el juicio, / que el ciego canta solito”».

Imagen 3. Portada de A primeira peleja de Romano do Teixeira com Inacio da Catingueira.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 128 ~

Finalmente, en algunos relatos los personajes enfrentados están ambos racializados, 
aunque uno de ellos posee una tonalidad de piel más clara. La más emblemática es la 
disputa entre el esclavo negro Inácio da Catingueira y Romano do Teixeira, quien, a 
pesar de ser mulato, se presenta a sí mismo como blanco (Imagen 3). Esta historia, que 
cuenta con múltiples versiones, merecería un análisis más detenido (Lewin, 2007; Alves 
de Lima, 2023). Por ahora, lo fundamental es destacar que, en casi todas ellas, el vencedor 
es Romano, es decir, el más blanco.

5. A manera de conclusión

A falta de un estudio cualitativo más exhaustivo de las pelejas brasileñas, así como 
de una ampliación de los corpus tanto brasileño como rioplatense —incluyendo, por lo 
tanto, al Uruguay—, lo expuesto permite identificar continuidades significativas entre 
ambos repertorios. Estos hallazgos respaldan mis hipótesis iniciales: las representaciones 
de desafíos poéticos improvisados entre cantores blancos y no blancos, escritas y difundidas 
entre los siglos xix y xx, no solo escenifican disputas de honor o chanza, sino que también 
encarnan discursividades identitarias vinculadas a procesos de dominación y blanqueamiento 
racial que ameritan un abordaje comparativo. Este enfoque analítico podría ampliarse al 
caso chileno, dada la circulación de la leyenda de Taguada en tierras pampeanas, y, en 
un sentido más amplio, a otros países americanos con tradiciones consolidadas de canto 
improvisado, como Venezuela, Colombia, México, Puerto Rico o Cuba. Estoy convencido 
de que un estudio comparativo de estos repertorios puede aportar nuevas perspectivas al 
análisis de la literatura oral y popular, así como al estudio del racialismo y del racismo de 
Estado en las Américas, entre otras cuestiones. Estas historias locales, por lo tanto, deben 
ser situadas dentro de diseños globales (Mignolo, 2003), lo que hace imprescindible un 
diálogo sostenido con los aportes del pensamiento decolonial y un estudio atento de los 
contextos histórico-sociales en los que estas manifestaciones se inscriben.

Pelejas identificadas en la colección del Centro Nacional de Folclore e Cultura 
Popular de Brasil

	 1.	� Autor sin especificar. Peleja de Alberto Porfírio com Bentivi Neto.
	 2.	� Autor sin especificar. Peleja de Guriatã de Coqueiro com João Tavares.
	 3.	� Autor sin especificar. A peleja de João Sevirino de Lima com João Tavares.
	 4.	� Autor sin especificar. A peleja do P.T. contra o bicho ditadura e o monstro 

capitalismo.
	 5.	� Autor sin especificar. A segunda peleja de Severino Borges com Severino Ciriaco.
	 6.	� Autor sin especificar. Peleja de Guriata de Coqueiro com Sebasto do Rio Grande.
	 7.	� Autor sin especificar. Peleja de José Severino Cristóvao com Maria do Carmo 

Cristóvao.
	 8.	� Autor sin especificar. Peleja de Mestre Azulao com Bezerra do Ceará.
	 9.	� Autor sin especificar. Peleja de Pedro Aragao com Zé Enfeitado.
	 10.	� Autor sin especificar. Peleja de Pedro Bandeira com Manoel Chudu.
	 11.	� Autor sin especificar. Peleja de Severino Pinto com Antonio Marinho.
	 12.	� Autor sin especificar. Peleja de Zé Cunha com Oliveira.
	 13.	� Autor sin especificar. Peleja virtual entre Américo Gomes (Pb) e José Honório 

(Pe) (A primeira cantoria via INTERNET).
	 14.	� Acaci, José. A peleja do velho com o novo.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 129 ~

	 15.	� Alencar, Antonio Sena. Peleja de Joaquim Jaqueira com Manoel Barra Mansa.
	 16.	� Almofala, Raimundo Ferreira de. Peleja de Raimundo Ferreira de Almofala com 

Mariano José da Silva.
	 17.	� Amaral, Firmino Teixeira do. Peleja de João de Deus com o celebre Diabo Negro.
	 18.	� Amaral, Firmino Teixeira do. Peleja de Zé Pretinho com o Cego Aderaldo.
	 19.	� Amaral, Firmino Teixeira do. Peleja do Cego Aderaldo com Jaca Mole (primo de 

Zé Pretinho).
	 20.	� Araujo, Raimundo Alves de. Peleja de Inácio Cobra-coral com Ricardo Comilao.
	 21.	� Araujo, Raimundo Alves de. Peleja do enterro do frei em Pires Ferreira.
	 22.	� Araujo, Raimundo Alves de. Peleja do padre velho contra as festas dançantes da 

juventude.
	 23.	� Araujo, Raimundo Alves de. Peleja do prefeito pra comprar vereador.
	 24.	� Arêda, Francisco Sales. A malassombrada peleja de Francisco Sales com o «Negro 

Visão».
	 25.	� Astier, Basilio. Peleja de Zé Limeira com o vate Augusto dos Anjos.
	 26.	� Athaide, João Martins de. A peleja de Leandro Gomes com una velha de Sergipe.
	 27.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Antonio Machado com Manoel Gavião.
	 28.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Laurindo Gato com Marcolino Cobra Verde.
	 29.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Manoel Raymundo com Manoel Campina.
	 30.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Patrício com Inácio da Catingueira.
	 31.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Bernardo Nogueira com Preto Limão.
	 32.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Manoel do Riachão com o diabo.
	 33.	� Athaide, João Martins de. Serrador e Carneiro.
	 34.	� Azevedo, Teofilo de. A peleja de Joao Curió e o cantador Isidoro.
	 35.	� Azulão do Norte. Peleja de Azulao do Norte com André Gonçalves.
	 36.	� Barbosa, Lourival. Peleja de Joao Canário com Galdino Cearense.
	 37.	� Barreto, Antonio Carlos de Oliveira y Jotacê Freitas - A peleja internética entre 

dois cabras da peste!
	 38.	� Barreto, Antonio y Creusa Meira. A peleja virtual de uma mulher valente com um 

cabra cismado.
	 39.	� Barros [Jotabarros], João Antonio de. Peleja de Aderaldo filho do cego com 

Alexandre o neto de Zé Pretinho.
	 40.	� Barros [Jotabarros], João Antonio de. Peleja de José Gaspar com Joao de Barros.
	 41.	� Barros [Jotabarros], João Antonio de. Peleja de Otília Soares com Jota Barros.
	 42.	� Barros [Jotabarros], João Antonio de y Téo Azevedo. Peleja de Téo Azevedo com 

Joao de Barros em Martelo Agalopado.
	 43.	� Barros, Leandro Gomes de. Segunda peleja de Romano do Teixeira com Inácio da 

Catingueira.
	 44.	� Barros, Leandro Gomes de. A peleja de Leandro Gomes com una velha de Sergipe.
	 45.	� Barros, Leandro Gomes de. Peleja de Antonio Baptista e Manoel Cabeleira.
	 46.	� Batista, Jota. A peleja de dois mosquitos com um negrao do olho só.
	 47.	� Borges, José Francisco. Peleja de Francisco Buriti com Dedé Pereira do Iguatu.
	 48.	� Braga, Medeiros. Cordel da grande peleja entre Inácio da Catingueira e Romano 

de Mae Agua.
	 49.	� Campos, José de Souza. Peleja de José de Campos com Joao Antonio de Barros.
	 50.	� Carlos, José. Peleja de José Carlos com Manoel Tomaz de Assis.
	 51.	� Carmo, J. do. Peleja do primeiro turno Remo 2 Paissandu 0.
	 52.	� Carvalho, Isael de. A peleja do viagra com o ovo de codorna.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 130 ~

	 53.	� Catunda, Dalinha y Fred Monteiro. A peleja de Dalinha Catunda com Fred Monteiro.
	 54.	� Catunda, Dalinha y Fred Monteiro. Pelejando na web.
	 55.	� Catunda, Dalinha y Rosario Pinto. Fuxico de Mulher. Peleja virtual.
	 56.	� Cavalcante, Rodolfo Coelho. A discussao do padre com a protestante.
	 57.	� Cesario, Severino. Peleja de Severino Milanez e Manuel Clemente.
	 58.	� Carvalho, Lucía Costa. Peleja da Caipora com o Moleque Saci.
	 59.	� D’Almeida (Filho), Manoel. A luta de Zá do Caixao com o Diabo.
	 60.	� D’Almeida (Filho), Manoel. O encontro de Manoel D'Almeida Filho com o Limeira 

da Bahia.
	 61.	� D’Almeida (Filho), Manoel. Peleja de Rodolfo Coelho Cavalcante com Manoel 

D'Almeida Filho.
	 62.	� Daniel, José. Peleja de José Daniel e Gilberto Braga da Silva.
	 63.	� Dantas, Janduhi. Peleja da carta com o e-mail.
	 64.	� Emiliano, Joao Vicente. Peleja de J. Borges com Joao Vicente Emiliano.
	 65.	� Félix, Dodó. Peleja de Dodó Félix com Guriata do Norte.
	 66.	� Sobrinho, Manoel Ferreira. Peleja de Ferreirinha com Apolonio Alves dos Santos.
	 67.	� Ferreira, Antonio. Peleja de Antonio Ferreira com Lourival Bandeira descrevendo 

as cachaças do Brasil.
	 68.	� Galindo, Carlissón. Peleja de Pelé contra Roberto Carlos.
	 69.	� García, Victor Alvim Itahim. A peleja de Boa Voz com o Cantador Misterioso.
	 70.	� Gualberto, Joao. Peleja de Cesar de Mendonça com Chico Casca de Pau.
	 71.	� Gustavo, José. Peleja de José Gustavo com Maria Roxinha da Bahia.
	 72.	� Herminio, José. Peleja de José Pontual com José Hermínio.
	 73.	� Júnior, José Luis. Peleja de José Luis com o Diabo.
	 74.	� Lacerda, Geraldo Moreira de. Peleja do afamado Luciano Carneiro com o Poeta 

Maranhao.
	 75.	� Leite, Francisco. A peleja de Miguel Viola com Chico Leite.
	 76.	� Leite, Henrique Vieira. Peleja de Bush com Bin Laden.
	 77.	� Leite, José Costa. Peleja de Antonio Rocha com Joaquim Pitu.
	 78.	� Leite, José Costa. Peleja de Chiquinho Feijó com Gato Preto de Miracema.
	 79.	� Leite, José Costa. Peleja de Costa Leite com Antonio Americo.
	 80.	� Leite, José Costa. Peleja de Costa Leite com Dila de Caruaru.
	 81.	� Leite, José Costa. Peleja de Geraldo Mousinho com Cachimbinho.
	 82.	� Leite, José Costa. Peleja de Gercina Dalva com Manole Amaro de Melo.
	 83.	� Leite, José Costa. Peleja de Jeronimo do Junqueiro com Zéfinha do Chambocao.
	 84.	� Leite, José Costa. Peleja de Joao Galdino com Joaquim Pitu descrevendo os 

planetas e os signos.
	 85.	� Leite, José Costa. Peleja de José Alves Sobrinho com Otacílio Batista.
	 86.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com a poetisa baiana.
	 87.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Ana Roxinha.
	 88.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Joao Severo.
	 89.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Maria das Dores.
	 90.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Severino Paulino.
	 91.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa Leite com Antonio Klévisson Viana.
	 92.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa Leite com María Quixabeira (A Rainha das 

Pelejas).
	 93.	� Leite, José Costa. Peleja de José do Braço com Ulisse Bahiano.
	 94.	� Leite, José Costa. Peleja de Severino Pereira com Manoel Xudu.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 131 ~

	 95.	� Leite, José Costa. Peleja de Severino Pereira com Manoel Xudu 2º debate.
	 96.	� Leite, José Costa. Peleja de Silvino Pirauá com Inácio da Catingueira.
	 97.	� Leite, José Costa. Peleja de um embolador de coco com o Diabo.
	 98.	� Leite, José Costa. Peleja de Zé Pretinho com Manoel Riachão.
	 99.	� Leite, José Costa. Peleja de Zé Pretinho com Maria Roxinha da Bahia.
	 100.	� Leite, José Costa. Peleja de Zé Pretinho com Patativa do Norte.
	 101.	� Leite, José Costa. Peleja de Chiquinho Feijó com Joel de Laranjais.
	 102.	� Leite, José Costa. Segunda peleja de José Costa com a poetisa baiana.
	 103.	� Lima, Arievaldo Viana. A grande peleja de Joao Corta-Pau com Passarim da 

Redondilha.
	 104.	� Lima, Joao Severo de. Peleja de Joao Severino de Lima com Manoel Camilo dos 

Santos.
	 105.	� Lima, José Tomaz de. Peleja de José Tomaz Lima com o Cabo Vicente Rufino.
	 106.	� Lima, Natanael de. Peleja de Natanael de Lima com Apolonio Alves dos Santos.
	 107.	� Lima, Silvino Piraua de. A primeira peleja de Romano do Teixeira com Inácio da 

Catigueira.
	 108.	� Lima, Sizenando. Desafío de Hebe Camargo com Dercy Goncalves.
	 109.	� Júnior, José Luiz. Peleja de José Luiz com José Alves Sobrinho.
	 110.	� Mata, Sabiá da. Peleja do Povo contra o homem que quer cercar o mundo.
	 111.	� Mattoso, Glauco y Moreira de Acopiara. Peleja virtual de Glauco Mattoso com 

Moreira de Acopiara.
	 112.	� Meira, Creusa y Zé Walter. Desafio Creusa Meira x Zewalter.
	 113.	� Meira, Creusa y Zé Walter. Peleja virtual Creusa Meira x Zewalter.
	 114.	� Meira, Creusa y Sonia Ortega. Cordel na rede social.
	 115.	� Mendes Sobrinho, Joaquim. Peleja de Joames com Gaviao.
	 116.	� Monteiro, Fred y Marco di Aurélio (Dom Capeta). A peleja de Fred Monteiro e 

Dom Capeta.
	 117.	� Motta, Bob. Peleja do Doutor x Matuto.
	 118.	� Mulatinha, Antonio da. A 3ª peleja de Antonio da Mulatinha com o embolador 

Manoel Batista.
	 119.	� Neto, Manoel Messias Belizário. Peleja de Manoel Messias com Francisco 

Carolino.
	 120.	� Neves, Jota das. A peleja do bom cidadao com a maldita gula.
	 121.	� Nordestino, Franklin Maxado. A deferente peleja do Crioulo Doido com Coronel 

Ludugero.
	 122.	� Nordestino, Franklin Maxado. Peleja de Zé Limeira com o Crioulo Doido.
	 123.	� Olegário, Alfredo. A peleja do Mestre Cabeça com o Mestre Binha - Sinhá 

Capoeira -.
	 124.	� Olegário, Alfredo. A peleja do Mestre Cavalieri com o Mestre Gaio.
	 125.	� Olegário, Alfredo. A peleja do Mestre Leopoldina com o Mestre Nestor Capoeira.
	 126.	� Olegário, Alfredo. A peleja do Mestre Negoativo com o Mestre Porrada.
	 127.	� Olegário, Alfredo. A peleja entre os irmaos Cebolinha e Cantador.
	 128.	� Oliveira Barreto, Antonio Carlos de. A peleia do solteiro com o casado.
	 129.	� Pacheco, José. Peleja de um cantador de coco com o Diablo.
	 130.	� Pacheco, José. Peleja de Vicente Sabia com Antonio Coqueiro.
	 131.	� Paula, Francisco Firmino de. A tremenda peleja de Francisco de Paula com 

Joao José.
	 132.	� Paulino, Pedro Paulo. Peleja de dois poetas falando de violencia.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 132 ~

	 133.	� Pavo, Zé do. A peleja do Guerreiro contra a corrupçao e a miséria.
	 134.	� Pereira Sobrinho, Manoel. Peleja de Manoel de Riachão com o Diabo.
	 135.	� Pereira, Wanderlei. Peleja de Joao Sujeira com Maria Limpa Tudo.
	 136.	� Pilô, Clímaco Nardes Pires Neto; Antônio Carlos de Oliveira Barreto y José Walter 

Pires. Peleja a seis maos.
	 137.	� Pinheiro, Sávio. A peleja do Fïgado Valente com Mané Cachacinha.
	 138.	� Pinto, William José Gomes. Peleja entre o Coronel Junqueira e o Negro Enedino.
	 139.	� Piñeiro, Luis da Costa. Peleja de Riachão Sobrinho com José Maneiro.
	 140.	� Pires, José Walter y Antônio Carlos de Oliveira Barreto. Um e-mail respostado.
	 141.	� Pontual, José Pedro. A esmagadora peleja de Joao Vicente Emiliano com José 

Pedro Pontual.
	 142.	� Pontual, José Pedro. Peleja de José Nilton de Oliveira com José Pedro Pontual.
	 143.	� Pontual, José Pedro. A esmagadora peleja de Joao Vicente Emiliano com José 

Pedro Pontual.
	 144.	� Ramos, Joao Crispim. A grande peleja de Joao Crispim Ramos com Caboquinho 

da Bahia.
	 145.	� Ramos, Joao Crispim. Peleja de Joao Crispim Ramos com Rodolfo Coelho 

Cavalcante.
	 146.	� Rinaré, Rouxinol de y Serra Azul. O grande encontro de Camoes com Salomao.
	 147.	� Sales, Dideus y Dalinha Catunda. Diálogo poético.
	 148.	� Santa Helena, Raimundo. Peleja de Santa Helena com Franklin.
	 149.	� Santa Maria, Manoel. Peleja de Zé Sarney com Ulisses Guimaraes.
	 150.	� Santini, Edmilson. Peleja de Acabamundo com Estrella verde da flora.
	 151.	� Santini, Edmilson. Uma peleja entre Deus e o cao no picadeiro.
	 152.	� Santini, Edmilson y Thomas Bakk. Peleja de Papai Noel com Papai Cordel.
	 153.	� Santos, Amaro Quaresma dos. Discussão de Amaro Quaresma com José Batista.
	 154.	� Santos, Antonio Teodoro dos. Peleja de Garrincha com Pelé.
	 155.	� Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Cícero Quaresma com Expedito Ferreira.
	 156.	� Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Severino José com Apolonio Alves dos 

Santos.
	 157.	� Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Zé Limeira com Severino Tempero.
	 158.	� Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Cícero Quaresma com Expedito Ferreira.
	 159.	� Santos (Azulão), José Joao dos. A peleja de Azulao com Palmeirinha.
	 160.	� Santos (Azulão), José Joao dos. A peleja de Azulao com Zé Limeira.
	 161.	� Santos, Manoel Camilo dos. Peleja de Antonio Correia com Manoel Camilo dos 

Santos.
	 162.	� Santos, Manoel Camilo dos. Peleja de Camilo com Silveira.
	 163.	� Santos, Manoel Camilo dos. Peleja de Manoel Camilo com Pedro Simao.
	 164.	� Santos, Manoel Camilo dos. Primeira peleja de Manoel Camilo com Romano 

Elias.
	 165.	� Santos, Manoel Camilo dos. Segunda peleja de Manoel Camilo com Romano Elias.
	 166.	� Santos Lima, Roberto y Manoel Monteiro. Peleja de um poeta do campo com um 

poeta da cidade.
	 167.	� Silva, Caetano Cosme da. Peleja de Ana Roxinha com Maria Roxinha.
	 168.	� Silva, Caetano Cosme da. Peleja de Caetano Cosme com José Monteiro.
	 169.	� Silva, Caetano Cosme da. Peleja de Caetano Cosme com Maria Lavandeira.
	 170.	� Silva, Gonçalo Ferreira da. Peleja de Oscar Alho e Francisco Malagueta.
	 171.	� Silva, João José da. Peleja de Caetano Cosme da Silva com Maria Lavandeira.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 133 ~

	 172.	� Silva, João José da. Peleja de Egídio Lima com Clidenor Varela sobre a Escritura 
Sagrada.

	 173.	� Silva, João José da. Peleja de Severino Borges com a Negra Furaçao.
	 174.	� Silva, João José da. Peleja de Severino Borges com Patativa do Norte.
	 175.	� Silva, João José da. Peleja de Severino Semeao com Ana Roxinha.
	 176.	� Silva, João José da. Terceira peleja de Luiz Gomes com Severino Borges.
	 177.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de João Athayde com Leandro Gomes.
	 178.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Joao Atayde com Raimundo Pelado.
	 179.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de João Athayde com José Ferreira Lima.
	 180.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Joaquim Jaqueira com Joao Melquiades.
	 181.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de José Costa com Caetano Cosme da Silva.
	 182.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de José Feliz com Mangabeira.
	 183.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Manoel Raimundo com Manoel Campina.
	 184.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Pinto com Milanes.
	 185.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Ulisses Baiano com José do Braço.
	 186.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Ventania com Pedra Azul.
	 187.	� Silva, José Ferreira da. Peleja de José Ferreira da Silva (Rouxinol) com Pedro 

Bandeira Pereira de Caldas ou o sonho de um poeta.
	 188.	� Silva, Manoel Moisés da. Primeira peleja de Manoel Moisés da Silva (Messias) 

com Sebastiao Batista Ramos.
	 189.	� Silva, Manoel Monteiro da. Peleja de Manoel Camilo com Manoel Monteiro.
	 190.	� Silva, Minelvino Francisco. Peleja de Minelvino com Odilon Pinto no forró do 

mate o velho.
	 191.	� Silva, Minelvino Francisco. Peleja de Minelvino Francisco Silva com Manoel 

Peixoto Almeida.
	 192.	� Silva, Minelvino Francisco. Peleja do filho do Cego Aderaldo com o filho de Zé 

Pretinho.
	 193.	� Silva, Nilton José da. A peleja de Ló e Leu pela Dorinha Duval.
	 194.	� Silva, Severino Borges da. Peleja de Severino Borges com Mocinha do Pará.
	 195.	� Silva, Severino Borges da. Peleja de Severino Borges com Patativa do Norte.
	 196.	� Silva, Severino Milanés da. Peleja de Severino Pinto com Severino Milanes.
	 197.	� Silva, Severino Milanés da. Peleja de Zé Quixabeira com Manoel Monteiro.
	 198.	� Soares, José Francisco. Peleja de José Soares com José Costa Leite.
	 199.	� Tavares, Bráulio y Antonio Klévisson Viana. Peleja de Bráulio Tavares com 

Antonio Klévisson Viana.
	 200.	� Torres, Heleno Francisco. Peleja de Chicotingole com Chica Esporao.
	 201.	� Viana, Antonio Klevisson. A grande peleja de Beneval com José Mota Pinheiro.
	 202.	� Viana, Antonio Klevisson. A insustentável peleja de Zé Maria de Fortaleza com 

Calixtao de Guerra.
	 203.	� Viana, Antonio Klevisson. A malassombrada peleja de Pedro Tatu com o lobisomem.
	 204.	� Viana, Arievaldo. Peleja de Zé Ramalho com Zé Limeira.
	 205.	� Vieira, Antonio. A peleja da ciencia com a sabedoria popular.
	 206.	� Vila Nova, Ivanildo. A peleja da ciencia com a sabedoria popular.
	 207.	� Xudu, Manoel. Peleja de Manoel Xudu Sobrinho e Zezé Lulu.
	 208.	� Zoião, Antõe y Zefa Cabaço. A peleja Virtual de um Catingueiro Tarado com uma 

Sertaneja Insaciável.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 134 ~

Financiación

Una parte del trabajo que se presenta en este artículo se enmarca en el proyecto 
de investigación “Turismo y procesos de espectacularización en las tradiciones musicales 
ibéricas contemporáneas”,  referencia  PID2020-115959GB-I00, financiado por MCIN/
AEI/10.13039/501100011033

Bibliografía

Abreu, Márcia (1999): Histórias de cordéis e folhetos, Campinas, Mercado de Letras / 
Associação de Leitura do Brasil

Abreu, Martha (2017): Da senzala ao palco. Canções escravas e racismo nas Américas, 
1870-1930, Campinas, Editora Unicamp. https://doi.org/10.7476/978852 
6813960

Albuquerque, Maria Elizabeth Baltar Carneiro de (2011): «Literatura popular de cordel. 
Dos ciclos temáticos à classificação bibliográfica», Tesis de Doctorado, João 
Pessoa, Universidade Federal da Paraíba. [<https://repositorio.ufpb.br/jspui/
handle/tede/6183>].

Alves de Lima, Gustavo Henrique (2021): «Ao repique da marimba e do pandeiro. A voz 
e o verso de Luiz Gama e Inácio da Catingueira como “discursos fundadores” da 
poesia negra brasileira», Tesis de Máster, Assis, Universidade Estadual Paulista. 
[<http://hdl.handle.net/11449/217999>].

Alves de Lima, Gustavo Henrique (2023): «Inácio da Catingueira e Luiz Gama. Duas 
vozes poéticas negras pela liberdade», Jangada: crítica, literatura, artes, 20, pp. 
194-213. https://doi.org/10.35921/jangada.v1i20.458

Ananias, Mariana do Nascimento (2023): «Os desafios de Chica Barrosa: estudo 
dos fragmentos poéticos e biográficos de uma repentista negra da Paraíba 
Oitocentista», Tesis de Máster, São Paulo, Universidade de São Paulo. https://doi.
org/10.11606/D.31.2023.tde-04042023-103929

Ayala, Maria Ignez Novais (1988): No arranco do grito. Aspectos da cantoria nordestina, 
São Paulo, Editora Ática.

Beattie, Peter M. (2001): The Tribute of Blood Army, Honor, Race, and Nation in 
Brazil, 1864–1945, Durham / London, Duke University Press. https://doi.
org/10.1215/9780822381105

Bora, Zélia M. (2007): «Negritude e literatura de cordel. Uma épica da interculturalidade 
ante o supranacional», Polissema, 7, pp. 262-79. https://doi.org/10.34630/
polissema.vi7.3310

Botelho, André y Schwarcz, Lilia Moritz (2013): Cidadania. Um projeto em construção, 
São Paulo, Claro Enigma.

Cabral, Rayssa Duarte Marques; Luiz, Lisiane Oliveira e Lima y Silva, Gisele Meire Tita 
Nazário da (2022): «Subversão à tradição da literatura de cordel. Um olhar para o 
protagonismo negro feminino nos cordéis de Jarid Arraes», Scripta, 56 (26), 155-
167. https://doi.org/10.5752/P.2358-3428.2022v26n56p155-167

Cerrao, Natalia Gallo (2022): «Biblioteca escolar antirracista: manifestações de racismo 
e preconceito étnico-racial na literatura de cordel», Múltiplos Olhares em 
Ciência da Informação, Numero Especial 2022. https://doi.org/10.35699/2237-
6658.2022.35474

https://doi.org/10.7476/9788526813960
https://doi.org/10.7476/9788526813960
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/tede/6183
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/tede/6183
http://hdl.handle.net/11449/217999
https://doi.org/10.35921/jangada.v1i20.458
https://doi.org/10.11606/D.31.2023.tde-04042023-103929
https://doi.org/10.11606/D.31.2023.tde-04042023-103929
https://doi.org/10.1215/9780822381105
https://doi.org/10.1215/9780822381105
https://doi.org/10.34630/polissema.vi7.3310
https://doi.org/10.34630/polissema.vi7.3310
https://doi.org/10.5752/P.2358-3428.2022v26n56p155-167
https://doi.org/10.35699/2237-6658.2022.35474
https://doi.org/10.35699/2237-6658.2022.35474


M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 135 ~

Costa, Maria Suley da (2016): «A representação do negro na poesia popular. Contribuindo 
para a disseminação de um discurso de autoafirmação», Anais ENLIJE, 6. [<https://
editorarealize.com.br/artigo/visualizar/25890>].

Costa, Rafaela Mayara Bexerra, Silva, Hortência Lianna da y Felix, Iona Batista (2008): 
«A representação do negro na literatura de cordel», en I Colóquio Internacional 
de História. GT 08: História do Negro no Brasil, Campina Grande, Universidade 
Federal de Campina Grande.

Dias, Karcia Lúcia Oliveira; Belisario, Danielle Dos Santos Souza y Albuquerque, Maria 
Elizabeth Baltar Carneiro de (2013): «Pelejas na literatura popular de cordel: 
construindo temas», Biblionline, 9, 2, pp. 122-40. [<https://periodicos.ufpb.br/
index.php/biblio/article/view/16790>].

Díaz, Silvia Susana (1988): «El negro en la literatura de cordel de Salvador-Bahía», 
Alpha, 1, 4, pp. 41-56. [<https://revistaalpha.ulagos.cl/index.php/alpha/article/
view/2152>].

Foucault, Michel (1979): Microfísica del poder, Madrid, La Piqueta.
Foucault, Michel (2002): La Arqueología del Saber, Buenos Aires, Siglo XXI Ediciones.
Foucault, Michel (2003): Hay que defender la sociedad, Madrid, Akal.
Foucault, Michel (2005): El orden del discurso, Buenos Aires, Tusquets Editores.
Gomes, Germana Guimarães (2012): «Insultos, elogios e resistências. Participação de 

repentistas negros em cantorias do Nordeste (1870-1930)», Tesis de Máster, João 
Pessoa, Universidade Federal da Paraíba.

Gomes, Germana Guimarães y Lucena, Vanessa Monteiro (2008): «A literatura de cordel 
no combate ao preconceito racial», en I Colóquio Internacional de História. GT 
01: História e Linguagens: interfaces com a literatura, o cinema e a fotografía, 
Gervácio Batista Aranha, Pávula Maria Sales Nascimento y Joachin de Melo 
Azevedo S. Neto (coord.), Campina Grande, Universidade Federal de Campina 
Grande, s.p.

Hernández, José (2008): Martín Fierro, Buenos Aires, Losada.
Isolabella, Matías (2012): «Estructuras de improvisación en la payada rioplatense: 

definición y análisis», Revista Argentina de Musicología, 12-13, pp. 151-182.
Isolabella, Matías (2021): Lo que la rima desvela... Desafío y solidaridad en la payada 

rioplatense. Un estudio de su práctica profesional en la Provincia de Buenos 
Aires, Tesis de Doctorado, Valladolid, Universidad de Valladolid.

Isolabella, Matías (2022): «Lo que la rima desvela... Desafío y solidaridad en la payada 
rioplatense. Un estudio de su práctica profesional en la Provincia de Buenos Aires», 
Revista de Musicología, 45, 1, pp. 347-355. https://doi.org/10.2307/27204767

Iumatti, Paulo Teixeira (2012): «História e Folhetos de Cordel No Brasil: Caminhos Para 
a Continuidade de Um Diálogo Interdisciplinar», Éscritural. Écritures d’Amérique 
Latine, 6, pp. 3-32.

Iumatti, Paulo Teixeira (2014): «Vozes negras na cantoria (1870-1925) O caso de Severino 
Perigo», Literatura e Sociedade, 19, pp. 100-116. https://doi.org/10.11606/
issn.2237-1184.v0i19p100-116

Iumatti, Paulo Teixeira (2017): «Herança escravista e forma poética no Brasil: As 
apropriações do gênero do Marco por um cantador afrodescendente, Joaquim 
Francisco Santana (1877–1917)», Luso-Brazilian Review, 54, 1, pp. 28-54. https://
doi.org/10.3368/lbr.54.1.28

Iumatti, Paulo Teixeira (2020): Cantos de guerra. Cantadores negros e as disputas em 
torno do gênero do Marco (1870-1930), São Paulo, Alameda Casa Editorial.

https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/25890
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/25890
https://periodicos.ufpb.br/index.php/biblio/article/view/16790
https://periodicos.ufpb.br/index.php/biblio/article/view/16790
https://revistaalpha.ulagos.cl/index.php/alpha/article/view/2152
https://revistaalpha.ulagos.cl/index.php/alpha/article/view/2152
https://doi.org/10.2307/27204767
https://doi.org/10.11606/issn.2237-1184.v0i19p100-116
https://doi.org/10.11606/issn.2237-1184.v0i19p100-116
https://doi.org/10.3368/lbr.54.1.28
https://doi.org/10.3368/lbr.54.1.28


M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 136 ~

Lacerda, Erasmo Peixoto (2014): «Representações do Diabo na literatura de cordel: 
a demonização do negro em Leandro Gomes de Barros (1893-1918)», Fato & 
Versões, Revista de História, 11, 6, s.p. [<https://periodicos.ufms.br/index.php/
fatver/article/view/1214>].

Lessa, Orígenes (1982): Inácio da Catingueira e Luís Gama: dois poetas negros contra o 
racismo dos mestiços, Rio de Janeiro, Fundação Casa de Rui Barbosa.

Lewin, Linda (2007): «A Tale of Two Texts: Orality, Oral History and Poetic Insult in 
the Desafio of Romano and Inacio in Patos (1874)», Studies in Latin American 
Popular Culture, 26, pp. 1-25.

Maxado, Franklin (1994): «O negro na literatura de cordel», Sitientibus, 12, pp. 93-100. 
https://doi.org/10.13102/sitientibus.vi12.10046

Maxado, Franklin (2011): O que é cordel na literatura popular, Mossoró, Queima-Bucha.
Mignolo, Walter D. (2003): Historias locales / diseños globales. Colonialidad, 

conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo, Madrid, Akal.
Moura, Clóvis (1976): O preconceito de cor na literatura de cordel: tentativa de análise 

sociológica, São Paulo, Editora Resenha Universitária.
Nogueira, Carlos y Gadzekpo, John Rex Amuzu (2017): «Da peleja de Cego Aderaldo 

com Zé Pretinho do Tucum à peleja de Aderaldo filho do cego com Alexandre o 
neto de Zé Pretinho», Atenea (Concepción), 516 (diciembre), pp. 221-32. https://
doi.org/10.4067/S0718-04622017000200221

Nogueira, Carlos y Gadzekpo, John Rex Amuzu (2021): «“Para cantador valente/ tenho 
um chicote de aço”. Homens em confronto na peleja brasileira», Mester, 50, pp. 
193-218. https://doi.org/10.5070/M350050993

Obligado, Rafael (2005): Santos Vega, Buenos Aires, Colihue.
Pagliai, Valentina (2010): «Introduction: Performing Disputes», Journal of Linguistic 

Anthropology, 20, 1, pp. 63-71. https://doi.org/10.1111/j.1548-1395.2010.01048.x
Plath, Oscar (1973): Geografia del mito y la leyenda chilenos, Santiago de Chile, Editorial 

Nascimento.
Sarmiento, Domingo Faustino (1990): Facundo. Civilización y barbarie, Madrid, Cátedra.
Schwarcz, Lilia Moritz (1999): The Spectacle of the Races: Scientists, Institutions, and 

the Race Question in Brazil, 1870-1930, New York, Hill and Wang.
Schwarcz, Lilia Moritz (2013): Nem preto nem branco, muito pelo contrario, São Paulo, 

Claro Enigma.
Schwarcz, Lilia Moritz (2022): Brazilian Authoritarianism. Past and Present, Princeton, 

Princeton University Press. https://doi.org/10.1515/9780691238760
Silva, Custodio da (2021): «A Cantoria de Viola», en Estudos em literatura popular: II, 

Maria de Fátima B. M. Batista et al. (eds.), Campina Grande, Eduepb, pp. 219-34.
Terra, Ruth Brito Lêmos (1983): Memória de lutas. Literatura de folhetos do Nordeste, 

1893-1930, São Paulo, Global Editora.

Fecha de recepción: 19 de marzo de 2025
Fecha de aceptación: 25 de abril de 2025

https://periodicos.ufms.br/index.php/fatver/article/view/1214
https://periodicos.ufms.br/index.php/fatver/article/view/1214
https://doi.org/10.13102/sitientibus.vi12.10046
https://doi.org/10.4067/S0718-04622017000200221
https://doi.org/10.4067/S0718-04622017000200221
https://doi.org/10.5070/M350050993
https://doi.org/10.1111/j.1548-1395.2010.01048.x
https://doi.org/10.1515/9780691238760

	Desafiando la otredad: una aproximación comparativa en payadas y pelejas 
	1. Introducción 
	2. Payadas racializadas: tres ejemplos paradigmáticos 
	3. Pelejas nordestinas: una aproximación cuantitativa 
	4. Pelejas racializadas: primera aproximación analítica 
	5. A manera de conclusión 
	Pelejas identificadas en la colección del Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular de Brasi
	Financiación 
	Bibliografía 


