O. ABENOJAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...»

BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

Fugitivos arboricolas, incesto, canibalismo y etologia aviar

Arboreal fugitives, incest, cannibalism, and avian ethology

Oscar ABENOIAR
(Centro de Estudios Lingiiisticos y Literarios de El Colegio de México)
oabenojar@colmex.mx
https://orcid.org/0000-0002-6612-6154

Resumen: Este articulo analiza decenas de
versiones pluriculturales del cuento La huida de
la hermana. En ellas se relata como una joven,
al descubrir las intenciones incestuosas de su
hermano, huye de su casa y sube a un arbol,
una roca o una cueva. Sus familiares intentan
convencerla de que regrese, pero ella se niega,
y el arbol comienza a elevarse progresivamente
hasta dejarla aislada en las alturas. Algunas
versiones concluyen con la muerte de la joven;
otras, con su integracion en otra comunidad y
su matrimonio con un hombre de otro linaje.
En casi todos sus avatares intervienen unas
aves, y en muchos de ellos hay escenas en las
que el canibalismo o la voracidad desmedida
operan como metaforas del deseo incestuoso.
El articulo traza, ademas, paralelismos con
algunosrelatos de laAntigiiedad y muestra como
el triangulo simbolico incesto-canibalismo-
aves aflora en la narrativa oral de numerosas
tradiciones. Por ultimo, se plantea la hipdtesis
de que ciertos aspectos del comportamiento
sexual y alimenticio de algunas aves podrian
haber influido en la configuracioén narrativa de
estos cuentos.

PaLABRAS cLAVE: Incesto, Canibalismo, Fugitivo
arboricola, Aves, ATU 313E*.

ISSN: 2173-0695

ABsTRACT: This article analyzes dozens of
multicultural versions of the tale The Sisters
Flight. In these stories, a young woman, upon
discovering her brother’s incestuous intentions,
flees her home and takes refuge in a tree, on
a rock, or in a cave. Her family members try
to persuade her to return, but she refuses, and
the tree begins to rise gradually, leaving her
isolated high above the ground. Some versions
end with the young woman’s death; others,
with her integration into another community
and marriage to a man from a different lineage.
In nearly all versions, birds play a role, and in
many, scenes of cannibalism or extreme voracity
serve as metaphors for incestuous desire. The
article also draws parallels with certain ancient
narratives and shows how the symbolic triangle
of incest, cannibalism, and birds emerges in the
oral traditions of numerous cultures. Finally, it
proposes the hypothesis that specific aspects of
the sexual and feeding behaviors of some birds
may have influenced the narrative structure of
these tales.

Keyworbps: Incest, Cannibalism, Arboreal fugi-
tive, Birds, ATU 313E*.

DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605

~ 24 ~


mailto:oabenojar@colmex.mx
https://orcid.org/0000-0002-6612-6154

O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

UNA CONSTELACION NARRATIVA DE DIFUSION UNIVERSAL

Los catdlogos tipologicos de cuentos son herramientas muy utiles para la
investigacion, pero al mismo tiempo evidencian limitaciones a la hora de capturar el
entramado dindmico y multidimensional que caracteriza a la tradicion oral. Una cuestion
que aun no han logrado reflejar adecuadamente tiene que ver con el hecho de que
muchos tipos cuentisticos, a pesar de tener cierta independencia tematica, son en realidad
ramificaciones de grandes familias narrativas. Los relatos que componen esas familias
suelen estar interrelacionados de maneras muy diversas, y los catdlogos —disenados en
formatos rigidos y unidimensionales— no consiguen dar cuenta del entramado de los
vinculos.

El cuento que se analiza en este trabajo forma parte de una de esas constelaciones
narrativas; integrada, en este caso, por cuentos, mitos y baladas (aunque no se descarta
que en el futuro se documenten versiones expresadas en otros géneros discursivos). Esa
macrofamilia —que podria ser etiquetada como Fugitivo/a asciende a un lugar elevado y se
transforma en ave para evitar incesto (o para eludir un castigo por haber cometido incesto)
— se encuentra ampliamente difundida por distintas regiones del mundo, y de ella existen
numerosas variantes, lo que explica las notables diferencias que a menudo se observan
entre las versiones.

Ante esa presencia caleidoscopica, en lugar de proponer aqui un resumen
general —que dificilmente abarcaria la totalidad de los paralelos—, resumiré una version
concreta, que servird para ilustrar los pasajes mas caracteristicos de la trama. Un ejemplo
representativo de ese linaje es la célebre version bororo del mito que Lévi-Strauss
denomind E! desanidador de pdjaros. En ella se narra como un hombre descubre que
su hijo ha mantenido relaciones sexuales con una de sus esposas (1964: 42-45)'. Como
represalia, el padre lo somete a una serie de ordalias; la ultima —y més peligrosa de todas—
consiste en capturar unos guacamayos que anidan en lo alto de una escarpada roca.

El padre acompana al muchacho hasta la base de la montaiia y le tiende una pértiga
para facilitarle el ascenso. Sin embargo, una vez que el joven alcanza el nido, se la retira,
dejandolo atrapado en la cima, sin posibilidad de descender. Aislado y hambriento, el
muchacho caza unos lagartos con su arco: come algunos y reserva los restantes para mas
adelante. Con el paso del tiempo, la carne empieza a descomponerse, lo que atrae a varios
zopilotes. Llega un momento en el que el hedor se vuelve tan intenso que el héroe termina
perdiendo el conocimiento. Entonces, una de las aves lo toma con sus garras, lo eleva por
los aires y lo deposita al pie de la montafia?.

Tiempo después, el héroe regresa a su aldea, adoptando sucesivamente la forma de
cuatro pajaros y una mariposa, y, una vez alli, trama un plan para vengarse de su padre.
Por fin, un dia, el joven se disfraza de venado y embiste al padre. Este se precipita por un
barranco y cae a un lago, en el que es devorado por unas piranas. A continuacion el hijo
regresa al pueblo y asesina también a las coesposas del padre.

!'Lévi-Strauss se bas6 en la traduccion portuguesa de Colbacchini y Albisetti (1942: 225-229). Desde la
publicacion de Le cru et le cuit, el mito de El desanidador de pdjaros ha atraido la atencion de numerosos
investigadores, la mayoria de los cuales se ha centrado tinicamente en testimonios amerindios. Hasta donde
tengo conocimiento, solo Bernard Sergent ha analizado versiones procedentes de diversos continentes
(2021: 229-403).

2Este motivo esta clasificado como B31.1: Un pdjaro gigante se lleva al héroe en sus garras. Aparece,
por ejemplo, en el episodio de Simbad y el ave roc, narrado en Las mil y una noches (noches 543-544).
Para mas informacion sobre pajaros que transportan por los cielos a heroinas y héroes, puede consultarse el
trabajo de Pedrosa (2024: 104-105, 114-124).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~25 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

En las paginas que siguen, se hard referencia ocasionalmente a relatos, como este
mito amazoénico, en los cuales se entrelazan escenas de incesto con ascensos a lugares
elevados, encuentros con distintas especies de aves y venganzas intrafamiliares. También
se vera mas adelante que el hambre y la sed tienen gran relevancia en estas narraciones
y que, en ellas, no son raros los episodios de canibalismo entre hijos, padres y hermanos.

No obstante, el andlisis se centrard especificamente en una rama de ese linaje
narrativo, compuesta principalmente por versiones pertenecientes al género cuentistico.
Los relatos que se adscriben a esa variante desarrollan, por lo general, una trama como la
que se resume a continuacion:

Una muchacha descubre que su hermano pretende casarse con ella. Para evitar que lleve
a cabo su plan, huye del hogar y se refugia en la copa de un arbol (o, segun otras versiones, en
lo alto de una roca o en el interior de una cueva). Los miembros de su familia se congregan
en torno al arbol (o al pie de la roca, o a la salida de la cueva) e intentan persuadirla para
que descienda. La protagonista les responde mediante breves cantos en los que expresa
que ella no puede ser, al mismo tiempo, hija y nuera de sus padres, ni hermana y esposa de
su hermano. El arbol comienza a estirarse, hasta dejarla aislada en las alturas. En algunas
versiones la joven muere de hambre y sed; en otras, se transforma en un ave; y en otras,
logra escapar, llega a otro asentamiento y termina casandose con uno de sus habitantes.

Aunque este argumento no encuentra un acomodo exacto en el catdlogo
internacional de cuentos de Aarne-Thompson-Uther (Uther, 2024), en €l se atisban algunos
pasajes, personajes y motivos caracteristicos del tipo cuentistico ATU 313E*: La huida de
la hermana. Esta es la descripcion que ofrece el indice internacional para ese tipo:

Un muchacho quiere casarse con su hermana. Ella huye y llega al inframundo, a la
casa de una bruja. Alli conoce a la hija de la bruja, que se parece a ella. Ambas muchachas
escapan en una huida magica, y van arrojando objetos tras ellas. Después se transforman
en pajaros, y el hermano no puede distinguirlas. El finge que va a suicidarse. La hermana
se delata involuntariamente con un grito. El hermano se casa con la hija de la hechicera®.

El catalogo hace referencia a versiones balticas y eslavas, asi como de las tradiciones
mari, tayika, turcomana, georgiana, libanesa, palestina, iraqui y arabe-norteafricana*. No
obstante, aese listado deben anadirse numerosos paralelos bereberes, egipcios, subsaharianos
e indios®, cuyos resumenes se daran a conocer en los dos apartados que siguen.

Es necesario aclarar que el argumento de las versiones que aqui seran estudiadas
(asi como los de varias citadas en el catalogo internacional de Aarne-Thompson-Uther) se
ajusta mejor a la entrada 510C§ del Tipes of the Folktale in the Arab World, cuyo extenso

3La traduccion es mia.

“De las versiones consignadas en el catalogo de Uther, solo he podido consultar la turcomana y la tayika
(Stebleva, 1969: num. 21; y Rozenfel’d y Ryckovoj, 1990, nim. 8, respectivamente). Resulta llamativo
que sus argumentos no coincidan con el resumen del indice internacional. Por el contrario, sus tramas
se asemejan a las versiones analizadas en este estudio; salvo por un detalle: en cuanto las protagonistas
abandonan sus refugios arboreos, los dos cuentos centroasidticos enlazan con versiones del ATU 511: Un
ojo, dos ojos, tres ojos.

5 Seguramente este cuento tiene una difusion mas amplia, y sin duda existen ramas distintas a las aqui
analizadas. De hecho, Luis Estepa y José Manuel Pedrosa publicaron una versiéon hutu de Ruanda que no
incluia el motivo del incesto (2001: nim. 32). Segun aquel testimonio, un nifio huérfano pierde el baston
que usa para pastorear. En realidad, se lo ha escondido su madrastra, aunque ella finge ignorar lo sucedido.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~26 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

titulo, traducido al espafiol, seria Muchacho quiere casarse con la joven a la que le quede
bien determinada prenda; le queda bien a la hermana, esta lo convence de que se case
con otra persona (El-Shamy, 2004)°.

El autor de ese catalogo tipoldgico de cuentos del ambito 4rabe-musulman
desglosa la trama de dicho relato en diversos motivos folcloricos, algunos de los cuales
son recurrentes en muchas versiones pluriculturales.

Entre ellos destacan

el N365.3.3: Nirio encuentra el cabello de una mujer y decide casarse con la persona
a quien pertenece, se descubre que es de su hermana;

el T415.2.1: Muchacha rechaza a su hermano incestuoso;

el R224 Muchacha huye para escapar de su hermano incestuoso;y

el R311.4: Fugitivo se refugia en un darbol que se estira.

Por ahora, solo me consta que este cuento ha sido objeto de estudio especifico en
dos trabajos. En uno de ellos, José Manuel Pedrosa dio a conocer una version india, otra
ruandesa y una haitiana, y ademas establecio vinculos con relatos de otros géneros, como
el romance de Delgadina, de amplia difusion panhispanica, y el relato clasico de Mirra 'y
Ciniras. Ambos paralelos seran analizados mas adelante.

El segundo estudio corresponde a un capitulo incluido en la introduccion a una
antologia de mitos y cuentos del norte de Argelia, que publiqué en colaboracion con
Ouahiba Immoune y Fatma-Zohra Menas (2015: 48-53). En é] coment¢ las analogias entre
un testimonio bereber, otro indio y otro australiano. De los dos primeros nos ocuparemos
asimismo en los apartados que siguen.

A mi juicio, cuando se estudia un cuento como el de La huida de la hermana, que se
inscribe en una vasta familia narrativa, es recomendable no perder de vista otras ramas con
las que guarda algiin grado de parentesco. Abordarlo de manera aislada invisibilizaria los
nudos que lo conectan con relatos afines y que lo insertan en redes narrativas mas amplias.
Por ello, en los tres ultimos apartados del presente articulo se examinan algunos de sus
nexos con otros relatos sobre jovenes que se refugian en lugares elevados y se transforman
en aves para evitar el incesto (o para evitar el castigo por haber cometido incesto).

Seria pertinente, en este punto, revisar el estado de la cuestién sobre esas otras
variantes con las cuales el cuento comparte lazos en el plano tematico’. Sin embargo, esa

Furioso, el nifio sube a un arbol y le pide que crezca, repitiendo una y otra vez una cancion. El arbol se
eleva rapidamente, hasta que el pequefio desaparece entre las nubes. Cuando el padre regresa a casa y
nota la ausencia de su hijo, interroga a la madrastra y, al descubrir la verdad, la mata. Por otro lado, el
propio Pedrosa documentd un curioso paralelo haitiano que presentaba diferencias significativas respecto
de las narraciones estudiadas en este trabajo (2006: 190-192). Veronika Goérdg-Karady, por su parte, analizo
varios cuentos africanos sobre fugitivos arboricolas, y en la mayoria se aprecian diferencias igualmente
notables (1970 y 2002).

SEl catalogo de Hasan El-Shamy solo remite a dos versiones egipcias, de las cuales inicamente he
podido consultar la que publico el propio El-Shamy (1999: 327-328).

"Dos tipos cuentisticos que relatan peripecias similares a las de La huida de la hermana son el ATU
510B (Piel de asno) y el que El-Shamy cataloga como 510D§ (Hija huye para escapar de la lujuria
del semental de su padre), asi como otros cuentos que atin no cuentan con entrada propia en los indices
internacionales. Entre ellos, el que Bascom tituld como Los perros rescatan a su dueiio, que se ha refugiado
en un drbol (1981). Sobre este ultimo, también puede consultarse el trabajo de Goldberg (1998).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~27 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

tarea excede con creces la extension estipulada para un trabajo de estas caracteristicas.
Para paliar en la medida de lo posible esa carencia, me propongo abordar otras ramas en
futuros estudios, en los cuales iré remitiendo a bibliografias especificas.

Mi propdsito ahora es proponer una hip6tesis que permita interpretar ciertas escenas
recurrentes en ese cuento, asi como algunos rasgos y comportamientos caracteristicos
de sus protagonistas. A tal efecto, es necesario comenzar resumiendo y analizando las
versiones pluriculturales que he logrado identificar y que no recogen los catdlogos
internacionales. En los siguientes apartados, esos testimonios han sido organizados en
dos subtipos, atendiendo a criterios tematicos y estructurales.

SuBTIPO 1. EL HERMANO HACE LA PROMESA DE CASARSE CON DETERMINADA MUJER

Los relatos que integran este grupo suelen comenzar con un joven que lleva a
su caballo a una fuente. Cuando el animal se dispone a beber, descubre unos hermosos
cabellos femeninos flotando en el agua y, en el acto, se retira de la fuente para no
mancillar su pureza. Intrigado por la reaccion del animal, el muchacho desmonta, recoge
el mechén y, cautivado por su belleza, promete casarse con la duefa. Tras hacer algunas
averiguaciones, descubre que los cabellos pertenecen a su propia hermana. A pesar de
ello, no renuncia a su proposito.

Al comprender las intenciones del hermano, la joven, aterrada, huye del hogar y se
refugia en la copa de un arbol. Sus familiares se congregan en torno al tronco e intentan,
uno por uno, convencerla de que regrese, pero ella responde con canciones formulisticas
con las que expresa la incompatibilidad de ser, a la vez, hija y nuera de sus padres, o
hermana y esposa de su propio hermano.

Esta es, por ejemplo, la respuesta que da a su madre en una version bereber que
recopilé en Argelia®:

—iMi querida madre, mi madre querida,
te has vuelto mi suegra! jMi suegra! Hola
iSube, arbol, sube! (Abendjar, 2014)

Cada vez que entona una de estas coplas, el arbol se eleva mas, hasta que su copa
alcanza el cielo y la muchacha pierde todo contacto con su familia. A partir de ese punto
algunas versiones presentan variaciones significativas’.

En un testimonio bereber de la Cabilia argelina, cuando la joven se encuentra
aislada en las alturas, un halcon sobrevuela el arbol, la atrapa con sus garras y la transporta
hasta un bosque (Abenojar, 2014)'., Alli se refugia en la casa de un ogro antropofago, con
quien termina casandose. Al cabo del tiempo, la joven desarrolla un gusto por la carne
humana y se convierte ella también en una ogresa.

$En el indice internacional de motivos (Thompson, 1955-1958), esa copla corresponde a la entrada
Z41.11.1: Lo que una pariente no puede ser: «Si soy tu hija, [ay, padre,] no puedo ser la esposa de tu hijo!
jSi soy tu hija, [ay, madre,] no puedo ser la esposa de tu hijo! ;Si soy tu hermana, [ay, hermana,] no puedo
ser tu cuniada! | Si soy tu hermana, [ay, hermano,] no puedo ser tu esposa!; etc.

En este punto de la trama concluye abruptamente una version marroqui que Francisco Moscoso recogio
en Castillejos (2004).

10Esta escena es habitual en muchas narraciones sobre fugitivos incestuosos (o canibales) que se refugian
en arboles o montafias.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~28 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

En ese momento la trama enlaza con la del tipo ATU 315A: La hermana canibal.
La joven comienza a devorar a quienes se acercan a beber de una fuente, hasta que, un dia,
su hermano pasa por alli. En cuanto ella le propina el primer mordisco, reconoce el sabor
de su propia sangre y, al instante, recobra su forma humana. Luego regresa a su aldea y se
casa con un hombre de otro clan''.

En una version beduina de Tunez, la heroina se refugia en la cima de una
montana (Pasotti, 1980: 95-97). Sus familiares intentan convencerla de que regrese, y
ella responde con las reiterativas formulas. Al ver que se aproxima su hermano menor, la
joven desciende, lo toma en brazos y lo lleva consigo hasta la cima. La montafia contintia
elevandose hasta tocar el cielo. Alli, la muchacha construye una choza junto a una fuente
y una palmera. Afios después, baja de la montafia y se casa con un hombre de otro pueblo.
Hoy se dice que de aquel matrimonio desciende un linaje de beduinos.

Una extensa version tuareg, registrada al oeste de la ciudad nigerina de Agadez,
también arranca con el motivo del mechon hallado en el agua (Casajus, 1984: 218-237).
Cuando se entera de que su hermano pretende casarse con ella, la protagonista huye y se
refugia en un arbol, donde se transforma en un péjaro. Un dia, al ver pasar a su hermano
menor, desciende, lo despioja y lo peina'?. Antes de despedirse de €l, le cubre la cabeza
con una tela para que sus familiares no sospechen que alguien lo ha acicalado. A pesar
de esas precauciones, los padres acaban descubriendo lo ocurrido: localizan a la hija, que
se encuentra muy sedienta, y le ofrecen agua para convencerla de que baje. Pero ella se
niega, y el arbol comienza a elevarse. Los padres lo talan, capturan a la joven —que alin
tiene forma de ave—y la llevan de regreso a casa.

A partir de ahi, el cuento incorpora elementos del tipo ATU 510B: Piel de asno. Los
padres encierran el pajaro en diversos recipientes y, por tltimo, lo introducen en el estdbmago
de una burra. La heroina va aumentando de tamaio hasta que termina recobrando su forma
humana'®. Su hermano mayor se entera de su regreso y, un dia, la sigue en secreto. Mientras
la muchacha se esta bafiando, ¢l le arrebata la ropa y la obliga a montar en su burra.

Durante el trayecto, ella finge haber olvidado su brazalete. Desmonta, con la
excusa de ir a buscarlo, y se esconde en el interior del animal, entrando por el ano. Mas
tarde, el hermano llega a casa y anuncia su intencion de casarse con la burra. El dia de la
boda la heroina emerge del interior de la burra. Al verla, su padre queda fascinado con su
belleza y urde un plan para deshacerse de su hijo y casarse con su hija. Al dia siguiente
obliga al novio a bajar a un pozo, y lo abandona alli. Al cabo de unos dias, en el fondo del

1El motivo del personaje que reconoce a un familiar por el sabor de su sangre aparece asimismo en un
mito recogido entre los santales, un grupo austronésico de la India nororiental. Marine Carrin-Bouez resume
el relato de la siguiente manera: «la hija toma la forma de un leopardo y ataca a su padre, a quien ama en
secreto. La hermana se hiere en un dedo; por casualidad, los hermanos prueban su sangre y encuentran el
sabor excelente» (1991: 42-44).

12En una version turcomana, la hermana menor lleva un espejo y un peine a la fugitiva (Stebleva, 1969:
nam. 21).

3 Esta escena guarda similitudes con el motivo F983.2: Piojo engordado, que hace referencia a un
episodio (caracteristico del tipo ATU 857: La piel del piojo) sobre un personaje que introduce sucesivamente
al insecto en varias cajas hasta hacerlo crecer considerable. Luego, lo desuella y utiliza su piel como parche
de tambor o tapiceria de una silla.

14 Cabe recordar que, en la version bororo de El desanidador de pdjaros, el héroe también se venga de
su padre arrojandolo a un depdsito de agua (que, en el mito amazdnico, es un lago infestado de pirafias).
Otro paralelismo entre el relato tuareg y el amazonico es que, en ambos casos, los padres abandonan

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~29 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

pozo germina una planta que crece rapidamente, lo que permite al muchacho trepar hasta
la superficie. De regreso al hogar, aprovecha un descuido de su padre para empujarlo a un
pozo. El padre muere, y el muchacho logra, asi, vengarse de é1'*.

Una version egipcia arranca con una escena en que la joven advierte que su
hermano esta hambriento y, para saciar su apetito, le ofrece una hogaza (El-Shamy, 1999:
327-328). El encuentra un cabello femenino en el interior del pan y, sin sospechar que
pertenece a su hermana, hace la promesa de casarse con la duefia'®. Al escuchar aquello, la
muchacha abandona la casa, se refugia en un arbol y entona una cancion que hace que el
tronco se estire. En cierto momento, el hermano renuncia a su propdsito de desposarla, lo
que hace que el arbol recupere su tamafio original. Entonces, la joven desciende y regresa
a casa.

Segun un breve testimonio bereber, que fue recopilado en el oasis marroqui de
Figuig, la hermana se refugia en una montana que se eleva hasta alcanzar las nubes
(Benamara, 2011: nim. 48)'°. Una vez alli, golpea la roca con la cabeza, y, aunque la
narracion no lo menciona explicitamente, se da a entender que muere como consecuencia
del impacto.

Las versiones del subcontinente indio suelen presentar desenlaces igualmente
tragicos. En un paralelo documentado entre el pueblo santal, que vive en varias provincias
nororientales del pais, un joven promete casarse con aquella muchacha que corte una flor
que ¢l ha plantado (Bompas, 1909: num. 50). Su hermana, embelesada por la belleza de
la flor y sorda a las advertencias de su madre, decide cortarla. Méas tarde, cuando toma
conciencia de la gravedad de su acto, huye al bosque. Una vez alli, se bafia en un estanque,
y, al frotarse el cuerpo, caen unos restos de piel muerta, de los cuales brota una palmera.
La muchacha trepa al arbol, llevando consigo un loro en uno de sus brazos.

Tiempo después ve pasar a una nina por el bosque. La joven desciende, le pide su
brazalete, y le ofrece a cambio un abanico. Al cabo de unos dias, los padres se encuentran
con la nifia y reconocen el brazalete de su hija. Tras interrogarla, descubren el escondite
de la fugitiva y acuden al arbol para intentar convencerla de que regrese. En ese momento
la heroina y sus familiares intercambian férmulas con hechuras parecidas a las de las
versiones norteafricanas, y la negociacion termina sin acuerdo. De repente, se desata una
tormenta que obliga a la joven a abandonar la palmera y buscar refugio en tierra. Tras
una larga caminata, llega al establo de su casa, donde se recuesta junto a su hermano vy,
abrumada por la tristeza, se quita la vida con una daga. Al amanecer, su hermano descubre
el cadaver a su lado y también se suicida'’.

Igualmente tragico es el desenlace de una version narrada en lengua malwi,
hablada en una region del Rajastdn (Ramanujan, 1997: 2-5). En ella, un joven encuentra

deliberadamente a sus hijos en espacios verticales (uno, en un arbol; el otro, en un pozo) para impedirles
que regresen. Y una analogia mas: en las dos narraciones, padre e hijo rivalizan por una mujer del nticleo
familiar (la madre, en el relato bororo; la hija, en el sahariano).

15 Este motivo esta catalogado como H75.8: Identificacion por cabello descubierto al comer pan.

16 Se trata del motivo D481.1: Montaiia (colina, drbol, etc.) se estira hasta dejar al fugitivo fuera del
alcance del perseguidor.

17 Carrin-Bouez resumio una narracion santal, cuya fuente no citd, que podria tener cierta relacion con el
cuento de La huida de la hermana. He aqui un resumen: «cuatro hermanos desean a su hermana. En lugar
de violarla, la matan y la devoran. El hermano menor se niega a comer su parte y la entierra. Con el tiempo,
de la carne enterrada brota una planta de tabaco» (1991: 42).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~30 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

unos cabellos dorados en una fuente y promete casarse con su duefia. Tras llevar a
cabo las averiguaciones oportunas, descubre que pertenecen a sus dos hermanas. Estas,
horrorizadas, trepan a un arbol del jardin de su casa. Se inicia entonces la escena de
la negociacion cantada, al tiempo que el arbol va creciendo cada vez mas. De forma
repentina, se desata una tormenta, y un rayo fulmina a las dos muchachas'®.

Otro paralelo indio —en este caso, procedente de un lugar que el recopilador no
preciso— refiere como un joven se confabula con sus padres para casarse con su hermana
(Parmar, 1972: 171-174). Esta, advertida por una mujer del pueblo sobre los planes de
sus familiares, se refugia en una de las dos acacias que hay junto a un pozo. Comienza
entonces el didlogo cantado entre ella y sus padres. Mientras tanto, su hermano trepa
al arbol para obligarla a bajar. Ella trata de huir, pero pierde el equilibrio, cae al pozo y
muere. El también cae y fallece. Los dos cuerpos son enterrados por separado: a él, lo
sepultan en un monticulo; y a ella, en el campo. Sobre la tumba del primero crece un
espino, y sobre la de la hermana, un arbol frutal. Dias después, una cufiada de la difunta
arranca una fruta, y, de ella, resucita la muchacha.

A este subtipo se adscriben también las numerosas versiones del romance hispanico
de Delgadina®. Su protagonista es una joven que se refugia en una torre para escapar
de los deseos lujuriosos de su padre. Desde alli, ruega un poco de agua a su madre y
hermanos, entonando formulas similares a las que aparecen en los cuentos bereberes e
indios. Sus familiares se la niegan, y, a medida que Delgadina responde a cada uno de
ellos, va ascendiendo a una estancia superior de la torre, hasta terminar muriendo de sed
(o de hambre y sed, segun algunas versiones). Es entonces cuando hacen su aparicion
unos angeles que llevan su alma al cielo.

En los paralelos recopilados en el Sahel, en cambio, suelen ser las muchachas
quienes manifiestan su deseo de casarse con sus hermanos. En una version songhai —
pueblo que habita entre Mali y Niger— la protagonista anuncia a sus padres su intencion
de casarse con su hermano (Gorog-Karady, 1970: 45; 2002: 290). La joven es repudiada
por su familia, por lo que se ve obligada a abandonar la aldea. Se refugia en un baobab,
en torno al cual se congregan sus padres y hermanos para convencerla de que regrese.
Ella responde con negativas, hasta que, por fin, llega el hermano del que se ha enamorado
y finge aceptarla como esposa. La muchacha, entonces, baja del arbol y regresa al hogar.
Pero su hermano incumple su promesa, y ella muere al cabo de tres dias®.

Segun un cuento de los hausas de las regiones occidentales del Sahel, la hija del
jefe de un pueblo se enamora de su hermano (Rattray, 1913: 274-282). Un dia, mientras
ella se esta bafiando en el rio, su hermano le quita la ropa, trepa a un arbol y le dice que

18 Alan Dundes y Stuart Blackburn sefialaron la existencia de otras versiones en lengua kannada, seglin
las cuales el hermano y la hermana caian en un estanque y se transformaban en peces (Ramanujan, 1997:
229-230). De los huesos del hermano-pez brotd un arbol de espinas, y de los de la hermana-pez, un arbol
frutal. Cuando la hermana salt6 al agua, la luna se la llev6 al cielo. Alli se cas6 con ella y tuvieron hijos.
Unicamente cabe lamentar que los autores no especificaran las fuentes en las que habian encontrado esas
versiones.

9Para la adscripcion de este romance a los relatos de este tipo, véase Pedrosa (2006).

20 Otras versiones africanas en que los familiares negocian con la heroina pueden consultarse en Gorog-
Karady (2002: 282-283).

2 También existen paralelos africanos en los que la transgresion del tabu no se relaciona directamente
con el incesto, sino con la eleccion, por parte de la muchacha, de un coényuge inapropiado. Para el andlisis
de esas versiones, véanse los trabajos de Gorog-Karady (2002: 284-285) y Schott (1999).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~31 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

solo se la devolverad si renuncia a casarse con ¢l. La joven se niega, pero entonces el nivel
del agua comienza a ascender, y ella, al verse en peligro, acaba accediendo. Cuando llega
a su casa, sus padres acuerdan casarla con un hombre de otro clan?!.

SuBTIPO 2. EL MUCHACHO INCESTUOSO AMPUTA LA MANO DE SU HERMANA, COMO CASTIGO, RECIBE
UNA HERIDA INCURABLE

En las versiones de este subgrupo una golondrina, un cuervo, una corneja
o una gallina suelen informar a la protagonista de que sus padres le han arreglado un
matrimonio con su hermano®. Alarmada por la noticia, la heroina huye del hogar y se
refugia en un arbol (o en una cueva). Sus parientes descubren su escondite y da comienzo
la negociacion cantada. Ella intenta fugarse, pero al bajar del arbol —o al salir de la cueva—
es alcanzada por su hermano, quien le amputa una mano con un cuchillo. Aun asi, la joven
logra escapar, no sin antes lanzar una maldicion a su hermano: sufrird una herida que solo
ella sera capaz de sanar. La primera parte de la profecia se cumple solo unos dias después:
el muchacho se clava una espina o un fragmento de hierro que ningun médico consigue
extraer®.

Pasado un tiempo, un principe y una bruja descubren el escondite de la joven e
idean un plan para obligarla a bajar. La bruja instala su tienda junto al arbol —o frente
a la entrada de la cueva— y solicita ayuda a la muchacha para cocinar. En cuanto esta
desciende, el principe salta de un saco, se abalanza sobre ella, la captura y se la lleva a su
palacio. Alli, una de las esposas del principe, movida por los celos, le encarga que haga
un bordado, a sabiendas de que, por ser manca, no sera capaz de tejerlo®*. Pero entonces
una corneja recoge la mano amputada de la heroina y se la cose al muiidén con hilo de oro.
Anos después, la protagonista regresa a su hogar disfrazada de mendiga y extrae la espina
de su hermano, cumpliéndose asi su profecia®.

22 Egste episodio corresponde al motivo B483.1.1: Mosca da un consejo o revela un secreto. No obstante,
en las versiones bereberes no es una mosca, sino un ave quien advierte a la protagonista sobre los planes de
boda. En la versién tayika recopilada por Rozenfel’d y Ryckovoj, el ave que informa a la muchacha de los
planes de boda es una urraca (1990, num. 8).

2 Las heridas y amputaciones que sufren los hermanos en estos cuentos podrian ser alegorias de una
escision en el grupo familiar; o, si se prefiere utilizar un tecnicismo antropoldgico, de una «segmentaciony.
De hecho, existe otro tipo cuentistico, el ATU 710: La doncella sin manos, cuya protagonista queda
mutilada de ambas manos en el momento en que es raptada y llevada a otra comunidad. Sobre el concepto
de «segmentacidén» familiar o clanica en la narrativa oral, puede consultarse el trabajo de Pedrosa (2009).
El motivo de la herida incurable, que aflora en numerosas tradiciones universales (como la artirica, en
torno a El rey pescador), aparece recogido en dos entradas del Motif Index: M431.5 (Maldicion: herida
incurable) y D2161.4.10.2 (Herida que solo puede curar el miembro de la familia que la provoco). Para las
cicatrices que caracterizan a las heroinas y los héroes, puede consultarse el trabajo de Pedrosa (2024: 193
y 311 n. 192) y la bibliografia que alli se cita. Sobre el topico de las manos amputadas y restituidas, véanse
las paginas 505-679 de ese mismo trabajo.

2*En una version turcomana, el muchacho promete casarse con la ganadora de un concurso de tejido
(Stebleva, 1969: num. 21).

ZPara este resumen me baso en cinco versiones bereberes: una sahariana, recogida por Delheure (1989:
73), y cuatro cabilias (Abendjar, 2013; Mammeri, 1999: 82-97; Mettouchi, 2019; y Staude, 1967: 179-182).
En ese pasaje, que es comun en las versiones de este subtipo, se percibe cierta semejanza con el motivo
H151.8: Marido fascinado por poderes curativos de su mujer, caracteristico del tipo ATU 712: Crescentia.

2La informante fue Lydia Ould Yahia. La version fue grabada, en francés, el 12 de abril de 2014.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~32 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

A este subtipo pertenece también una version aun inédita que yo mismo grabé a
una informante de veintitrés afios, originaria de la region bereber de la Pequefia Cabilia, en
Argelia®®. En ese relato, la protagonista, al enterarse de las intenciones de su hermano, huye
y se refugia en una palmera. El la persigue y prende fuego al arbol para obligarla a descender.
La hermana logra escapar, pero pierde una mano durante el forcejeo. A continuacion se
adentra en el bosque y se oculta en una cueva. Alli, la encuentra una cabra, que avisa a su
pastor de que ha encontrado a una muchacha hambrienta. El cabrero la rescata, la lleva a
su choza y se casa con ella. Su segunda esposa se burla constantemente de la discapacidad
de la recién llegada. Pero, un dia, el pastor le restituye la mano aplicdndole un ungiiento
elaborado con plumas de cuervo. Afios mas tarde, el cabrero visita al hermano incestuoso
para informarle de que su hermana se ha casado con é€l.

En otra version Cabilia, una gallina advierte a la protagonista de que sus padres
planean casarla con su hermano (Khater, 2007: 147-160). La joven fuerza a su madre a
confesar la verdad sumergiéndole la mano en agua hirviendo. Cuando se confirman sus
sospechas, la muchacha se transforma en paloma, escapa de la casa y se posa en la copa
de una palmera?’. El hermano ordena a unos lefiadores que talen el arbol, pero el tronco
se regenera magicamente cada vez que estan a punto de derribarlo.

Tiempo después un pastor encuentra al ave y acude a la casa familiar para informar
del paradero de la hija. El hermano intenta capturarla, pero ella escapa nuevamente, no
sin antes haberle lanzado la maldicién de la herida incurable. En el camino de regreso,
el joven cae del caballo y se clava un fragmento de hierro que ningun médico logra
extirparle. Mientras tanto, otro pastor encuentra a la heroina, que ain conserva la forma
de una paloma, y la lleva a su casa. Alli, una de sus hijas le retira una aguja de la cabeza,
lo que hace que la muchacha recupere su forma humana. Por tltimo, se casa con el pastor
y, al cabo de unos afios, regresa a su hogar para curar a su hermano.

AVES, METAMORFOSIS E INCESTO

No se habra por alto que los pajaros desempenan un papel destacado en estos
cuentos. En dos de ellos, la propia muchacha se transforma explicitamente en ave (Casajus,
1984: 218-237; Khater, 2007: 147-160), y en muchos otros se sugiere una metamorfosis
de ese tipo en la escena en que la heroina trepa a un arbol o a unas rocas —que son los
habitats predilectos de muchas aves— y responde a sus familiares mediante cantos, que
parecen evocar el trino de los pajaros. Ese pasaje podria interpretarse, a mi modo de ver,
como un indicio de que sus facultades humanas estan siendo reemplazadas por las de un
animal de ese tipo.

Ademas, en muchas versiones los pajaros intervienen en momentos decisivos de
la accion. En una bereber, por ejemplo, cuando la muchacha se encuentra aislada en la
copa del arbol, un halcén la atrapa entre sus garras y la transporta volando hasta un lugar
alejado de su aldea (Abenojar, 2014). Una escena comparable —aunque revestida con una
patina de cristianismo— es descrita a menudo en los versos finales de las versiones de
Delgadina, en los cuales unos angeles acuden a llevar al cielo el alma de la joven®.

2" Para ello, se clava una aguja en la cabeza (D582.2: Transformacion por aguja magica).

2 El binomio incesto-aves aflora en otros cuentos que guardan cierto parentesco con La huida de la
hermana. Tal es el caso de algunas versiones del tipo ATU 510B: Piel de asno en las que se narra cdmo un
rey, decidido a casarse con su propia hija, se ve obligado a cumplir una condicién impuesta por ella, como
capturar un pajaro magico o confeccionar un vestido con las plumas de muchas aves.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~33 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

Por otra parte, en las versiones del segundo subtipo, suelen ser aves —cuervos,
cornejas o gallinas— las que advierten a la heroina sobre las intenciones de su
hermano. Recuérdese también que, en un cuento cabilio, una corneja recogia la mano
amputada de la joven y se la cosia al mufion con hilo de oro (Mammeri, 1999: 82-97). Y
que, en otro, de la misma regidn argelina, la mano caia en el nido de un cuervo, el cual se
la entregaba y la volvia a unir magicamente al brazo (Staude, 1967: 181). Puede decirse,
en definitiva, que en casi todas las versiones aparecen aves, aunque en algunos casos sea
solo de manera marginal; como en el cuento santal, cuya protagonista trepaba al arbol con
su loro en el brazo (Bompas, 1909, nim. 50).

Mas allé de los paralelos resumidos en el apartado anterior y de los recogidos en
el indice Aarne-Thompson-Uther en la entrada 313E*, existen relatos de la Antigiiedad
grecolatina —que podrian inscribirse en la 6rbita tematica de La huida de la hermana, o en
una orbita mas o menos proxima— en los cuales las aves tienen asimismo cierto peso en la
trama. La protagonista de uno de ellos es Nictimene, princesa de Lesbos, quien, tras haber
mantenido relaciones con su padre, huyé al bosque y fue transformada en lechuza por
Atenea. Tanto Ovidio como Higino —que fueron los autores que se hicieron eco de aquella
anécdota— coincidieron en que, desde entonces, la lechuza se siente tan avergonzada que
no osa mostrarse a la luz del dia (Metamorfosis, 11, vv. 590-595; y Fabulas, nim. 204)%.

El propio Ovidio, en el libro x de las Metamorfosis (vv. 298-502), relataba el caso
de Mirra, hija de Ciniras, quien se enamor6 de su padre. Una noche, aprovechando la
oscuridad, y haciéndose pasar por su madre, Mirra se introdujo en el lecho de su progenitor
y mantuvo relaciones con €él. Al descubrir el engafio, Ciniras intentd matarla, pero la
joven huyo, atraveso los desiertos de Arabia, y tras nueve meses de sufrimiento, Venus se
apiado de ella y la transform6 en un arbol (en concreto, en el que, desde entonces, lleva
su nombre, la mirra). Por cierto que, la misma noche en que Mirra se acosto con su padre,
un buho habia presagiado la tragedia con su canto (vv. 453-455).

No me parece descabellado interpretar la metamorfosis de Mirra en arbol
como una variante del motivo de la transformacién en ave. Pero si nos detenemos en
los detalles, emergen varias analogias mas con los cuentos de La huida de la hermana.
Una especialmente reveladora es que Mirra pronunci6 una férmula que se asemeja a las
que utilizan las heroinas de los cuentos para expresar la incompatibilidad de los dobles
vinculos familiares. Eso si, a diferencia de las versiones cuentisticas, en el relato ovidiano
es la propia muchacha quien, arrepentida, se interpela a si misma.

He aqui los versos en cuestion:

(Acaso vas a ser rival de tu madre y concubina de tu padre?
(Acaso recibiras el nombre de «hermana de tu hijo» y «madre de tu hermano»? (vv.
348-349)%

La relacion entre las aves y el incesto tiene antecedentes aun mas antiguos. Un
mito cananeo refiere como, en cierta ocasion, Ba’al-Hadad, dios de las tormentas y la

2 José Manuel Pedrosa relaciond el castigo del incesto de Nictimene con la exclusion social, y subrayd
ademas el aislamiento y la soledad que, por haber cometido incesto, sufre la lechuza (2005: 264-265).

30 Sigo la edicion de Ovidio (2001), aunque las comillas son mias. El paralelismo entre estos versos
ovidianos y las canciones que afloran en algunas versiones de La huida de la hermana ya fue senalado por
Pedrosa (2006: 189).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~34 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

fertilidad, sorprendid a sus padres —Elkunirsa y Asera— mientras mantenian relaciones
sexuales (Means Starr, 1984: 238). Tras presenciar aquella escena, comenzé a sentir un
deseo irrefrenable por su hermana Anat y, para acercarse a ella sin levantar sospechas, se
transformo en ave. Lamentablemente, ese pasaje se ha conservado de manera fragmentaria
y sumaria, lo que dificulta interpretar con precision su relacion con el ciclo narrativo que
aqui nos ocupa.

Sea como fuere, la asociacion simbolica entre las aves y el incesto aflora en
numerosas narraciones de la macrofamilia narrativa protagonizada por jovenes incestuosos
y fugitivos arboricolas. Los pajaros suelen tener un papel relevante, por ejemplo, en el
mito de Los hermanos incestuosos (y/o canibales) que se convierten en el sol y la luna,
que constituye otra rama dentro de ese vasto magma narrativo.

La presencia de los pajaros es especialmente significativa en las versiones de ese
mito recopiladas en los grupos otomangues del sur de México. En muchas de ellas, se
afirma que los hermanos que treparon por un arbol y se convirtieron en el sol y la luna
habian nacido de huevos de pajaro; y en la mayoria de esos testimonios el motivo del
incesto esta igualmente presente: a menudo se dice que los jévenes hermanos violaron a
su madre (o a su abuela), razén por la cual tuvieron que huir y trepar al arbol (Bartolomé,
2021: 84-88 y 101-105)*".

Otras versiones otomangues mencionan que la madre quedo encinta de un ave
(Cicco y Horcasitas, 1962: 74); que un pajaro revelod a la madre que sus hijos habian
matado a su esposo y se lo habian servido como alimento (Bartolomé, 2021: 54); que un
pajaro carpintero indico a la madre el arbol en que los nifios se ocultaban (Bartolomé,
2021: 85); o, incluso, que un ave embaucd a los hermanos para que mataran a su padre
(Weitlaner, 1981: 54).

AVES, CANIBALISMO E INCESTO

Algunos de los relatos aqui analizados incluyen un episodio en el que los personajes
incestuosos devoran a algin familiar cercano o, en su defecto, lo matan y lo ofrecen
como alimento a otro miembro del grupo consanguineo®>. En otros casos, el incesto es
directamente reemplazado por una escena de antropofagia intrafamiliar. Puede decirse,
por tanto, que en muchos de estos mitos y cuentos en los que las aves desempefian un
papel destacado, el apetito sexual por un pariente se entrelaza con un apetito alimenticio,
que igualmente esté dirigido hacia un miembro de la familia.

31E] episodio de la violacion de la madre (o de la abuela) es comun en las versiones de los triquis (Garcia
Alcaraz, 1973: 91-92 y 93; Hollenbach, 1977: 131 y 144), de los tlapanecos (Bartolomé, 2021: 104) y de
los mixtecos de la costa (Alavez Chavez, 1997: 184-195).

32 Tengo la intencion de dedicar un estudio especifico a las versiones de Los hermanos incestuosos (y/o
canibales) y el origen del sol y la luna y a su relacion con el linaje narrativo que se analiza en este trabajo.
Por el momento, me limitaré a remitir a dos trabajos relativamente recientes que abordan ese mito. El
primero es un libro completo, en el que Miguel Alberto Bartolomé analiza las analogias entre unas pocas
versiones mesoamericanas, caribefias y sudamericanas (2021). El segundo, una breve recension de Yuri
Berezkin sobre las versiones caucasicas y siberianas (2015: 67-68).

33 Esta escena recuerda a la del inicio de la version egipcia de La huida de la hermana recogida por El-
Shamy (1999: 327-328): la muchacha advierte que su hermano esta hambriento y le ofrece una hogaza de
pan, en cuyo interior han quedado unos cabellos de ella.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~35 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

Otro ejemplo ilustrativo de esta interrelacion se encuentra en una version de Los
hermanos incestuosos (y/o canibales) y el origen del sol y la luna recogida entre los
esquimales del bajo Yukoén. En ella, una muchacha advierte que su hermano siente
atraccion por ella. Para satisfacer su deseo, se corta un seno y se lo ofrece en un plato,
pero €l se niega a comerlo®®. Tras una serie de peripecias, la hermana trepa al cielo por una
escalera y se transforma en el sol; €l la persigue y se convierte en la luna. El informante
que transmiti6 aquel relato agregd que la luna, desde entonces, esta condenada a sufrir de
un hambre insaciable —de ahi que se vaya desvaneciendo al ritmo del ciclo lunar—, y que
el sol sigue ofreciéndole su seno en un plato (Nelson, 1900: 482).

También resulta reveladora la version bereber de La huida de la hermana cuya
protagonista, tras ser transportada por un halcon hasta un bosque, termina viviendo en
la casa de un ogro antropofago (Abenodjar, 2014)%*. Recuérdese que, con el tiempo, ella
misma desarrolla un gusto por la carne humana, y solo recobra su naturaleza original
cuando prueba la sangre de su hermano.

Ese tridngulo simbdlico conformado, por un lado, por las aves y, por otro, por
el sexo y la antropofagia intrafamiliares también se manifiesta en varios relatos de la
Antigiiedad clésica. Uno de los mas conocidos es aquel que narra cémo el rey Tereo forzo
a su cuflada Filomela y como esta concibio un hijo fruto de aquella violacion®. Cuando
Procne —esposa de Tereo— descubrio lo sucedido, asesiné al nifio, lo descuartizd, lo cocind y
lo sirvi6 como banquete a su marido. Procne esper6 a que este hubiera terminado de comer
para darle a entender que habia devorado a su propio hijo*. Furioso, Tereo intent6 matar a

3 La bibliografia acerca del canibalismo como proyeccién metaforica del incesto es inabarcable. Para
una panoramica general, puede consultarse el capitulo «Incest and Cannibalismy, incluido por Arthur Wolf
en Incest Avoidance and the Incest Taboos (2014: 85-91), asi como los comentarios de Lévi-Strauss en
La pensée sauvage y L’homme nu (1962: 139-140; y 1971: 123 respectivamente). Para un analisis de esa
metafora desde la optica del perspectivismo amerindio y el giro ontolégico, véase Viveiros de Castro (2010:
186-193). Existe asimismo una amplia bibliografia que analiza esa equivalencia en contextos especificos.
Para el ambito de la filosofia griega, se recomienda el trabajo de Hook (2005); para el de la Iglesia temprana,
el de Moss (2021); y para el de los cuentos maravillosos, en general, el de Greenhill y Tye (2022: 141-142).
Para el contexto especifico de los cuentos africanos, pueden consultarse los de Calame-Griaule (1982) y
Gorog-Karady (1994: 72-73); para el de los cuentos indoeuropeos, el de Ashliman (1997); para el de las
culturas polinesias, el de Labby (1976); y para el de los mitos de los shoshones del oeste de los Estados
Unidos, el de Clemmer (1996). Cabe sefialar, ademas, que en varios grupos etnolingiiisticos los términos
«incestoy» y «canibalismo» son homénimos. Sobre este tltimo asunto, véase Wolf (2014: 85-86).

33 Este relato fue recogido por Ovidio (Metamorfosis, vi, vv. 667-674), Higino (Fdbulas, mam. 45),
Apolodoro (Biblioteca Mitologica, 1, 14.8), Pausanias (Descripcion de Grecia, 1,5.4) y Esquilo (Suplicantes,
vv. 223-228).

3¢ El motivo del personaje que informa a otro de que acaba de devorar a un familiar aflora en infinidad
de versiones mesoamericanas del mito de Los gemelos incestuosos (v/o canibales) y el origen del sol y la
luna. En esos relatos, quien revela al comensal lo que acaba de ingerir es un animal de pequefio tamafio,
generalmente un topo o un péajaro. La escena guarda, por cierto, cierta semejanza con el motivo del ave
que informa sobre los planes de boda a las protagonistas de La huida de la hermana. Para otras versiones
universales del topico de los progenitores que devoran sin saberlo a sus propios hijos, véase Konaydi
Pedrosa (2018: 111).

37Sorscher relaciono el episodio de canibalismo de este relato con el incesto de Mirra (2017: 19-20).

3 Resulta llamativo que, en el mito esquimal comentado mas arriba, el muchacho también se negara a
consumir la carne de su hermana.

3Y a varias versiones de La huida de la hermana. En una santal, por ejemplo, se dice que una palmera
brota de la piel muerta de la protagonista. En varios paralelos kannadas, nace un arbol con espinas de los

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~36~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

las dos hermanas. Ellas huyeron y, en el curso de la persecucion, los tres personajes fueron
transformados en aves: Filomela en ruisefior, Procne en golondrina, y Tereo en abubilla®’.

De un modo similar, un mito santal relata como cuatro hermanos asesinan y
devoran a su hermana para satisfacer su atraccion sexual por ella. EI hermano menor,
que se niega a participar del banquete canibal, entierra los despojos de la muchacha,
de los cuales brota mas tarde una planta de tabaco (Carrin-Bouez, 1991: 42-44)%, Esa
metamorfosis arbdrea, por cierto, remite directamente a relatos, como el de Mirra, en los
que al episodio del incesto le sigue una transformacion vegetal®.

En algunas versiones de la macrofamilia sobre fugitivos arboricolas, el apetito —ya
sea sexual o canibal— por un miembro de la familia parece haberse atenuado y desplazado
hacia una mera sensacion de hambre. A este respecto, la version bororo de El desanidador
de pajaros brinda, una vez mas, un caso ilustrativo: cuando el héroe incestuoso se
encontraba aislado en lo alto de la roca, empezé a sentir un apetito voraz, por lo que se
vio obligado a cazar e ingerir unos lagartos. Otro tanto puede decirse de las versiones de
La huida de la hermana, cuyas protagonistas aparecen a menudo hambrientas y sedientas
(Bompas, 1909: num. 50; Casajus, 1984: 218-237; Delheure, 1989: 73; El-Shamy, 1999:
327-328; Khater, 2007: 147-160; Mammeri, 1999: 82-97; Parmar, 1972: 171-174; Rattray,
1913: 274-282; Staude, 1967: 179-182; y la mayoria de las versiones del romance de
Delgadina, por citar solo algunos ejemplos)®.

Latriada incesto-hambre-aves aflora asimismo en el romance panhispanico de Tamar
y Amnon. Las distintas versiones suelen arrancar con una escena en que Amnon, enfermo y
postrado en la cama, exige que su hermana Tamar le lleve un caldo de gallina (o de pavo,
o un asado de pollo, o un asado de un ave inespecifica). Ella accede y sube a su alcoba con
la comida, pero entonces su hermano aprovecha para violarla. El desenlace varia seglin la
version: hay algunas en que Amnoén asesina a su hermana; en otras, ella se suicida; en otras,
Tamar queda encinta y da a luz a un nifio; y en otras, en fin, el padre mata al agresor.

COMER HUEVOS, DEVORAR HERMANOS: ETOLOGIA AVIAR Y NARRATIVA ORAL

El tridngulo simbolico formado por el incesto, el canibalismo y las aves aflora en
el folclore de numerosas regiones del mundo. Los minangkabaus del oeste de Sumatra,
por ejemplo, narran un mito segun el cual, de la unidon incestuosa entre un hermano y
una hermana, surgieron unas criaturas aladas conocidas como pelisit. Ademas, en su

huesos del hermano, y de los de la hermana, un arbol frutal. El motivo de los arboles que crecen de los
cadaveres de los amantes (E631.0.1: Ramas entrelazadas crecen de las tumbas de los amantes) también
estd presente en la version india recogida por Parmar (1972: 171-174), asi como en el romance de E/ conde
Olinos. Cabe sefalar, por cierto, que este Gltimo comparte otras escenas y motivos con varias versiones de
La huida de la hermana: el caballo que abreva en la fuente; el canto del personaje, que se asemeja al trino
de las aves (o que las atrae); el asesinato del amante y la metamorfosis de los protagonistas en arboles y en
pajaros. También se observan analogias, aunque quiza no tan cercanas, con el cuento de El hueso cantor
(ATU 780) y con la leyenda latina de Polidoro.

“La sed puede complementar o sustituir al hambre, como ocurre en el romance de Delgadina. Esa podria
ser la razon por la cual, en estos cuentos, se alude con frecuencia a fuentes, pozos, rios, estanques y manantiales
(Abendjar, 2014; Bompas, 1909, num. 50; Moscoso, 2004; Parmar, 1972: 171-174; Pasotti, 1980: 95-97;
Rattray, 1913: 274-282; etc.). En una version turcomana y en otra tayika, el hermano menor de la protagonista
comienza a estar sediento en cuanto abandona su refugio arbéreo (Stebleva, 1969: niim. 21; y Rozenfel’d
y Ryckovoj, 1990: niim. 8, respectivamente). La hermana le advierte de que no debe beber de determinada
fuente. Pero ¢l desobedece y acaba transformandose en un monstruo (o en un cabrito, en la version tayika). A
partir de ese punto, el relato enlaza con una version del tipo ATU: 511: Un ojo, dos ojos, tres ojos.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~37 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

cosmovision, el incesto se equipara metaforica y sistematicamente al canibalismo, y se
establece una analogia explicita entre las uniones incestuosas y los habitos alimenticios
de las gallinas domesticadas, que a veces consumen la carne de otros pollos (Peletz, 1996:
166 y 224). De manera similar, entre los torayas —pueblo de las zonas montafiosas del
centro de las islas Célebes— el incesto se denomina mantjisi tojoenja, lo que se traduce
literalmente como «devorar los propios huevosy», en referencia a un comportamiento
observado en algunas gallinas (Adriani, 1951: 397). Estos son solo dos ejemplos, pero
podrian citarse muchos mas si el espacio lo permitiera.

Me parece plausible que el simbolismo genital de algunas aves y la promiscuidad
que tradicionalmente se atribuye a algunas de ellas —particularmente a las gallinas— hayan
contribuido a la identificacion de las protagonistas de estas narraciones con los pajaros. Sin
embargo, ami modo de ver, no puede descartarse que estos relatos estén reflejando de alguna
manera una equivalencia metaforica entre el deseo incestuoso y el apetito antropdfago de
los personajes y las conductas endogamicas y canibales de determinadas especies de aves.
Subrayo lo de «determinadas especies», porque seria erroneo asumir que las narraciones
sobre jovenes arboricolas que se transforman en péjaros —o que se comportan como tales—
se inspiran en el canibalismo filial o la endogamia de la avifauna en su conjunto.

En este sentido, diversos estudios ornitologicos han demostrado que el canibalismo
es un fendmeno raro en el mundo aviar, incluso en especies en las que el fratricidio
es habitual. Entre las pocas aves en que esa conducta se ha documentado con relativa
frecuencia figuran las rapaces nocturnas, las abubillas y las gallinas. Este dato resulta
especialmente significativo, dado que esos pajaros se encuentran, precisamente, entre los
mas mencionados en las narraciones analizadas en este trabajo*'. Baste recordar los casos
de Nictimene y Mirra, que fueron transformadas en lechuzas, y el de Tereo, que termind
convertido en abubilla®.

Los estudios sobre la etologia sexual de las aves aportan asimismo informacion
sugerente. Entre las especies con mayor tendencia a los cruzamientos consanguineos,
figuran los corvidos y aquellas criadas en cautividad, como los psitaciformes (los loros),
las gallinas y otras aves de corral. Curiosamente, esos pajaros también son aludidos con
frecuencia en las versiones de La huida de la hermana. Recuérdese, sin ir mas lejos,
aquella version santal en que la joven subia al arbol llevando un loro en el brazo (Bompas,
1909, num. 50). O aquellas versiones bereberes, en las que una gallina, un cuervo o una
corneja advertian a la protagonista de las intenciones incestuosas de su hermano®. O
varias versiones —también bereberes— en que la muchacha recuperaba la mano gracias a
las intervenciones magicas de unos corvidos (Mammeri, 1999: 82-97; Staude, 1967: 179-
182; y un paralelo inédito recogido por el autor).

“ Para la conducta canibalistica de las lechuzas, constltese el trabajo de Baudvin (1978). Y para las
relaciones incestuosas en esas aves, el de Roulin (1996).

“2Numerosos filologos han sefialado el paralelismo entre los episodios en que Tereo viola a su cufiada y
devora a su propio hijo, y la conducta canibalistica e incestuosa de la abubilla (Libran Moreno, 2015: 258
[n. 48]; Neuhausen, 1969: 177-186; Sandin, 2005: 139; etc.). Sobre el canibalismo en las abubillas, puede
consultarse el estudio de Soler ez al. (2022: 266).

4 Concretamente, en la sahariana documentada por Delheure (1989: 73) y en tres cabilias (Abendjar,
2013; Mammeri, 1999: 82-97; y Staude, 1967: 179-182).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~38 ~



O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

FINANCIACION
Este trabajo se ha realizado en el marco del proyecto de investigacion «EI corpus
de la narrativa oral en la cuenca occidental del Mediterraneo: estudio comparativo y
edicion digital» (proyecto [+D, con referencia: PID2021-122438NB-100), financiado por
la Agencia Estatal de Investigacion (AEI) y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional
(FEDER). Agradezco la ayuda y las observaciones de Jos¢ Manuel Pedrosa, José Luis
Garrosa Gude, Marina Sanfilippo y Francisco Moscoso.

BIBLIOGRAFiA

ABENOIAR, Oscar (2013): «La muchacha que evité casarse con su hermano [El-Shamy
510C§]», Corpus de Literatura Oral, Jaén, Universidad de Jaén.

ABENOIAR, Oscar (2014): «La muchacha que se convirtié en una ogresa [El-Shamy 510C§
+ ATU 315A1», Corpus de Literatura Oral, Jaén, Universidad de Jaén.

ABENOJAR, Oscar, IMMOUNE, Ouahiba y Menas, Zola (2015): La princesa cautiva y el
pdjaro del viento. Mitos y cuentos del norte de Argelia, Madrid, Verbum.

Apriani, Nicolaus (1951): The Bare’e-Speaking Toradja of Central Celebes, I,
Amsterdam, Noord / Hollandsche Uitgevers Maatschappij.

AvLAVEZ CHAVEZ, Ratl (1997): Nayiu xindeku nuu ndaa vico nu’u. Los habitantes del pais
de las nubes; una minima presentacion de creencias mixtecas, México, Instituto
Oaxaqueio de las Culturas / CIESAS / La Casa Chata.

AsHLIMAN, Dan Lee (1997): «Incest in Indo-European Folktalesy, s. 1., s. e., http://www.
furorteutonicus.eu/germanic/ashliman/mirror/incest.html

BartoLomg, Miguel Alberto (2021): Los viajes de sol y luna. El ciclo de los gemelos
en Oaxaca, México y América del Sur, Ciudad de México, Instituto Nacional de
Antropologia e Historia.

Bascom, William (1981): «African Folktales in America, XII. Dogs Rescue Master in
Tree Refuge», Research in African Literatures, 12/4, pp. 460-519.

Baupvin, Hugues (1978): «Le cannibalisme chez ’eftraie (7yto alba)», Nos oiseaux, 34,
pp. 223-231.

Benamara, Hassane (2011): Contes berberes de Figuig (sud-est marocain). Textes en
berbere avec traductions en frangais, Colonia, Riidiger Koppe Verlag.

BEerezKIN, Yuri (2015): «Folklore and Mythology Catalogue. Its Lay-Out and Potential for
Researchy, en The Retrospect Methods Network Newsletter 10. Between Text and
Practice. Mythology, Religion and Research [nimero especial], RMN Newsletter,
Frog y Karina Lukin (eds.), Helsinki, University of Helsinki, pp. 56-70.

Bowmpras, Cecil Henry (1909): Folklore of the Santal Parganas, Londres, David Nutt.

CaLAME-GRIAULE, Genevieve (1982): «Une affaire de famille. Réflexion sur quelques
théemes de ‘cannibalisme’ dans les contes africains», Nouvelle revue de
psychanalyse, 6, pp. 171-202.

CArrRIN-Bougz, Marine (1991): Inner Frontiers. Santal Responses to Acculturation,
Bergen, Christian Michelsen Institute.

Casajus, Dominique (1984): «The Brother, the Djinn, and the Passing of Time», Research
in African Literatures, 15/2, pp. 218-237.

Cicco, Gabriel (de) y Horcasitas, Fernando (1962): «Los cuates. Un mito chatinoy,
Tlalocan, 4/1, pp. 74-79.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~39 ~


http://www.furorteutonicus.eu/germanic/ashliman/mirror/incest.html
http://www.furorteutonicus.eu/germanic/ashliman/mirror/incest.html

O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

CLEMMER, Richard Owen (1996): «Ideology and Identity. Western Shoshoni “Cannibal”
Myth as Ethnonational Narrative», Journal of Anthropological Research, 52/2,
pp- 207-223. https://www.jstor.org/stable/3630201

CoLBAccHINI, Antonio y ALBISETTI, César (1942): Os bororos orientais. Orarimogodogue
do Planalto Oriental de Mato Grosso, Sao Paulo/Rio de Janeiro, Editora Nacional.

DEeLHEURE, Jean (1989): Contes et légendes berberes de Ouargla, Paris, La Boite a
Documents.

EL-SHamy, Hasan M. (1999): Tales Arab Women Tell, Bloomington, Indiana University.

EL-Suamy, Hasan M. (2004): Types of the Folktale in the Arab World. A Demographically
Oriented Tale-Type Index, Bloomington, Indiana University.

Estepa, Luis y PEDROSA, José Manuel (2001): Mitos y cuentos del exilio de Ruanda,
Oiartzun, Sendoa.

Garcia ArLcaraz, Agustin (1973): Tinujei. Los triquis de Copala, San Juan Copala,
Comision del Rio Balsas.

GoLDBERG, Christine (1998): «Dogs Rescue Master from Tree Refuge, an African Folktale
with World-Wide Analogs», Western Folklore, 57/1, pp. 41-61. https://doi.
org/10.2307/1500248

GoOrOG-KARADY, Veronika (1970): «L’arbre justicier», en Le théme de [’arbre dans
les contes africains, Genevieve Calame-Griaule (ed.), Paris, Société¢ d’Etudes
Linguistiques et Anthropologiques de France, pp. 23-62.

GorOG-KARADY, Veronika (1994): «Social Speech and Speech of the Imagination. Female
Identity and Ambivalence in Bambara-Malinké Oral Literature», Oral Tradition,
9/1, pp. 60-82.

GoOrOG-KARADY, Veronika (2002): «L’arbre comme instrument de justice dans les contes
africainsy», Ethnographica et folkloristica carpathica, 12, pp. 281-291.

GRrEENHILL, Pauline y TYE, Diane (2022): «Cannibals and Kin. Escaping the Disgusting in
Newfoundland Fairy Tales», en Cultural Approaches to Disgust and the Visceral,
Max Ryyninen, Heidi Kosonen y Susanne Ylonen (eds.), Nueva York, Routledge,
pp. 131-143.

HovrLenBacH, Elena Elizabeth de (1977): «El origen del sol y la luna. Cuatro versiones
en el trique de Copala», Tlalocan, 7, pp. 123-170. https://doi.org/10.19130/iifl.
tlalocan.1977.8

Hook, Brian S. (2005): «Oedipus and Thyestes among the Philosophers. Incest and
Cannibalism in Plato, Diogenes, and Zenoy, Classical Philology, 100/1, pp. 17-40.
https://doi.org/10.1086/431428

KHATER, Djouher (2007): La rose de lumiere. Contes de Kabylie, Argel, Casbah.

Konaypi, Abdelhak y PEprOsA, José Manuel (2018): «El cuento de Hamu el picaro y la
bruja en la tradicion rifefia bereber de Laazzanen (Nador, Marruecos), ATU 1563 +
ATU 175 + ATU 327C», Boletin de Literatura Oral, 8, pp. 97-114. https://doi.
org/10.17561/BLO.V8.5

LagBy, David (1976): «Incest as Cannibalismy», The Journal of the Polynesian Society,
85/2, pp. 171-179. <https://www.jstor.org/stable/20705160>

LEvi-StrAuss, Claude (1962): La pensée sauvage, Paris, Plon.

Livi-Strauss, Claude (1964): Le cru et le cuit, Paris, Plon.

Livi-Strauss, Claude (1971): L’homme nu, Paris, Plon.

LiBRAN MoRrENO, Miryam (2015): «Abubillas, cucos y aves rapaces. La autoria de Sofocles,
Fr. 581 R. (= Arist., HA 633a 17-28) (Tereo)», Emerita, 83/2, pp. 247-263. https://
doi.org/10.3989/emerita.2015.11.1411

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~40 ~


https://www.jstor.org/stable/3630201
https://doi.org/10.2307/1500248
https://doi.org/10.2307/1500248
https://doi.org/10.19130/iifl.tlalocan.1977.8
https://doi.org/10.19130/iifl.tlalocan.1977.8
https://doi.org/10.1086/431428
https://doi.org/10.17561/BLO.V8.5
https://doi.org/10.17561/BLO.V8.5
https://www.jstor.org/stable/20705160
https://doi.org/10.3989/emerita.2015.11.1411
https://doi.org/10.3989/emerita.2015.11.1411

O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

MammEeri, Mouloud (1999): Contes berberes de la Kabylie, Paris, Pocket.

MEANS STARR, Omega (1984): «An Apotropaic Incest Ritual in the Baal and Anath Cycley,
Folklore, 95/2, pp. 231-244. https://doi.org/10.1080/0015587X.1984.9716319

MEettoucHl, Amina (2019): «Vidéo 1», Verba Africana. African Languages and Oral
Literatures. DVD Documentation and Digital Materials. [Base de datos online],
Paris / Leiden, INALCO / Leiden University. <https://verbafricana.org/kabyle/b-
videol.htm>

Moscoso, Francisco (2004): «EIl que quiere casarse con su hermana / alli bga yidzuwwoz
m€Sa oxtu [ATU 938*]», Corpus de Literatura Oral, Universidad de Jaén.

Moss, Candida (2021): «Infant Exposure and the Rhetoric of Cannibalism, Incest, and
Martyrdom in the Early Churchy, Journal of Early Christian Studies, 29/3, pp.
341-369. https://doi.org/10.1353/earl.2021.0023

NeLsoN, Edward William (1900): The Eskimo about Bering Strait, Washington,
Government Printing Office.

NEeunausen, Karl August (1969): «Tereus und die Danaiden bei Aischylos», Hermes, 97,
pp. 167-186.

Ovibio, Publio (2001): Metamorfosis, ed. de Consuelo Alvarez y Rosa Maria Iglesias,
Madrid, Catedra.

PARMAR, Shyam (1972): Folklore of Madhya Pradesh, Nueva Delhi, National Book Trust
of India.

PasotTi, Hourin (1980): Contes de Ghzala, recueillis en Tunisie, Paris, Aubier Montaigne.

PEDROSA, José Manuel (2005): «Por qué vuelan de noche las lechuzas, por qué murié joven
Roldan, por qué se llama una novela Cien arios de soledad. Exclusion, soledad y
muerte en los relatos de incesto», en «Entra mayo y sale abrily. Medieval Studies
of Literature and Folklore in Honor of Harriet Goldberg, Manuel da Costa Fontes
y Joseph T. Snow (eds.), Newark, Juan de la Cuesta, pp. 259-279.

PEDROSA, José Manuel (2006): «Mirra en su arbol, Delgadina en su torre, la mujer del pez
en su pozo. El simbolismo arriba / abajo en los relatos de incesto», Revista de
Folklore, 312, pp. 183-194.

PEDROSA, José Manuel (2009): «El Cid y la politica de la segmentacion. Historia, literatura,
antropologia», eHumanista, 12, pp. 291-304.

PEDROSA, José Manuel (2024): Odiseo, el Cid, don Quijote y otros cuerpos tergiversados,
México, Universidad Nacional Autonoma de México.

PeLETZ, Michael George (1996): Reason and Passion. Representations of Gender in a
Malay Society, Berkeley, University of California.

Ramanuian, Attipate Krishnaswami (1997): 4 Flowering Tree and Other Oral Tales from
India, Berkeley, University of California.

RarTrAY, RObert Sutherland (1913): Hausa Folk-Lore, Customs and Proverbs, Oxford,
Clarendon Press.

RouLin, Alexandre (1996): «Inceste chez la chouette effraie (Tyto alba)», Alauda, 64/4,
pp. 458-459.

RozenreL’D, Aleksei Zakharovich y Ryc¢kovos, Nina Petrovna (1990): Skazki i legendy
gornych tadzikov [Cuentos populares y leyendas de los tayikos de las montafias],
Moscu, Glavnaya Redaktsiya Vostochnoy Literatury.

SanpiN, Par (2005): Aeschylus’ Supplices. Introduction and Commentary on vv. 1-523,
Lund, Symmachus.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605


https://doi.org/10.1080/0015587X.1984.9716319
https://verbafricana.org/kabyle/b-video1.htm
https://verbafricana.org/kabyle/b-video1.htm
https://doi.org/10.1353/earl.2021.0023

O. ABENOIAR, «FUGITIVOS ARBORICOLAS...» BLO, voL. EXTR. N.° 8 (2025), pp. 24-42

Schott, Ridiger (1999): «The Rebellious Girl Who Wants the Perfect Man. Role
Assignments in Folktales of the Bulsa in Northern Ghanay, Estudos de Literatura
Oral, 5, pp. 121-136.

SErRGENT, Bernard (2021): Le premier héros. Jean de |’Ours, Gargantua et le Dénicheur
d’oiseaux, Lisieux, Lingva.

SoLER, Juan José, MARTIN-VIVALDI, Manuel, NUHLICKOVA, Sona, Ruiz-CASTELLANO, Cristina,
MAZORRA-ALONSO, Monica, MARTINEZ-RENAU, Ester, ECKENFELLNER, Manfred,
SveTLiK, Jan y Hor, Herbert (2022): «Avian Sibling Cannibalism. Hoopoe Mothers
Regularly Use Their Last Hatched Nestlings to Feed Older Siblings», Zoological
Research, 43/2, pp. 265-274. https://doi.org/10.24272/;.issn.2095-8137.2021.434

SorscHERr, Hannah (2017): Incest, Cannibalism, Filicide. Elements of the Thyestes Myth
in Ovid s Stories of Tereus and Myrrha, [tesis de master no publicada], University
of North Carolina.

Staupk, Wilhelm (1967): «Le héros dévoué et ses antagonistesy», Journal de la Société des
Africanistes, 37/2, pp. 139-182.

STEBLEVA, lya Vasil’yevna, (1969): Prodannyi son. Turkmenskie narodnye skazki [El
suefio vendido. Cuentos populares turcomanos], Moscu, Glavnaya Redaktsiya
Vostochnoy Literatury.

Tuompson, Stith (1955-1958): Motif-Index of Folk Literature. A Classification of Narrative
Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla,
Fabliaux, Jest-Books and Local Legends, Bloomington, Indiana University /
Rosenkilde & Bagger.

UTtHER, Hans-Jorg (2024): The Types of International Folktales. A Classification and
Bibliography, Based on the System of Antti Aarne and Stith Thompson, Helsinki,
Academia Scientiarum Fennica.

Vivelros DE CasTro, Eduardo (2010): Metafisicas canibales. Lineas de antropologia
postestructural, Buenos Aires, Katz.

WEITLANER, Roberto Julio (1981): Relatos, mitos y leyendas de la Chinantla, ed. de Maria
Sara Molinari, Maria Luisa Acevedo y Marlene Aguayo Alfaro, Ciudad de México,
Instituto Nacional Indigenista.

WoLkr, Arthur Paul (2014): Incest Avoidance and the Incest Taboos. Two Aspects of Human
Nature, Stanford, Stanford University, pp. 85-91.

Fecha de recepcion: 31 de marzo de 2025
Fecha de aceptacion: 19 de junio de 2025

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 42 ~


https://doi.org/10.24272/j.issn.2095-8137.2021.434

	Fugitivos arborícolas, incesto, canibalismo y etología aviar 
	Una constelación narrativa de difusión universal 
	Subtipo 1. El hermano hace la promesa de casarse con determinada mujer 
	Subtipo 2. El muchacho incestuoso amputa la mano de su hermana; como castigo, recibe una herida 
	Aves, metamorfosis e incesto 
	Aves, canibalismo e incesto 
	Comer huevos, devorar hermanos: etología aviar y narrativa oral 
	Financiación 
	Bibliografía 


