
ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 24 ~

Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

Fugitivos arborícolas, incesto, canibalismo y etología aviar

Arboreal fugitives, incest, cannibalism, and avian ethology

Óscar Abenójar
(Centro de Estudios Lingüísticos y Literarios de El Colegio de México)

oabenojar@colmex.mx
https://orcid.org/0000-0002-6612-6154

Resumen: Este artículo analiza decenas de 
versiones pluriculturales del cuento La huida de 
la hermana. En ellas se relata cómo una joven, 
al descubrir las intenciones incestuosas de su 
hermano, huye de su casa y sube a un árbol, 
una roca o una cueva. Sus familiares intentan 
convencerla de que regrese, pero ella se niega, 
y el árbol comienza a elevarse progresivamente 
hasta dejarla aislada en las alturas. Algunas 
versiones concluyen con la muerte de la joven; 
otras, con su integración en otra comunidad y 
su matrimonio con un hombre de otro linaje. 
En casi todos sus avatares intervienen unas 
aves, y en muchos de ellos hay escenas en las 
que el canibalismo o la voracidad desmedida 
operan como metáforas del deseo incestuoso. 
El artículo traza, además, paralelismos con 
algunos relatos de la Antigüedad y muestra cómo 
el triángulo simbólico incesto-canibalismo-
aves aflora en la narrativa oral de numerosas 
tradiciones. Por último, se plantea la hipótesis 
de que ciertos aspectos del comportamiento 
sexual y alimenticio de algunas aves podrían 
haber influido en la configuración narrativa de 
estos cuentos.

Palabras clave: Incesto, Canibalismo, Fugitivo 
arborícola, Aves, ATU 313E*.

Abstract: This article analyzes dozens of 
multicultural versions of the tale  The Sister’s 
Flight. In these stories, a young woman, upon 
discovering her brother’s incestuous intentions, 
flees her home and takes refuge in a tree, on 
a rock, or in a cave. Her family members try 
to persuade her to return, but she refuses, and 
the tree begins to rise gradually, leaving her 
isolated high above the ground. Some versions 
end with the young woman’s death; others, 
with her integration into another community 
and marriage to a man from a different lineage. 
In nearly all versions, birds play a role, and in 
many, scenes of cannibalism or extreme voracity 
serve as metaphors for incestuous desire. The 
article also draws parallels with certain ancient 
narratives and shows how the symbolic triangle 
of incest, cannibalism, and birds emerges in the 
oral traditions of numerous cultures. Finally, it 
proposes the hypothesis that specific aspects of 
the sexual and feeding behaviors of some birds 
may have influenced the narrative structure of 
these tales.

Keywords: Incest, Cannibalism, Arboreal fugi-
tive, Birds, ATU 313E*.

mailto:oabenojar@colmex.mx
https://orcid.org/0000-0002-6612-6154


Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 25 ~

Una constelación narrativa de difusión universal

Los catálogos tipológicos de cuentos son herramientas muy útiles para la 
investigación, pero al mismo tiempo evidencian limitaciones a la hora de capturar el 
entramado dinámico y multidimensional que caracteriza a la tradición oral. Una cuestión 
que aún no han logrado reflejar adecuadamente tiene que ver con el hecho de que 
muchos tipos cuentísticos, a pesar de tener cierta independencia temática, son en realidad 
ramificaciones de grandes familias narrativas. Los relatos que componen esas familias 
suelen estar interrelacionados de maneras muy diversas, y los catálogos –diseñados en 
formatos rígidos y unidimensionales– no consiguen dar cuenta del entramado de los 
vínculos.

El cuento que se analiza en este trabajo forma parte de una de esas constelaciones 
narrativas; integrada, en este caso, por cuentos, mitos y baladas (aunque no se descarta 
que en el futuro se documenten versiones expresadas en otros géneros discursivos). Esa 
macrofamilia –que podría ser etiquetada como Fugitivo/a asciende a un lugar elevado y se 
transforma en ave para evitar incesto (o para eludir un castigo por haber cometido incesto) 
– se encuentra ampliamente difundida por distintas regiones del mundo, y de ella existen 
numerosas variantes, lo que explica las notables diferencias que a menudo se observan 
entre las versiones.

Ante esa presencia caleidoscópica, en lugar de proponer aquí un resumen 
general –que difícilmente abarcaría la totalidad de los paralelos–, resumiré una versión 
concreta, que servirá para ilustrar los pasajes más característicos de la trama. Un ejemplo 
representativo de ese linaje es la célebre versión bororo del mito que Lévi-Strauss 
denominó El desanidador de pájaros. En ella se narra cómo un hombre descubre que 
su hijo ha mantenido relaciones sexuales con una de sus esposas (1964: 42-45)1. Como 
represalia, el padre lo somete a una serie de ordalías; la última –y más peligrosa de todas– 
consiste en capturar unos guacamayos que anidan en lo alto de una escarpada roca.

El padre acompaña al muchacho hasta la base de la montaña y le tiende una pértiga 
para facilitarle el ascenso. Sin embargo, una vez que el joven alcanza el nido, se la retira, 
dejándolo atrapado en la cima, sin posibilidad de descender. Aislado y hambriento, el 
muchacho caza unos lagartos con su arco: come algunos y reserva los restantes para más 
adelante. Con el paso del tiempo, la carne empieza a descomponerse, lo que atrae a varios 
zopilotes. Llega un momento en el que el hedor se vuelve tan intenso que el héroe termina 
perdiendo el conocimiento. Entonces, una de las aves lo toma con sus garras, lo eleva por 
los aires y lo deposita al pie de la montaña2.

Tiempo después, el héroe regresa a su aldea, adoptando sucesivamente la forma de 
cuatro pájaros y una mariposa, y, una vez allí, trama un plan para vengarse de su padre. 
Por fin, un día, el joven se disfraza de venado y embiste al padre. Este se precipita por un 
barranco y cae a un lago, en el que es devorado por unas pirañas. A continuación el hijo 
regresa al pueblo y asesina también a las coesposas del padre.

1 Lévi-Strauss se basó en la traducción portuguesa de Colbacchini y Albisetti (1942: 225-229). Desde la 
publicación de Le cru et le cuit, el mito de El desanidador de pájaros ha atraído la atención de numerosos 
investigadores, la mayoría de los cuales se ha centrado únicamente en testimonios amerindios. Hasta donde 
tengo conocimiento, solo Bernard Sergent ha analizado versiones procedentes de diversos continentes 
(2021: 229-403).

2 Este motivo está clasificado como B31.1: Un pájaro gigante se lleva al héroe en sus garras. Aparece, 
por ejemplo, en el episodio de Simbad y el ave roc, narrado en Las mil y una noches (noches 543-544). 
Para más información sobre pájaros que transportan por los cielos a heroínas y héroes, puede consultarse el 
trabajo de Pedrosa (2024: 104-105, 114-124).



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 26 ~

En las páginas que siguen, se hará referencia ocasionalmente a relatos, como este 
mito amazónico, en los cuales se entrelazan escenas de incesto con ascensos a lugares 
elevados, encuentros con distintas especies de aves y venganzas intrafamiliares. También 
se verá más adelante que el hambre y la sed tienen gran relevancia en estas narraciones 
y que, en ellas, no son raros los episodios de canibalismo entre hijos, padres y hermanos.

No obstante, el análisis se centrará específicamente en una rama de ese linaje 
narrativo, compuesta principalmente por versiones pertenecientes al género cuentístico. 
Los relatos que se adscriben a esa variante desarrollan, por lo general, una trama como la 
que se resume a continuación:

Una muchacha descubre que su hermano pretende casarse con ella. Para evitar que lleve 
a cabo su plan, huye del hogar y se refugia en la copa de un árbol (o, según otras versiones, en 
lo alto de una roca o en el interior de una cueva). Los miembros de su familia se congregan 
en torno al árbol (o al pie de la roca, o a la salida de la cueva) e intentan persuadirla para 
que descienda. La protagonista les responde mediante breves cantos en los que expresa 
que ella no puede ser, al mismo tiempo, hija y nuera de sus padres, ni hermana y esposa de 
su hermano. El árbol comienza a estirarse, hasta dejarla aislada en las alturas. En algunas 
versiones la joven muere de hambre y sed; en otras, se transforma en un ave; y en otras, 
logra escapar, llega a otro asentamiento y termina casándose con uno de sus habitantes.

Aunque este argumento no encuentra un acomodo exacto en el catálogo 
internacional de cuentos de Aarne-Thompson-Uther (Uther, 2024), en él se atisban algunos 
pasajes, personajes y motivos característicos del tipo cuentístico ATU 313E*: La huida de 
la hermana. Esta es la descripción que ofrece el índice internacional para ese tipo:

Un muchacho quiere casarse con su hermana. Ella huye y llega al inframundo, a la 
casa de una bruja. Allí conoce a la hija de la bruja, que se parece a ella. Ambas muchachas 
escapan en una huida mágica, y van arrojando objetos tras ellas. Después se transforman 
en pájaros, y el hermano no puede distinguirlas. Él finge que va a suicidarse. La hermana 
se delata involuntariamente con un grito. El hermano se casa con la hija de la hechicera3.

El catálogo hace referencia a versiones bálticas y eslavas, así como de las tradiciones 
mari, tayika, turcomana, georgiana, libanesa, palestina, iraquí y árabe-norteafricana4. No 
obstante, a ese listado deben añadirse numerosos paralelos bereberes, egipcios, subsaharianos 
e indios5, cuyos resúmenes se darán a conocer en los dos apartados que siguen.

Es necesario aclarar que el argumento de las versiones que aquí serán estudiadas 
(así como los de varias citadas en el catálogo internacional de Aarne-Thompson-Uther) se 
ajusta mejor a la entrada 510C§ del Types of the Folktale in the Arab World, cuyo extenso 

3 La traducción es mía.
4 De las versiones consignadas en el catálogo de Uther, solo he podido consultar la turcomana y la tayika 

(Stebleva, 1969: núm. 21; y Rozenfel’d y Ryčkovoj, 1990, núm. 8, respectivamente). Resulta llamativo 
que sus argumentos no coincidan con el resumen del índice internacional. Por el contrario, sus tramas 
se asemejan a las versiones analizadas en este estudio; salvo por un detalle: en cuanto las protagonistas 
abandonan sus refugios arbóreos, los dos cuentos centroasiáticos enlazan con versiones del ATU 511: Un 
ojo, dos ojos, tres ojos.

5 Seguramente este cuento tiene una difusión más amplia, y sin duda existen ramas distintas a las aquí 
analizadas. De hecho, Luis Estepa y José Manuel Pedrosa publicaron una versión hutu de Ruanda que no 
incluía el motivo del incesto (2001: núm. 32). Según aquel testimonio, un niño huérfano pierde el bastón 
que usa para pastorear. En realidad, se lo ha escondido su madrastra, aunque ella finge ignorar lo sucedido. 



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 27 ~

título, traducido al español, sería Muchacho quiere casarse con la joven a la que le quede 
bien determinada prenda; le queda bien a la hermana; esta lo convence de que se case 
con otra persona (El-Shamy, 2004)6.

El autor de ese catálogo tipológico de cuentos del ámbito árabe-musulmán 
desglosa la trama de dicho relato en diversos motivos folclóricos, algunos de los cuales 
son recurrentes en muchas versiones pluriculturales.

Entre ellos destacan

el N365.3.3: Niño encuentra el cabello de una mujer y decide casarse con la persona 
a quien pertenece; se descubre que es de su hermana;

el T415.2.1: Muchacha rechaza a su hermano incestuoso;
el R224 Muchacha huye para escapar de su hermano incestuoso; y
el R311.4: Fugitivo se refugia en un árbol que se estira.

Por ahora, solo me consta que este cuento ha sido objeto de estudio específico en 
dos trabajos. En uno de ellos, José Manuel Pedrosa dio a conocer una versión india, otra 
ruandesa y una haitiana, y además estableció vínculos con relatos de otros géneros, como 
el romance de Delgadina, de amplia difusión panhispánica, y el relato clásico de Mirra y 
Cíniras. Ambos paralelos serán analizados más adelante.

El segundo estudio corresponde a un capítulo incluido en la introducción a una 
antología de mitos y cuentos del norte de Argelia, que publiqué en colaboración con 
Ouahiba Immoune y Fatma-Zohra Menas (2015: 48-53). En él comenté las analogías entre 
un testimonio bereber, otro indio y otro australiano. De los dos primeros nos ocuparemos 
asimismo en los apartados que siguen.

A mi juicio, cuando se estudia un cuento como el de La huida de la hermana, que se 
inscribe en una vasta familia narrativa, es recomendable no perder de vista otras ramas con 
las que guarda algún grado de parentesco. Abordarlo de manera aislada invisibilizaría los 
nudos que lo conectan con relatos afines y que lo insertan en redes narrativas más amplias. 
Por ello, en los tres últimos apartados del presente artículo se examinan algunos de sus 
nexos con otros relatos sobre jóvenes que se refugian en lugares elevados y se transforman 
en aves para evitar el incesto (o para evitar el castigo por haber cometido incesto).

Sería pertinente, en este punto, revisar el estado de la cuestión sobre esas otras 
variantes con las cuales el cuento comparte lazos en el plano temático7. Sin embargo, esa 

Furioso, el niño sube a un árbol y le pide que crezca, repitiendo una y otra vez una canción. El árbol se 
eleva rápidamente, hasta que el pequeño desaparece entre las nubes. Cuando el padre regresa a casa y 
nota la ausencia de su hijo, interroga a la madrastra y, al descubrir la verdad, la mata. Por otro lado, el 
propio Pedrosa documentó un curioso paralelo haitiano que presentaba diferencias significativas respecto 
de las narraciones estudiadas en este trabajo (2006: 190-192). Veronika Görög-Karady, por su parte, analizó 
varios cuentos africanos sobre fugitivos arborícolas, y en la mayoría se aprecian diferencias igualmente 
notables (1970 y 2002).

6 El catálogo de Hasan El-Shamy solo remite a dos versiones egipcias, de las cuales únicamente he 
podido consultar la que publicó el propio El-Shamy (1999: 327-328).

7 Dos tipos cuentísticos que relatan peripecias similares a las de La huida de la hermana son el ATU 
510B (Piel de asno) y el que El-Shamy cataloga como 510D§ (Hija huye para escapar de la lujuria 
del semental de su padre), así como otros cuentos que aún no cuentan con entrada propia en los índices 
internacionales. Entre ellos, el que Bascom tituló como Los perros rescatan a su dueño, que se ha refugiado 
en un árbol (1981). Sobre este último, también puede consultarse el trabajo de Goldberg (1998).



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 28 ~

tarea excede con creces la extensión estipulada para un trabajo de estas características. 
Para paliar en la medida de lo posible esa carencia, me propongo abordar otras ramas en 
futuros estudios, en los cuales iré remitiendo a bibliografías específicas.

Mi propósito ahora es proponer una hipótesis que permita interpretar ciertas escenas 
recurrentes en ese cuento, así como algunos rasgos y comportamientos característicos 
de sus protagonistas. A tal efecto, es necesario comenzar resumiendo y analizando las 
versiones pluriculturales que he logrado identificar y que no recogen los catálogos 
internacionales. En los siguientes apartados, esos testimonios han sido organizados en 
dos subtipos, atendiendo a criterios temáticos y estructurales.

Subtipo 1. El hermano hace la promesa de casarse con determinada mujer

Los relatos que integran este grupo suelen comenzar con un joven que lleva a 
su caballo a una fuente. Cuando el animal se dispone a beber, descubre unos hermosos 
cabellos femeninos flotando en el agua y, en el acto, se retira de la fuente para no 
mancillar su pureza. Intrigado por la reacción del animal, el muchacho desmonta, recoge 
el mechón y, cautivado por su belleza, promete casarse con la dueña. Tras hacer algunas 
averiguaciones, descubre que los cabellos pertenecen a su propia hermana. A pesar de 
ello, no renuncia a su propósito.

Al comprender las intenciones del hermano, la joven, aterrada, huye del hogar y se 
refugia en la copa de un árbol. Sus familiares se congregan en torno al tronco e intentan, 
uno por uno, convencerla de que regrese, pero ella responde con canciones formulísticas 
con las que expresa la incompatibilidad de ser, a la vez, hija y nuera de sus padres, o 
hermana y esposa de su propio hermano.

Esta es, por ejemplo, la respuesta que da a su madre en una versión bereber que 
recopilé en Argelia8:

–¡Mi querida madre, mi madre querida,
te has vuelto mi suegra! ¡Mi suegra! Hola
¡Sube, árbol, sube! (Abenójar, 2014)

Cada vez que entona una de estas coplas, el árbol se eleva más, hasta que su copa 
alcanza el cielo y la muchacha pierde todo contacto con su familia. A partir de ese punto 
algunas versiones presentan variaciones significativas9.

En un testimonio bereber de la Cabilia argelina, cuando la joven se encuentra 
aislada en las alturas, un halcón sobrevuela el árbol, la atrapa con sus garras y la transporta 
hasta un bosque (Abenójar, 2014)10. Allí se refugia en la casa de un ogro antropófago, con 
quien termina casándose. Al cabo del tiempo, la joven desarrolla un gusto por la carne 
humana y se convierte ella también en una ogresa.

8 En el índice internacional de motivos (Thompson, 1955-1958), esa copla corresponde a la entrada 
Z41.11.1: Lo que una pariente no puede ser: «¡Si soy tu hija, [ay, padre,] no puedo ser la esposa de tu hijo! 
¡Si soy tu hija, [ay, madre,] no puedo ser la esposa de tu hijo! ¡Si soy tu hermana, [ay, hermana,] no puedo 
ser tu cuñada! ¡Si soy tu hermana, [ay, hermano,] no puedo ser tu esposa!; etc.

9 En este punto de la trama concluye abruptamente una versión marroquí que Francisco Moscoso recogió 
en Castillejos (2004).

10 Esta escena es habitual en muchas narraciones sobre fugitivos incestuosos (o caníbales) que se refugian 
en árboles o montañas.



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 29 ~

En ese momento la trama enlaza con la del tipo ATU 315A: La hermana caníbal. 
La joven comienza a devorar a quienes se acercan a beber de una fuente, hasta que, un día, 
su hermano pasa por allí. En cuanto ella le propina el primer mordisco, reconoce el sabor 
de su propia sangre y, al instante, recobra su forma humana. Luego regresa a su aldea y se 
casa con un hombre de otro clan11.

En una versión beduina de Túnez, la heroína se refugia en la cima de una 
montaña (Pasotti, 1980: 95-97). Sus familiares intentan convencerla de que regrese, y 
ella responde con las reiterativas fórmulas. Al ver que se aproxima su hermano menor, la 
joven desciende, lo toma en brazos y lo lleva consigo hasta la cima. La montaña continúa 
elevándose hasta tocar el cielo. Allí, la muchacha construye una choza junto a una fuente 
y una palmera. Años después, baja de la montaña y se casa con un hombre de otro pueblo. 
Hoy se dice que de aquel matrimonio desciende un linaje de beduinos.

Una extensa versión tuareg, registrada al oeste de la ciudad nigerina de Agadez, 
también arranca con el motivo del mechón hallado en el agua (Casajus, 1984: 218-237). 
Cuando se entera de que su hermano pretende casarse con ella, la protagonista huye y se 
refugia en un árbol, donde se transforma en un pájaro. Un día, al ver pasar a su hermano 
menor, desciende, lo despioja y lo peina12. Antes de despedirse de él, le cubre la cabeza 
con una tela para que sus familiares no sospechen que alguien lo ha acicalado. A pesar 
de esas precauciones, los padres acaban descubriendo lo ocurrido: localizan a la hija, que 
se encuentra muy sedienta, y le ofrecen agua para convencerla de que baje. Pero ella se 
niega, y el árbol comienza a elevarse. Los padres lo talan, capturan a la joven –que aún 
tiene forma de ave– y la llevan de regreso a casa.

A partir de ahí, el cuento incorpora elementos del tipo ATU 510B: Piel de asno. Los 
padres encierran el pájaro en diversos recipientes y, por último, lo introducen en el estómago 
de una burra. La heroína va aumentando de tamaño hasta que termina recobrando su forma 
humana13. Su hermano mayor se entera de su regreso y, un día, la sigue en secreto. Mientras 
la muchacha se está bañando, él le arrebata la ropa y la obliga a montar en su burra.

Durante el trayecto, ella finge haber olvidado su brazalete. Desmonta, con la 
excusa de ir a buscarlo, y se esconde en el interior del animal, entrando por el ano. Más 
tarde, el hermano llega a casa y anuncia su intención de casarse con la burra. El día de la 
boda la heroína emerge del interior de la burra. Al verla, su padre queda fascinado con su 
belleza y urde un plan para deshacerse de su hijo y casarse con su hija. Al día siguiente 
obliga al novio a bajar a un pozo, y lo abandona allí. Al cabo de unos días, en el fondo del 

11 El motivo del personaje que reconoce a un familiar por el sabor de su sangre aparece asimismo en un 
mito recogido entre los santales, un grupo austronésico de la India nororiental. Marine Carrin-Bouez resume 
el relato de la siguiente manera: «la hija toma la forma de un leopardo y ataca a su padre, a quien ama en 
secreto. La hermana se hiere en un dedo; por casualidad, los hermanos prueban su sangre y encuentran el 
sabor excelente» (1991: 42-44).

12 En una versión turcomana, la hermana menor lleva un espejo y un peine a la fugitiva (Stebleva, 1969: 
núm. 21).

13 Esta escena guarda similitudes con el motivo F983.2: Piojo engordado, que hace referencia a un 
episodio (característico del tipo ATU 857: La piel del piojo) sobre un personaje que introduce sucesivamente 
al insecto en varias cajas hasta hacerlo crecer considerable. Luego, lo desuella y utiliza su piel como parche 
de tambor o tapicería de una silla.

14 Cabe recordar que, en la versión bororo de El desanidador de pájaros, el héroe también se venga de 
su padre arrojándolo a un depósito de agua (que, en el mito amazónico, es un lago infestado de pirañas). 
Otro paralelismo entre el relato tuareg y el amazónico es que, en ambos casos, los padres abandonan 



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 30 ~

pozo germina una planta que crece rápidamente, lo que permite al muchacho trepar hasta 
la superficie. De regreso al hogar, aprovecha un descuido de su padre para empujarlo a un 
pozo. El padre muere, y el muchacho logra, así, vengarse de él14.

Una versión egipcia arranca con una escena en que la joven advierte que su 
hermano está hambriento y, para saciar su apetito, le ofrece una hogaza (El-Shamy, 1999: 
327-328). Él encuentra un cabello femenino en el interior del pan y, sin sospechar que 
pertenece a su hermana, hace la promesa de casarse con la dueña15. Al escuchar aquello, la 
muchacha abandona la casa, se refugia en un árbol y entona una canción que hace que el 
tronco se estire. En cierto momento, el hermano renuncia a su propósito de desposarla, lo 
que hace que el árbol recupere su tamaño original. Entonces, la joven desciende y regresa 
a casa.

Según un breve testimonio bereber, que fue recopilado en el oasis marroquí de 
Figuig, la hermana se refugia en una montaña que se eleva hasta alcanzar las nubes 
(Benamara, 2011: núm. 48)16. Una vez allí, golpea la roca con la cabeza, y, aunque la 
narración no lo menciona explícitamente, se da a entender que muere como consecuencia 
del impacto.

Las versiones del subcontinente indio suelen presentar desenlaces igualmente 
trágicos. En un paralelo documentado entre el pueblo santal, que vive en varias provincias 
nororientales del país, un joven promete casarse con aquella muchacha que corte una flor 
que él ha plantado (Bompas, 1909: núm. 50). Su hermana, embelesada por la belleza de 
la flor y sorda a las advertencias de su madre, decide cortarla. Más tarde, cuando toma 
conciencia de la gravedad de su acto, huye al bosque. Una vez allí, se baña en un estanque, 
y, al frotarse el cuerpo, caen unos restos de piel muerta, de los cuales brota una palmera. 
La muchacha trepa al árbol, llevando consigo un loro en uno de sus brazos.

Tiempo después ve pasar a una niña por el bosque. La joven desciende, le pide su 
brazalete, y le ofrece a cambio un abanico. Al cabo de unos días, los padres se encuentran 
con la niña y reconocen el brazalete de su hija. Tras interrogarla, descubren el escondite 
de la fugitiva y acuden al árbol para intentar convencerla de que regrese. En ese momento 
la heroína y sus familiares intercambian fórmulas con hechuras parecidas a las de las 
versiones norteafricanas, y la negociación termina sin acuerdo. De repente, se desata una 
tormenta que obliga a la joven a abandonar la palmera y buscar refugio en tierra. Tras 
una larga caminata, llega al establo de su casa, donde se recuesta junto a su hermano y, 
abrumada por la tristeza, se quita la vida con una daga. Al amanecer, su hermano descubre 
el cadáver a su lado y también se suicida17.

Igualmente trágico es el desenlace de una versión narrada en lengua malwi, 
hablada en una región del Rajastán (Ramanujan, 1997: 2-5). En ella, un joven encuentra 

deliberadamente a sus hijos en espacios verticales (uno, en un árbol; el otro, en un pozo) para impedirles 
que regresen. Y una analogía más: en las dos narraciones, padre e hijo rivalizan por una mujer del núcleo 
familiar (la madre, en el relato bororo; la hija, en el sahariano).

15 Este motivo está catalogado como H75.8: Identificación por cabello descubierto al comer pan.
16 Se trata del motivo D481.1: Montaña (colina, árbol, etc.) se estira hasta dejar al fugitivo fuera del 

alcance del perseguidor.
17 Carrin-Bouez resumió una narración santal, cuya fuente no citó, que podría tener cierta relación con el 

cuento de La huida de la hermana. He aquí un resumen: «cuatro hermanos desean a su hermana. En lugar 
de violarla, la matan y la devoran. El hermano menor se niega a comer su parte y la entierra. Con el tiempo, 
de la carne enterrada brota una planta de tabaco» (1991: 42).



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 31 ~

unos cabellos dorados en una fuente y promete casarse con su dueña. Tras llevar a 
cabo las averiguaciones oportunas, descubre que pertenecen a sus dos hermanas. Estas, 
horrorizadas, trepan a un árbol del jardín de su casa. Se inicia entonces la escena de 
la negociación cantada, al tiempo que el árbol va creciendo cada vez más. De forma 
repentina, se desata una tormenta, y un rayo fulmina a las dos muchachas18.

Otro paralelo indio –en este caso, procedente de un lugar que el recopilador no 
precisó– refiere cómo un joven se confabula con sus padres para casarse con su hermana 
(Parmar, 1972: 171-174). Esta, advertida por una mujer del pueblo sobre los planes de 
sus familiares, se refugia en una de las dos acacias que hay junto a un pozo. Comienza 
entonces el diálogo cantado entre ella y sus padres. Mientras tanto, su hermano trepa 
al árbol para obligarla a bajar. Ella trata de huir, pero pierde el equilibrio, cae al pozo y 
muere. Él también cae y fallece. Los dos cuerpos son enterrados por separado: a él, lo 
sepultan en un montículo; y a ella, en el campo. Sobre la tumba del primero crece un 
espino, y sobre la de la hermana, un árbol frutal. Días después, una cuñada de la difunta 
arranca una fruta, y, de ella, resucita la muchacha.

A este subtipo se adscriben también las numerosas versiones del romance hispánico 
de Delgadina19. Su protagonista es una joven que se refugia en una torre para escapar 
de los deseos lujuriosos de su padre. Desde allí, ruega un poco de agua a su madre y 
hermanos, entonando fórmulas similares a las que aparecen en los cuentos bereberes e 
indios. Sus familiares se la niegan, y, a medida que Delgadina responde a cada uno de 
ellos, va ascendiendo a una estancia superior de la torre, hasta terminar muriendo de sed 
(o de hambre y sed, según algunas versiones). Es entonces cuando hacen su aparición 
unos ángeles que llevan su alma al cielo.

En los paralelos recopilados en el Sahel, en cambio, suelen ser las muchachas 
quienes manifiestan su deseo de casarse con sus hermanos. En una versión songhai –
pueblo que habita entre Mali y Níger– la protagonista anuncia a sus padres su intención 
de casarse con su hermano (Görög-Karady, 1970: 45; 2002: 290). La joven es repudiada 
por su familia, por lo que se ve obligada a abandonar la aldea. Se refugia en un baobab, 
en torno al cual se congregan sus padres y hermanos para convencerla de que regrese. 
Ella responde con negativas, hasta que, por fin, llega el hermano del que se ha enamorado 
y finge aceptarla como esposa. La muchacha, entonces, baja del árbol y regresa al hogar. 
Pero su hermano incumple su promesa, y ella muere al cabo de tres días20.

Según un cuento de los hausas de las regiones occidentales del Sahel, la hija del 
jefe de un pueblo se enamora de su hermano (Rattray, 1913: 274-282). Un día, mientras 
ella se está bañando en el río, su hermano le quita la ropa, trepa a un árbol y le dice que 

18 Alan Dundes y Stuart Blackburn señalaron la existencia de otras versiones en lengua kannada, según 
las cuales el hermano y la hermana caían en un estanque y se transformaban en peces (Ramanujan, 1997: 
229-230). De los huesos del hermano-pez brotó un árbol de espinas, y de los de la hermana-pez, un árbol 
frutal. Cuando la hermana saltó al agua, la luna se la llevó al cielo. Allí se casó con ella y tuvieron hijos. 
Únicamente cabe lamentar que los autores no especificaran las fuentes en las que habían encontrado esas 
versiones.

19 Para la adscripción de este romance a los relatos de este tipo, véase Pedrosa (2006).
20 Otras versiones africanas en que los familiares negocian con la heroína pueden consultarse en Görög-

Karady (2002: 282-283).
21 También existen paralelos africanos en los que la transgresión del tabú no se relaciona directamente 

con el incesto, sino con la elección, por parte de la muchacha, de un cónyuge inapropiado. Para el análisis 
de esas versiones, véanse los trabajos de Görög-Karady (2002: 284-285) y Schott (1999).



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 32 ~

solo se la devolverá si renuncia a casarse con él. La joven se niega, pero entonces el nivel 
del agua comienza a ascender, y ella, al verse en peligro, acaba accediendo. Cuando llega 
a su casa, sus padres acuerdan casarla con un hombre de otro clan21.

Subtipo 2. El muchacho incestuoso amputa la mano de su hermana; como castigo, recibe 
una herida incurable

En las versiones de este subgrupo una golondrina, un cuervo, una corneja 
o una gallina suelen informar a la protagonista de que sus padres le han arreglado un 
matrimonio con su hermano22. Alarmada por la noticia, la heroína huye del hogar y se 
refugia en un árbol (o en una cueva). Sus parientes descubren su escondite y da comienzo 
la negociación cantada. Ella intenta fugarse, pero al bajar del árbol –o al salir de la cueva– 
es alcanzada por su hermano, quien le amputa una mano con un cuchillo. Aun así, la joven 
logra escapar, no sin antes lanzar una maldición a su hermano: sufrirá una herida que solo 
ella será capaz de sanar. La primera parte de la profecía se cumple solo unos días después: 
el muchacho se clava una espina o un fragmento de hierro que ningún médico consigue 
extraer23.

Pasado un tiempo, un príncipe y una bruja descubren el escondite de la joven e 
idean un plan para obligarla a bajar. La bruja instala su tienda junto al árbol –o frente 
a la entrada de la cueva– y solicita ayuda a la muchacha para cocinar. En cuanto esta 
desciende, el príncipe salta de un saco, se abalanza sobre ella, la captura y se la lleva a su 
palacio. Allí, una de las esposas del príncipe, movida por los celos, le encarga que haga 
un bordado, a sabiendas de que, por ser manca, no será capaz de tejerlo24. Pero entonces 
una corneja recoge la mano amputada de la heroína y se la cose al muñón con hilo de oro. 
Años después, la protagonista regresa a su hogar disfrazada de mendiga y extrae la espina 
de su hermano, cumpliéndose así su profecía25.

22 Este episodio corresponde al motivo B483.1.1: Mosca da un consejo o revela un secreto. No obstante, 
en las versiones bereberes no es una mosca, sino un ave quien advierte a la protagonista sobre los planes de 
boda. En la versión tayika recopilada por Rozenfel’d y Ryčkovoj, el ave que informa a la muchacha de los 
planes de boda es una urraca (1990, núm. 8).

23 Las heridas y amputaciones que sufren los hermanos en estos cuentos podrían ser alegorías de una 
escisión en el grupo familiar; o, si se prefiere utilizar un tecnicismo antropológico, de una «segmentación». 
De hecho, existe otro tipo cuentístico, el ATU 710:  La doncella sin manos, cuya protagonista queda 
mutilada de ambas manos en el momento en que es raptada y llevada a otra comunidad. Sobre el concepto 
de «segmentación» familiar o clánica en la narrativa oral, puede consultarse el trabajo de Pedrosa (2009). 
El motivo de la herida incurable, que aflora en numerosas tradiciones universales (como la artúrica, en 
torno a El rey pescador), aparece recogido en dos entradas del Motif Index: M431.5 (Maldición: herida 
incurable) y D2161.4.10.2 (Herida que solo puede curar el miembro de la familia que la provocó). Para las 
cicatrices que caracterizan a las heroínas y los héroes, puede consultarse el trabajo de Pedrosa (2024: 193 
y 311 n. 192) y la bibliografía que allí se cita. Sobre el tópico de las manos amputadas y restituidas, véanse 
las páginas 505-679 de ese mismo trabajo.

24 En una versión turcomana, el muchacho promete casarse con la ganadora de un concurso de tejido 
(Stebleva, 1969: núm. 21).

25 Para este resumen me baso en cinco versiones bereberes: una sahariana, recogida por Delheure (1989: 
73), y cuatro cabilias (Abenójar, 2013; Mammeri, 1999: 82-97; Mettouchi, 2019; y Staude, 1967: 179-182). 
En ese pasaje, que es común en las versiones de este subtipo, se percibe cierta semejanza con el motivo 
H151.8: Marido fascinado por poderes curativos de su mujer, característico del tipo ATU 712: Crescentia.

26 La informante fue Lydia Ould Yahia. La versión fue grabada, en francés, el 12 de abril de 2014.



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 33 ~

A este subtipo pertenece también una versión aún inédita que yo mismo grabé a 
una informante de veintitrés años, originaria de la región bereber de la Pequeña Cabilia, en 
Argelia26. En ese relato, la protagonista, al enterarse de las intenciones de su hermano, huye 
y se refugia en una palmera. Él la persigue y prende fuego al árbol para obligarla a descender. 
La hermana logra escapar, pero pierde una mano durante el forcejeo. A continuación se 
adentra en el bosque y se oculta en una cueva. Allí, la encuentra una cabra, que avisa a su 
pastor de que ha encontrado a una muchacha hambrienta. El cabrero la rescata, la lleva a 
su choza y se casa con ella. Su segunda esposa se burla constantemente de la discapacidad 
de la recién llegada. Pero, un día, el pastor le restituye la mano aplicándole un ungüento 
elaborado con plumas de cuervo. Años más tarde, el cabrero visita al hermano incestuoso 
para informarle de que su hermana se ha casado con él.

En otra versión Cabilia, una gallina advierte a la protagonista de que sus padres 
planean casarla con su hermano (Khater, 2007: 147-160). La joven fuerza a su madre a 
confesar la verdad sumergiéndole la mano en agua hirviendo. Cuando se confirman sus 
sospechas, la muchacha se transforma en paloma, escapa de la casa y se posa en la copa 
de una palmera27. El hermano ordena a unos leñadores que talen el árbol, pero el tronco 
se regenera mágicamente cada vez que están a punto de derribarlo.

Tiempo después un pastor encuentra al ave y acude a la casa familiar para informar 
del paradero de la hija. El hermano intenta capturarla, pero ella escapa nuevamente, no 
sin antes haberle lanzado la maldición de la herida incurable. En el camino de regreso, 
el joven cae del caballo y se clava un fragmento de hierro que ningún médico logra 
extirparle. Mientras tanto, otro pastor encuentra a la heroína, que aún conserva la forma 
de una paloma, y la lleva a su casa. Allí, una de sus hijas le retira una aguja de la cabeza, 
lo que hace que la muchacha recupere su forma humana. Por último, se casa con el pastor 
y, al cabo de unos años, regresa a su hogar para curar a su hermano.

Aves, metamorfosis e incesto

No se habrá por alto que los pájaros desempeñan un papel destacado en estos 
cuentos. En dos de ellos, la propia muchacha se transforma explícitamente en ave (Casajus, 
1984: 218-237; Khater, 2007: 147-160), y en muchos otros se sugiere una metamorfosis 
de ese tipo en la escena en que la heroína trepa a un árbol o a unas rocas –que son los 
hábitats predilectos de muchas aves– y responde a sus familiares mediante cantos, que 
parecen evocar el trino de los pájaros. Ese pasaje podría interpretarse, a mi modo de ver, 
como un indicio de que sus facultades humanas están siendo reemplazadas por las de un 
animal de ese tipo.

Además, en muchas versiones los pájaros intervienen en momentos decisivos de 
la acción. En una bereber, por ejemplo, cuando la muchacha se encuentra aislada en la 
copa del árbol, un halcón la atrapa entre sus garras y la transporta volando hasta un lugar 
alejado de su aldea (Abenójar, 2014). Una escena comparable –aunque revestida con una 
pátina de cristianismo– es descrita a menudo en los versos finales de las versiones de 
Delgadina, en los cuales unos ángeles acuden a llevar al cielo el alma de la joven28.

27 Para ello, se clava una aguja en la cabeza (D582.2: Transformación por aguja mágica).
28 El binomio incesto-aves aflora en otros cuentos que guardan cierto parentesco con La huida de la 

hermana. Tal es el caso de algunas versiones del tipo ATU 510B: Piel de asno en las que se narra cómo un 
rey, decidido a casarse con su propia hija, se ve obligado a cumplir una condición impuesta por ella, como 
capturar un pájaro mágico o confeccionar un vestido con las plumas de muchas aves.



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 34 ~

Por otra parte, en las versiones del segundo subtipo, suelen ser aves –cuervos, 
cornejas o gallinas– las que advierten a la heroína sobre las intenciones de su 
hermano. Recuérdese también que, en un cuento cabilio, una corneja recogía la mano 
amputada de la joven y se la cosía al muñón con hilo de oro (Mammeri, 1999: 82-97). Y 
que, en otro, de la misma región argelina, la mano caía en el nido de un cuervo, el cual se 
la entregaba y la volvía a unir mágicamente al brazo (Staude, 1967: 181). Puede decirse, 
en definitiva, que en casi todas las versiones aparecen aves, aunque en algunos casos sea 
solo de manera marginal; como en el cuento santal, cuya protagonista trepaba al árbol con 
su loro en el brazo (Bompas, 1909, núm. 50).

Más allá de los paralelos resumidos en el apartado anterior y de los recogidos en 
el índice Aarne-Thompson-Uther en la entrada 313E*, existen relatos de la Antigüedad 
grecolatina –que podrían inscribirse en la órbita temática de La huida de la hermana, o en 
una órbita más o menos próxima– en los cuales las aves tienen asimismo cierto peso en la 
trama. La protagonista de uno de ellos es Nictímene, princesa de Lesbos, quien, tras haber 
mantenido relaciones con su padre, huyó al bosque y fue transformada en lechuza por 
Atenea. Tanto Ovidio como Higino –que fueron los autores que se hicieron eco de aquella 
anécdota– coincidieron en que, desde entonces, la lechuza se siente tan avergonzada que 
no osa mostrarse a la luz del día (Metamorfosis, II, vv. 590-595; y Fábulas, núm. 204)29.

El propio Ovidio, en el libro x de las Metamorfosis (vv. 298-502), relataba el caso 
de Mirra, hija de Cíniras, quien se enamoró de su padre. Una noche, aprovechando la 
oscuridad, y haciéndose pasar por su madre, Mirra se introdujo en el lecho de su progenitor 
y mantuvo relaciones con él. Al descubrir el engaño, Cíniras intentó matarla, pero la 
joven huyó, atravesó los desiertos de Arabia, y tras nueve meses de sufrimiento, Venus se 
apiadó de ella y la transformó en un árbol (en concreto, en el que, desde entonces, lleva 
su nombre, la mirra). Por cierto que, la misma noche en que Mirra se acostó con su padre, 
un búho había presagiado la tragedia con su canto (vv. 453-455).

No me parece descabellado interpretar la metamorfosis de Mirra en árbol 
como una variante del motivo de la transformación en ave. Pero si nos detenemos en 
los detalles, emergen varias analogías más con los cuentos de La huida de la hermana. 
Una especialmente reveladora es que Mirra pronunció una fórmula que se asemeja a las 
que utilizan las heroínas de los cuentos para expresar la incompatibilidad de los dobles 
vínculos familiares. Eso sí, a diferencia de las versiones cuentísticas, en el relato ovidiano 
es la propia muchacha quien, arrepentida, se interpela a sí misma.

He aquí los versos en cuestión:

¿Acaso vas a ser rival de tu madre y concubina de tu padre?
¿Acaso recibirás el nombre de «hermana de tu hijo» y «madre de tu hermano»? (vv. 

348-349)30

La relación entre las aves y el incesto tiene antecedentes aún más antiguos. Un 
mito cananeo refiere cómo, en cierta ocasión, Ba’al-Hadad, dios de las tormentas y la 

29 José Manuel Pedrosa relacionó el castigo del incesto de Nictímene con la exclusión social, y subrayó 
además el aislamiento y la soledad que, por haber cometido incesto, sufre la lechuza (2005: 264-265).

30 Sigo la edición de Ovidio (2001), aunque las comillas son mías. El paralelismo entre estos versos 
ovidianos y las canciones que afloran en algunas versiones de La huida de la hermana ya fue señalado por 
Pedrosa (2006: 189).



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 35 ~

fertilidad, sorprendió a sus padres –Elkunirsa y Aserá– mientras mantenían relaciones 
sexuales (Means Starr, 1984: 238). Tras presenciar aquella escena, comenzó a sentir un 
deseo irrefrenable por su hermana Anat y, para acercarse a ella sin levantar sospechas, se 
transformó en ave. Lamentablemente, ese pasaje se ha conservado de manera fragmentaria 
y sumaria, lo que dificulta interpretar con precisión su relación con el ciclo narrativo que 
aquí nos ocupa.

Sea como fuere, la asociación simbólica entre las aves y el incesto aflora en 
numerosas narraciones de la macrofamilia narrativa protagonizada por jóvenes incestuosos 
y fugitivos arborícolas. Los pájaros suelen tener un papel relevante, por ejemplo, en el 
mito de Los hermanos incestuosos (y/o caníbales) que se convierten en el sol y la luna, 
que constituye otra rama dentro de ese vasto magma narrativo.

La presencia de los pájaros es especialmente significativa en las versiones de ese 
mito recopiladas en los grupos otomangues del sur de México. En muchas de ellas, se 
afirma que los hermanos que treparon por un árbol y se convirtieron en el sol y la luna 
habían nacido de huevos de pájaro; y en la mayoría de esos testimonios el motivo del 
incesto está igualmente presente: a menudo se dice que los jóvenes hermanos violaron a 
su madre (o a su abuela), razón por la cual tuvieron que huir y trepar al árbol (Bartolomé, 
2021: 84-88 y 101-105)31.

Otras versiones otomangues mencionan que la madre quedó encinta de un ave 
(Cicco y Horcasitas, 1962: 74); que un pájaro reveló a la madre que sus hijos habían 
matado a su esposo y se lo habían servido como alimento (Bartolomé, 2021: 54); que un 
pájaro carpintero indicó a la madre el árbol en que los niños se ocultaban (Bartolomé, 
2021: 85); o, incluso, que un ave embaucó a los hermanos para que mataran a su padre 
(Weitlaner, 1981: 54).

Aves, canibalismo e incesto

Algunos de los relatos aquí analizados incluyen un episodio en el que los personajes 
incestuosos devoran a algún familiar cercano o, en su defecto, lo matan y lo ofrecen 
como alimento a otro miembro del grupo consanguíneo32. En otros casos, el incesto es 
directamente reemplazado por una escena de antropofagia intrafamiliar. Puede decirse, 
por tanto, que en muchos de estos mitos y cuentos en los que las aves desempeñan un 
papel destacado, el apetito sexual por un pariente se entrelaza con un apetito alimenticio, 
que igualmente está dirigido hacia un miembro de la familia.

31 El episodio de la violación de la madre (o de la abuela) es común en las versiones de los triquis (García 
Alcaraz, 1973: 91-92 y 93; Hollenbach, 1977: 131 y 144), de los tlapanecos (Bartolomé, 2021: 104) y de 
los mixtecos de la costa (Alavez Chávez, 1997: 184-195).

32 Tengo la intención de dedicar un estudio específico a las versiones de Los hermanos incestuosos (y/o 
caníbales) y el origen del sol y la luna y a su relación con el linaje narrativo que se analiza en este trabajo. 
Por el momento, me limitaré a remitir a dos trabajos relativamente recientes que abordan ese mito. El 
primero es un libro completo, en el que Miguel Alberto Bartolomé analiza las analogías entre unas pocas 
versiones mesoamericanas, caribeñas y sudamericanas (2021). El segundo, una breve recensión de Yuri 
Berezkin sobre las versiones caucásicas y siberianas (2015: 67-68).

33 Esta escena recuerda a la del inicio de la versión egipcia de La huida de la hermana recogida por El-
Shamy (1999: 327-328): la muchacha advierte que su hermano está hambriento y le ofrece una hogaza de 
pan, en cuyo interior han quedado unos cabellos de ella.



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 36 ~

Otro ejemplo ilustrativo de esta interrelación se encuentra en una versión de Los 
hermanos incestuosos (y/o caníbales) y el origen del sol y la luna recogida entre los 
esquimales del bajo Yukón. En ella, una muchacha advierte que su hermano siente 
atracción por ella. Para satisfacer su deseo, se corta un seno y se lo ofrece en un plato, 
pero él se niega a comerlo33. Tras una serie de peripecias, la hermana trepa al cielo por una 
escalera y se transforma en el sol; él la persigue y se convierte en la luna. El informante 
que transmitió aquel relato agregó que la luna, desde entonces, está condenada a sufrir de 
un hambre insaciable –de ahí que se vaya desvaneciendo al ritmo del ciclo lunar–, y que 
el sol sigue ofreciéndole su seno en un plato (Nelson, 1900: 482).

También resulta reveladora la versión bereber de La huida de la hermana cuya 
protagonista, tras ser transportada por un halcón hasta un bosque, termina viviendo en 
la casa de un ogro antropófago (Abenójar, 2014)34. Recuérdese que, con el tiempo, ella 
misma desarrolla un gusto por la carne humana, y solo recobra su naturaleza original 
cuando prueba la sangre de su hermano.

Ese triángulo simbólico conformado, por un lado, por las aves y, por otro, por 
el sexo y la antropofagia intrafamiliares también se manifiesta en varios relatos de la 
Antigüedad clásica. Uno de los más conocidos es aquel que narra cómo el rey Tereo forzó 
a su cuñada Filomela y cómo esta concibió un hijo fruto de aquella violación35. Cuando 
Procne –esposa de Tereo– descubrió lo sucedido, asesinó al niño, lo descuartizó, lo cocinó y 
lo sirvió como banquete a su marido. Procne esperó a que este hubiera terminado de comer 
para darle a entender que había devorado a su propio hijo36. Furioso, Tereo intentó matar a 

34 La bibliografía acerca del canibalismo como proyección metafórica del incesto es inabarcable. Para 
una panorámica general, puede consultarse el capítulo «Incest and Cannibalism», incluido por Arthur Wolf 
en Incest Avoidance and the Incest Taboos (2014: 85-91), así como los comentarios de Lévi-Strauss en 
La pensée sauvage y L’homme nu (1962: 139-140; y 1971: 123 respectivamente). Para un análisis de esa 
metáfora desde la óptica del perspectivismo amerindio y el giro ontológico, véase Viveiros de Castro (2010: 
186-193). Existe asimismo una amplia bibliografía que analiza esa equivalencia en contextos específicos. 
Para el ámbito de la filosofía griega, se recomienda el trabajo de Hook (2005); para el de la Iglesia temprana, 
el de Moss (2021); y para el de los cuentos maravillosos, en general, el de Greenhill y Tye (2022: 141-142). 
Para el contexto específico de los cuentos africanos, pueden consultarse los de Calame-Griaule (1982) y 
Görög-Karady (1994: 72-73); para el de los cuentos indoeuropeos, el de Ashliman (1997); para el de las 
culturas polinesias, el de Labby (1976); y para el de los mitos de los shoshones del oeste de los Estados 
Unidos, el de Clemmer (1996). Cabe señalar, además, que en varios grupos etnolingüísticos los términos 
«incesto» y «canibalismo» son homónimos. Sobre este último asunto, véase Wolf (2014: 85-86).

35 Este relato fue recogido por Ovidio (Metamorfosis, vi, vv. 667-674), Higino (Fábulas, núm. 45), 
Apolodoro (Biblioteca Mitológica, iii, 14.8), Pausanias (Descripción de Grecia, i, 5.4) y Esquilo (Suplicantes, 
vv. 223-228).

36 El motivo del personaje que informa a otro de que acaba de devorar a un familiar aflora en infinidad 
de versiones mesoamericanas del mito de Los gemelos incestuosos (y/o caníbales) y el origen del sol y la 
luna. En esos relatos, quien revela al comensal lo que acaba de ingerir es un animal de pequeño tamaño, 
generalmente un topo o un pájaro. La escena guarda, por cierto, cierta semejanza con el motivo del ave 
que informa sobre los planes de boda a las protagonistas de La huida de la hermana. Para otras versiones 
universales del tópico de los progenitores que devoran sin saberlo a sus propios hijos, véase Konaydi 
Pedrosa (2018: 111).

37 Sorscher relacionó el episodio de canibalismo de este relato con el incesto de Mirra (2017: 19-20).
38 Resulta llamativo que, en el mito esquimal comentado más arriba, el muchacho también se negara a 

consumir la carne de su hermana.
39 Y a varias versiones de La huida de la hermana. En una santal, por ejemplo, se dice que una palmera 

brota de la piel muerta de la protagonista. En varios paralelos kannadas, nace un árbol con espinas de los 



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 37 ~

las dos hermanas. Ellas huyeron y, en el curso de la persecución, los tres personajes fueron 
transformados en aves: Filomela en ruiseñor, Procne en golondrina, y Tereo en abubilla37.

De un modo similar, un mito santal relata cómo cuatro hermanos asesinan y 
devoran a su hermana para satisfacer su atracción sexual por ella. El hermano menor, 
que se niega a participar del banquete caníbal, entierra los despojos de la muchacha, 
de los cuales brota más tarde una planta de tabaco (Carrin-Bouez, 1991: 42-44)38. Esa 
metamorfosis arbórea, por cierto, remite directamente a relatos, como el de Mirra, en los 
que al episodio del incesto le sigue una transformación vegetal39.

En algunas versiones de la macrofamilia sobre fugitivos arborícolas, el apetito –ya 
sea sexual o caníbal– por un miembro de la familia parece haberse atenuado y desplazado 
hacia una mera sensación de hambre. A este respecto, la versión bororo de El desanidador 
de pájaros brinda, una vez más, un caso ilustrativo: cuando el héroe incestuoso se 
encontraba aislado en lo alto de la roca, empezó a sentir un apetito voraz, por lo que se 
vio obligado a cazar e ingerir unos lagartos. Otro tanto puede decirse de las versiones de 
La huida de la hermana, cuyas protagonistas aparecen a menudo hambrientas y sedientas 
(Bompas, 1909: núm. 50; Casajus, 1984: 218-237; Delheure, 1989: 73; El-Shamy, 1999: 
327-328; Khater, 2007: 147-160; Mammeri, 1999: 82-97; Parmar, 1972: 171-174; Rattray, 
1913: 274-282; Staude, 1967: 179-182; y la mayoría de las versiones del romance de 
Delgadina, por citar solo algunos ejemplos)40.

La tríada incesto-hambre-aves aflora asimismo en el romance panhispánico de Tamar 
y Amnón. Las distintas versiones suelen arrancar con una escena en que Amnón, enfermo y 
postrado en la cama, exige que su hermana Tamar le lleve un caldo de gallina (o de pavo, 
o un asado de pollo, o un asado de un ave inespecífica). Ella accede y sube a su alcoba con 
la comida, pero entonces su hermano aprovecha para violarla. El desenlace varía según la 
versión: hay algunas en que Amnón asesina a su hermana; en otras, ella se suicida; en otras, 
Tamar queda encinta y da a luz a un niño; y en otras, en fin, el padre mata al agresor.

Comer huevos, devorar hermanos: etología aviar y narrativa oral

El triángulo simbólico formado por el incesto, el canibalismo y las aves aflora en 
el folclore de numerosas regiones del mundo. Los minangkabaus del oeste de Sumatra, 
por ejemplo, narran un mito según el cual, de la unión incestuosa entre un hermano y 
una hermana, surgieron unas criaturas aladas conocidas como  pelisit. Además, en su 

huesos del hermano, y de los de la hermana, un árbol frutal. El motivo de los árboles que crecen de los 
cadáveres de los amantes (E631.0.1: Ramas entrelazadas crecen de las tumbas de los amantes) también 
está presente en la versión india recogida por Parmar (1972: 171-174), así como en el romance de El conde 
Olinos. Cabe señalar, por cierto, que este último comparte otras escenas y motivos con varias versiones de 
La huida de la hermana: el caballo que abreva en la fuente; el canto del personaje, que se asemeja al trino 
de las aves (o que las atrae); el asesinato del amante y la metamorfosis de los protagonistas en árboles y en 
pájaros. También se observan analogías, aunque quizá no tan cercanas, con el cuento de El hueso cantor 
(ATU 780) y con la leyenda latina de Polidoro.

40 La sed puede complementar o sustituir al hambre, como ocurre en el romance de Delgadina. Esa podría 
ser la razón por la cual, en estos cuentos, se alude con frecuencia a fuentes, pozos, ríos, estanques y manantiales 
(Abenójar, 2014; Bompas, 1909, núm. 50; Moscoso, 2004; Parmar, 1972: 171-174; Pasotti, 1980: 95-97; 
Rattray, 1913: 274-282; etc.). En una versión turcomana y en otra tayika, el hermano menor de la protagonista 
comienza a estar sediento en cuanto abandona su refugio arbóreo (Stebleva, 1969: núm. 21; y Rozenfel’d 
y Ryčkovoj, 1990: núm. 8, respectivamente). La hermana le advierte de que no debe beber de determinada 
fuente. Pero él desobedece y acaba transformándose en un monstruo (o en un cabrito, en la versión tayika). A 
partir de ese punto, el relato enlaza con una versión del tipo ATU: 511: Un ojo, dos ojos, tres ojos.



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 38 ~

cosmovisión, el incesto se equipara metafórica y sistemáticamente al canibalismo, y se 
establece una analogía explícita entre las uniones incestuosas y los hábitos alimenticios 
de las gallinas domesticadas, que a veces consumen la carne de otros pollos (Peletz, 1996: 
166 y 224). De manera similar, entre los torayas –pueblo de las zonas montañosas del 
centro de las islas Célebes– el incesto se denomina mantjisi tojoenja, lo que se traduce 
literalmente como «devorar los propios huevos», en referencia a un comportamiento 
observado en algunas gallinas (Adriani, 1951: 397). Estos son solo dos ejemplos, pero 
podrían citarse muchos más si el espacio lo permitiera.

Me parece plausible que el simbolismo genital de algunas aves y la promiscuidad 
que tradicionalmente se atribuye a algunas de ellas –particularmente a las gallinas– hayan 
contribuido a la identificación de las protagonistas de estas narraciones con los pájaros. Sin 
embargo, a mi modo de ver, no puede descartarse que estos relatos estén reflejando de alguna 
manera una equivalencia metafórica entre el deseo incestuoso y el apetito antropófago de 
los personajes y las conductas endogámicas y caníbales de determinadas especies de aves. 
Subrayo lo de «determinadas especies», porque sería erróneo asumir que las narraciones 
sobre jóvenes arborícolas que se transforman en pájaros –o que se comportan como tales– 
se inspiran en el canibalismo filial o la endogamia de la avifauna en su conjunto.

En este sentido, diversos estudios ornitológicos han demostrado que el canibalismo 
es un fenómeno raro en el mundo aviar, incluso en especies en las que el fratricidio 
es habitual. Entre las pocas aves en que esa conducta se ha documentado con relativa 
frecuencia figuran las rapaces nocturnas, las abubillas y las gallinas. Este dato resulta 
especialmente significativo, dado que esos pájaros se encuentran, precisamente, entre los 
más mencionados en las narraciones analizadas en este trabajo41. Baste recordar los casos 
de Nictímene y Mirra, que fueron transformadas en lechuzas, y el de Tereo, que terminó 
convertido en abubilla42.

Los estudios sobre la etología sexual de las aves aportan asimismo información 
sugerente. Entre las especies con mayor tendencia a los cruzamientos consanguíneos, 
figuran los córvidos y aquellas criadas en cautividad, como los psitaciformes (los loros), 
las gallinas y otras aves de corral. Curiosamente, esos pájaros también son aludidos con 
frecuencia en las versiones de La huida de la hermana. Recuérdese, sin ir más lejos, 
aquella versión santal en que la joven subía al árbol llevando un loro en el brazo (Bompas, 
1909, núm. 50). O aquellas versiones bereberes, en las que una gallina, un cuervo o una 
corneja advertían a la protagonista de las intenciones incestuosas de su hermano43. O 
varias versiones –también bereberes– en que la muchacha recuperaba la mano gracias a 
las intervenciones mágicas de unos córvidos (Mammeri, 1999: 82-97; Staude, 1967: 179-
182; y un paralelo inédito recogido por el autor).

41 Para la conducta canibalística de las lechuzas, consúltese el trabajo de Baudvin (1978). Y para las 
relaciones incestuosas en esas aves, el de Roulin (1996).

42 Numerosos filólogos han señalado el paralelismo entre los episodios en que Tereo viola a su cuñada y 
devora a su propio hijo, y la conducta canibalística e incestuosa de la abubilla (Librán Moreno, 2015: 258 
[n. 48]; Neuhausen, 1969: 177-186; Sandin, 2005: 139; etc.). Sobre el canibalismo en las abubillas, puede 
consultarse el estudio de Soler et al. (2022: 266).

43 Concretamente, en la sahariana documentada por Delheure (1989: 73) y en tres cabilias (Abenójar, 
2013; Mammeri, 1999: 82-97; y Staude, 1967: 179-182).



Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 39 ~

Financiación

Este trabajo se ha realizado en el marco del proyecto de investigación «El corpus 
de la narrativa oral en la cuenca occidental del Mediterráneo: estudio comparativo y 
edición digital» (proyecto I+D, con referencia: PID2021-122438NB-I00), financiado por 
la Agencia Estatal de Investigación (AEI) y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional 
(FEDER). Agradezco la ayuda y las observaciones de José Manuel Pedrosa, José Luis 
Garrosa Gude, Marina Sanfilippo y Francisco Moscoso.

Bibliografía

Abenójar, Óscar (2013): «La muchacha que evitó casarse con su hermano [El-Shamy 
510C§]», Corpus de Literatura Oral, Jaén, Universidad de Jaén.

Abenójar, Óscar (2014): «La muchacha que se convirtió en una ogresa [El-Shamy 510C§ 
+ ATU 315A]», Corpus de Literatura Oral, Jaén, Universidad de Jaén.

Abenójar, Óscar, Immoune, Ouahiba y Menas, Zola (2015): La princesa cautiva y el 
pájaro del viento. Mitos y cuentos del norte de Argelia, Madrid, Verbum.

Adriani, Nicolaus (1951): The Bare’e-Speaking Toradja of Central Celebes, II, 
Ámsterdam, Noord / Hollandsche Uitgevers Maatschappij.

Alavez Chávez, Raúl (1997): Ñayiu xindeku nuu ndaa vico nu’u. Los habitantes del país 
de las nubes; una mínima presentación de creencias mixtecas, México, Instituto 
Oaxaqueño de las Culturas / CIESAS / La Casa Chata.

Ashliman, Dan Lee (1997): «Incest in Indo-European Folktales», s. l., s. e., http://www.
furorteutonicus.eu/germanic/ashliman/mirror/incest.html

Bartolomé, Miguel Alberto (2021): Los viajes de sol y luna. El ciclo de los gemelos 
en Oaxaca, México y América del Sur, Ciudad de México, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia.

Bascom, William (1981): «African Folktales in America, XII. Dogs Rescue Master in 
Tree Refuge», Research in African Literatures, 12/4, pp. 460-519.

Baudvin, Hugues (1978): «Le cannibalisme chez l’effraie (Tyto alba)», Nos oiseaux, 34, 
pp. 223-231.

Benamara, Hassane (2011): Contes berbères de Figuig (sud-est marocain). Textes en 
berbère avec traductions en français, Colonia, Rüdiger Köppe Verlag.

Berezkin, Yuri (2015): «Folklore and Mythology Catalogue. Its Lay-Out and Potential for 
Research», en The Retrospect Methods Network Newsletter 10. Between Text and 
Practice. Mythology, Religion and Research [número especial], RMN Newsletter, 
Frog y Karina Lukin (eds.), Helsinki, University of Helsinki, pp. 56-70.

Bompas, Cecil Henry (1909): Folklore of the Santal Parganas, Londres, David Nutt.
Calame-Griaule, Geneviève (1982): «Une affaire de famille. Réflexion sur quelques 

thèmes de ‘cannibalisme’ dans les contes africains», Nouvelle revue de 
psychanalyse, 6, pp. 171-202.

Carrin-Bouez, Marine (1991):  Inner Frontiers. Santal Responses to Acculturation, 
Bergen, Christian Michelsen Institute.

Casajus, Dominique (1984): «The Brother, the Djinn, and the Passing of Time», Research 
in African Literatures, 15/2, pp. 218-237.

Cicco, Gabriel (de) y Horcasitas, Fernando (1962): «Los cuates. Un mito chatino», 
Tlalocan, 4/1, pp. 74-79.

http://www.furorteutonicus.eu/germanic/ashliman/mirror/incest.html
http://www.furorteutonicus.eu/germanic/ashliman/mirror/incest.html


Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 40 ~

Clemmer, Richard Owen (1996): «Ideology and Identity. Western Shoshoni “Cannibal” 
Myth as Ethnonational Narrative», Journal of Anthropological Research, 52/2, 
pp. 207-223. https://www.jstor.org/stable/3630201

Colbacchini, Antônio y Albisetti, César (1942): Os boróros orientais. Orarimogodógue 
do Planalto Oriental de Mato Grosso, São Paulo / Río de Janeiro, Editora Nacional.

Delheure, Jean (1989): Contes et légendes berbères de Ouargla, París, La Boîte à 
Documents.

El-Shamy, Hasan M. (1999): Tales Arab Women Tell, Bloomington, Indiana University.
El-Shamy, Hasan M. (2004): Types of the Folktale in the Arab World. A Demographically 

Oriented Tale-Type Index, Bloomington, Indiana University.
Estepa, Luis y Pedrosa, José Manuel (2001): Mitos y cuentos del exilio de Ruanda, 

Oiartzun, Sendoa.
García Alcaraz, Agustín (1973): Tinujei. Los triquis de Copala, San Juan Copala, 

Comisión del Río Balsas.
Goldberg, Christine (1998): «Dogs Rescue Master from Tree Refuge, an African Folktale 

with World-Wide Analogs», Western Folklore, 57/1, pp. 41-61. https://doi.
org/10.2307/1500248

Görög-Karady, Veronika (1970): «L’arbre justicier», en Le thème de l’arbre dans 
les contes africains, Geneviève Calame-Griaule (ed.), París, Société d’Etudes 
Linguistiques et Anthropologiques de France, pp. 23-62.

Görög-Karady, Veronika (1994): «Social Speech and Speech of the Imagination. Female 
Identity and Ambivalence in Bambara-Malinké Oral Literature», Oral Tradition, 
9/1, pp. 60-82.

Görög-Karady, Veronika (2002): «L’arbre comme instrument de justice dans les contes 
africains», Ethnographica et folkloristica carpathica, 12, pp. 281-291.

Greenhill, Pauline y Tye, Diane (2022): «Cannibals and Kin. Escaping the Disgusting in 
Newfoundland Fairy Tales», en Cultural Approaches to Disgust and the Visceral, 
Max Ryynänen, Heidi Kosonen y Susanne Ylönen (eds.), Nueva York, Routledge, 
pp. 131-143.

Hollenbach, Elena Elizabeth de (1977): «El origen del sol y la luna. Cuatro versiones 
en el trique de Copala», Tlalocan, 7, pp. 123-170. https://doi.org/10.19130/iifl.
tlalocan.1977.8

Hook, Brian S. (2005): «Oedipus and Thyestes among the Philosophers. Incest and 
Cannibalism in Plato, Diogenes, and Zeno», Classical Philology, 100/1, pp. 17-40.  
https://doi.org/10.1086/431428

Khater, Djouher (2007): La rose de lumière. Contes de Kabylie, Argel, Casbah.
Konaydi, Abdelhak y Pedrosa, José Manuel (2018): «El cuento de Hamu el pícaro y la 

bruja en la tradición rifeña bereber de Laazzanen (Nador, Marruecos), ATU 1563 +  
ATU 175 + ATU 327C», Boletín de Literatura Oral, 8, pp. 97-114. https://doi.
org/10.17561/BLO.V8.5

Labby, David (1976): «Incest as Cannibalism», The Journal of the Polynesian Society, 
85/2, pp. 171-179. <https://www.jstor.org/stable/20705160>

Lévi-Strauss, Claude (1962): La pensée sauvage, París, Plon.
Lévi-Strauss, Claude (1964): Le cru et le cuit, París, Plon.
Lévi-Strauss, Claude (1971): L’homme nu, París, Plon.
Librán Moreno, Miryam (2015): «Abubillas, cucos y aves rapaces. La autoría de Sófocles, 

Fr. 581 R. (= Arist., HA 633a 17-28) (Tereo)», Emerita, 83/2, pp. 247-263. https://
doi.org/10.3989/emerita.2015.11.1411

https://www.jstor.org/stable/3630201
https://doi.org/10.2307/1500248
https://doi.org/10.2307/1500248
https://doi.org/10.19130/iifl.tlalocan.1977.8
https://doi.org/10.19130/iifl.tlalocan.1977.8
https://doi.org/10.1086/431428
https://doi.org/10.17561/BLO.V8.5
https://doi.org/10.17561/BLO.V8.5
https://www.jstor.org/stable/20705160
https://doi.org/10.3989/emerita.2015.11.1411
https://doi.org/10.3989/emerita.2015.11.1411


Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 41 ~

Mammeri, Mouloud (1999): Contes berbères de la Kabylie, París, Pocket.
Means Starr, Omega (1984): «An Apotropaic Incest Ritual in the Baal and Anath Cycle», 

Folklore, 95/2, pp. 231-244. https://doi.org/10.1080/0015587X.1984.9716319
Mettouchi, Amina (2019): «Vidéo 1», Verba Africana. African Languages and Oral 

Literatures. DVD Documentation and Digital Materials. [Base de datos online], 
París / Leiden, INALCO / Leiden University. <https://verbafricana.org/kabyle/b-
video1.htm>

Moscoso, Francisco (2004): «El que quiere casarse con su hermana / əlli bġa yidžuwwəž 
mʕa oxtu [ATU 938*]», Corpus de Literatura Oral, Universidad de Jaén.

Moss, Candida (2021): «Infant Exposure and the Rhetoric of Cannibalism, Incest, and 
Martyrdom in the Early Church», Journal of Early Christian Studies, 29/3, pp. 
341-369. https://doi.org/10.1353/earl.2021.0023

Nelson, Edward William (1900): The Eskimo about Bering Strait, Washington, 
Government Printing Office.

Neuhausen, Karl August (1969): «Tereus und die Danaiden bei Aischylos», Hermes, 97, 
pp. 167-186.

Ovidio, Publio (2001): Metamorfosis, ed. de Consuelo Álvarez y Rosa María Iglesias, 
Madrid, Cátedra.

Parmar, Shyam (1972): Folklore of Madhya Pradesh, Nueva Delhi, National Book Trust 
of India.

Pasotti, Hourin (1980): Contes de Ghzala, recueillis en Tunisie, París, Aubier Montaigne.
Pedrosa, José Manuel (2005): «Por qué vuelan de noche las lechuzas, por qué murió joven 

Roldán, por qué se llama una novela Cien años de soledad. Exclusión, soledad y 
muerte en los relatos de incesto», en «Entra mayo y sale abril». Medieval Studies 
of Literature and Folklore in Honor of Harriet Goldberg, Manuel da Costa Fontes 
y Joseph T. Snow (eds.), Newark, Juan de la Cuesta, pp. 259-279.

Pedrosa, José Manuel (2006): «Mirra en su árbol, Delgadina en su torre, la mujer del pez 
en su pozo. El simbolismo arriba / abajo en los relatos de incesto», Revista de 
Folklore, 312, pp. 183-194.

Pedrosa, José Manuel (2009): «El Cid y la política de la segmentación. Historia, literatura, 
antropología», eHumanista, 12, pp. 291-304.

Pedrosa, José Manuel (2024): Odiseo, el Cid, don Quijote y otros cuerpos tergiversados, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México.

Peletz, Michael George (1996): Reason and Passion. Representations of Gender in a 
Malay Society, Berkeley, University of California.

Ramanujan, Attipate Krishnaswami (1997): A Flowering Tree and Other Oral Tales from 
India, Berkeley, University of California.

Rattray, Robert Sutherland (1913): Hausa Folk-Lore, Customs and Proverbs, Oxford, 
Clarendon Press.

Roulin, Alexandre (1996): «Inceste chez la chouette effraie (Tyto alba)», Alauda, 64/4, 
pp. 458-459.

Rozenfel’d, Aleksei Zakharovich y Ryčkovoj, Nina Petrovna (1990): Skazki i legendy 
gornych tadžikov [Cuentos populares y leyendas de los tayikos de las montañas], 
Moscú, Glavnaya Redaktsiya Vostochnoy Literatury.

Sandin, Pär (2005): Aeschylus’ Supplices. Introduction and Commentary on vv. 1-523, 
Lund, Symmachus.

https://doi.org/10.1080/0015587X.1984.9716319
https://verbafricana.org/kabyle/b-video1.htm
https://verbafricana.org/kabyle/b-video1.htm
https://doi.org/10.1353/earl.2021.0023


Ó. Abenójar, «Fugitivos arborícolas...»	 BLO, vol. extr. n.º 8 (2025), pp.  24-42

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.vextra8.9605
~ 42 ~

Schott, Rüdiger (1999): «The Rebellious Girl Who Wants the Perfect Man. Role 
Assignments in Folktales of the Bulsa in Northern Ghana», Estudos de Literatura 
Oral, 5, pp. 121-136.

Sergent, Bernard (2021): Le premier héros. Jean de l’Ours, Gargantua et le Dénicheur 
d’oiseaux, Lisieux, Lingva.

Soler, Juan José, Martín-Vivaldi, Manuel, Nuhlíčková, Soňa, Ruiz-Castellano, Cristina, 
Mazorra-Alonso, Mónica, Martínez-Renau, Ester, Eckenfellner, Manfred, 
Svetlík, Ján y Hoi, Herbert (2022): «Avian Sibling Cannibalism. Hoopoe Mothers 
Regularly Use Their Last Hatched Nestlings to Feed Older Siblings», Zoological 
Research, 43/2, pp. 265-274. https://doi.org/10.24272/j.issn.2095-8137.2021.434

Sorscher, Hannah (2017): Incest, Cannibalism, Filicide. Elements of the Thyestes Myth 
in Ovid’s Stories of Tereus and Myrrha, [tesis de máster no publicada], University 
of North Carolina.

Staude, Wilhelm (1967): «Le héros dévoué et ses antagonistes», Journal de la Société des 
Africanistes, 37/2, pp. 139-182.

Stebleva, Iya Vasil’yevna, (1969): Prodannyi son. Turkmenskie narodnye skazki [El 
sueño vendido. Cuentos populares turcomanos], Moscú, Glavnaya Redaktsiya 
Vostochnoy Literatury.

Thompson, Stith (1955-1958): Motif-Index of Folk Literature. A Classification of Narrative 
Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, 
Fabliaux, Jest-Books and Local Legends, Bloomington, Indiana University / 
Rosenkilde & Bagger.

Uther, Hans-Jörg (2024): The Types of International Folktales. A Classification and 
Bibliography, Based on the System of Antti Aarne and Stith Thompson, Helsinki, 
Academia Scientiarum Fennica.

Viveiros de Castro, Eduardo (2010): Metafísicas caníbales. Líneas de antropología 
postestructural, Buenos Aires, Katz.

Weitlaner, Roberto Julio (1981): Relatos, mitos y leyendas de la Chinantla, ed. de María 
Sara Molinari, María Luisa Acevedo y Marlene Aguayo Alfaro, Ciudad de México, 
Instituto Nacional Indigenista.

Wolf, Arthur Paul (2014): Incest Avoidance and the Incest Taboos. Two Aspects of Human 
Nature, Stanford, Stanford University, pp. 85-91.

Fecha de recepción: 31 de marzo de 2025
Fecha de aceptación: 19 de junio de 2025

https://doi.org/10.24272/j.issn.2095-8137.2021.434

	Fugitivos arborícolas, incesto, canibalismo y etología aviar 
	Una constelación narrativa de difusión universal 
	Subtipo 1. El hermano hace la promesa de casarse con determinada mujer 
	Subtipo 2. El muchacho incestuoso amputa la mano de su hermana; como castigo, recibe una herida 
	Aves, metamorfosis e incesto 
	Aves, canibalismo e incesto 
	Comer huevos, devorar hermanos: etología aviar y narrativa oral 
	Financiación 
	Bibliografía 


