
Boletín de Literatura Oral

 15 (2025)



Esta
publicación está

sujeta a una licencia Creative
Commons Attribution 4.0 International license.

Informamos de que está permitido copiar y redistribuir el material
en cualquier medio o formato, así como remezclar, transformar y crear a partir

del material con cualquier finalidad, incluso comercial.
En cualquiera de estos supuestos, debe

reconocer adecuadamente
la autoría.

Reconocimiento 
CC BY 4.0

©  2025 de la edición:
Universidad de Jaén
David González Ramírez

Boletín de Literatura Oral, n.º 15
I.S.S.N.: 2173-0695. DOI: 10.17561/blo.v15



Boletín de Literatura Oral, 15 (2025)

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15
~ 3 ~

Director

David González Ramírez (Universidad de Jaén)

¶

Editor adjunto

David Mañero Lozano (Universidad de Jaén)

¶

Secretarios de redacción

Juan Alfonso Guzmán Viedma (Universidad de Jaén)
Raquel López Sánchez (Universidad de Alicante)

¶

Editora de reseñas

M.ª Ángeles González Luque (Universidad de Jaén)

¶

Comité editorial

Rafael Beltrán (Universidad de Valencia)
Alberto del Campo Tejedor (Universidad Pablo de Olavide, Sevilla)
Cristina Castillo Martínez (Universidad de Jaén)
Pedro M. Cátedra (Universidad de Salamanca)
José Checa Beltrán (csic, Madrid)
Jesús Antonio Cid (Universidad Complutense de Madrid)
Paloma Díaz-Mas (csic, Madrid)
Inés Fernández-Ordóñez (Universidad Autónoma de Madrid)
Marta Haro Cortés (Universidad de Valencia)
Camiño Noia Campos (Universidad de Vigo)
José Manuel Pedrosa (Universidad de Alcalá)
Pedro M. Piñero (Universidad de Sevilla)

¶

Comité científico internacional

†Samuel G. Armistead (University of California, Davis)
†Alan D. Deyermond (Queen Mary and Westfield College, Londres)
Giuseppe Di Stefano (Universidad de Pisa)
Margit Frenk (Universidad Nacional Autónoma de México)
†Aurelio González (colmex, México)
Mariana Masera (Universidad Nacional Autónoma de México)
Suzanne H. Petersen (Universidad de Washington)
Augustin Redondo (Universidad Sorbonne Nouvelle)



A Ana Vian Herrero, in memoriam



Boletín de Literatura Oral, 15 (2025)

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15
~ 5 ~

Índice

Artículos  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 7

Francisco Moscoso García

Aproximación a la literatura oral en Argelia: un viaje más allá  
de sus fronteras lingüísticas y territoriales  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 7

Ana Vian Herrero

Crónicas de Indias y diálogos etnográficos: a propósito de los  
areítos y los pueblos sin escritura . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 31

Liuvan Herrera Carpio y Genoveva Verónica Ponce Naranjo

La solterona como tipo marginal en relatos de tradición oral de  
la provincia de Chimborazo, Ecuador . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 59

Cristian Yáñez Aguilar

Seguidilla y copla en Chiloé: una primera mirada desde la  
intertextualidad genérica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 � 81

Matías Isolabella

Desafiando la otredad: una aproximación comparativa  
en payadas y pelejas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 112

Julia Escribano Blanco

Oralidad y escritura para la música tradicional soriana: los  
Cuadernillos como medio de memoria . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 137

Nécker Salazar Mejía

Imágenes del zorro: el «burlador burlado» en cuentos de la  
literatura andina . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 151

Edera De Angelis

Cuentos de animales en la provincia de León. La raposa: análisis  
del personaje en cuentos tradicionales leoneses . . . . . . . . . . . . . . .               	 179

Diana Catalina Escutia Barrios

«La bruja de San Miguel»: motivos y recursos de la tradición oral  
en cuatro testimonios inquisitoriales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 197

Eva Lara Alberola

«Por la pública fama que en esta villa hay…». El segundo proceso  
contra las brujas de Barahona (1555-1558) . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 222

Fernando Romera Galán

El cuento de tradición oral en la obra de García Lorca: La niña  
que riega la albahaca y Juego de damas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 254



Boletín de Literatura Oral, 15 (2025)

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15
~ 6 ~

Reseñas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 272

Joan Mahiques Climent

Gomila Pere, Joan (2022): L’obra folklòrica d’Isidor Macabich,  
Eivissa, Miquel Costa, 149 pp. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 272

José Manuel Pedrosa

Sánchez Ferra, Anselmo y Ángel Hernández Fernández (2021): Sin ropa 
tendida. Cuentos licenciosos de tradición oral, ilustraciones de Antonio 
Vidal Máiquez, s. e., s. l. [edición de los autores], 481 pp. . . . . . . .       	 274

Óscar Abenójar

Young, Simon y Ermacora, Davide (2024) (eds.): The Exeter  
Companion to Fairies, Nereids, Trolls and Other Social  
Supernatural Beings, Exeter, University of Exeter, 260 pp. . . . . . .      	 278

Adriana Guillén Ortiz

Clark, John (2024): The Green Children of Woolpit. Chronicles,  
Fairies and Facts in Medieval England, Exeter, University of  
Exeter Press (Exeter New Approaches to Legend, Folklore and  
Popular Belief), 260 pp.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 283

Miguel Rodríguez García

Braccini, Tommaso (2023): Mitos errantes. Leyendas urbanas de  
hoy y de siempre, Madrid, Alianza Editorial, 208 pp. . . . . . . . . . . .           	 287

José Manuel Pedrosa

Valdés, Carlos Manuel (2023): Aventuras de Pedro de Ordimales, narradas 
por Pedro Jasso, campesino del desierto coahuilense, Saltillo / Coahuila, 
México, 217 pp. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 291



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 7 ~

F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

Resumen: Este artículo es una aproximación al 
estudio de la literatura oral en árabe argelino 
principalmente y sus conexiones con otros países 
del Magreb y las variedades amaziges. Hemos 
llevado a cabo un recorrido historiográfico 
por recopilaciones de distintos géneros de la 
literatura oral y de manuales para el aprendizaje 
del árabe argelino que incluyen etnotextos. Está 
dividido en dos apartados bien diferenciados: el 
siglo XIX y el XX y XXI, tomando como punto 
de partida 1830, fecha de la ocupación francesa. 
El objetivo principal que se ha querido alcanzar 
es el de ofrecer al investigador una visión de 
conjunto de los principales trabajos publicados 
sobre esta materia.

Palabras clave: Literatura oral, Árabe argelino, 
Argelia, Magreb, Cuenca sur mediterránea.

Abstract: This paper offers another approach 
to the study of oral literature predominantly in 
Algerian Arabic and its connections with other 
Maghreb countries both in Arabic and Berber. 
I carried out a historiographical survey of 
compilations of different genres of oral literature 
as well as manuals for learning Algerian Arabic 
that include ethnotexts. The study is divided 
into two chronological sections: the 19th - 20th 
and 21st centuries, starting in 1830, the date 
of the French occupation. The main objective 
therefore is to provide the researcher with an 
overview of the principal works published on 
this subject.

Keywords: Oral literature, Algerian Arabic, 
Algeria, Maghreb, South Mediterranean Basin.

Aproximación a la literatura oral en Argelia: un viaje más allá  
de sus fronteras lingüísticas y territoriales*

Another approach to oral literature in Algeria: a journey  
beyond its linguistic and territorial borders

Francisco Moscoso García
(Universidad Autónoma de Madrid)

francisco.moscoso@uam.es
https://orcid.org/0000-0002-2880-4540

* Los fonemas consonánticos que aparecen en este artículo son: b (oclusiva bilabial sonora),  
w (semiconsonante bilabial), m (nasal bilabial), f (fricativa labiodental sorda), t (oclusiva dental sorda), 
ṭ (oclusiva dental sorda velarizada), d (oclusiva dental sonora), ḍ (oclusiva dental sonora velarizada), 
ḏ ̣(fricativa interdental sonora velarizada), s (sibilante alveolar sorda), ṣ (sibilante alveolar sorda velarizada), 
z (sibilante alveolar sonora), ẓ (sibilante alveolar sonora velarizada), l (lateral), ḷ (lateral velarizada),  
r (vibrante), ṛ (vibrante velarizada), n (nasal dental), š (chicheante prepalatal sorda), ž (chicheante prepalatal 
sonora), y (semiconsonante prepalatal), k (oclusiva palato-velar sorda), g (oclusiva palato-velar sonora),  
q (oclusiva uvulo-velar sorda), x (fricativa posvelar sorda), ġ (fricativa posvelar sonora), ḥ (fricativa faringal 
sorda), ʕ (fricativa faringal sonora), ʔ (oclusiva glotal sorda), h (fricativa glotal sorda).

https://orcid.org/0000-0002-2880-4540


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 8 ~

1. Introducción

Argelia es un país plurilingüe, cuyas variedades árabes y amaziges dan color 
a la gran extensión de su territorio, cuatro veces, más o menos, la Península Ibérica. 
Cuenta con una población en 2025 de unos 47 millones de habitantes1, de los que, en 
torno al 75% tienen como lengua materna alguna de las variedades del árabe argelino 
y el 25% restante del amazige2. La reforma constitucional argelina del 2016 contempla 
en sus artículos 3 y 4 que el árabe y el amazige son lenguas «nacionales y oficiales». 
Pero, a pesar de ello, hay una puntualización, ya que el artículo 3, en relación con el 
árabe, además de definirlo como «nacional» y «oficial», dice que permanece como «la 
lengua oficial del Estado»; sin embargo, para el amazige, después de indicar su carácter 
nacional y oficial, solo se habla de su promoción en todas las variedades del territorio 
nacional, de la creación de una Academia Amazige3 y del trabajo de los expertos para 
«concretizar» su «estatus de lengua oficial». Es decir, el amazige todavía tiene un largo 
camino que hacer para ser estandarizado y convertirse en lengua oficial, nacional ya lo 
es. En lo que concierne al calificativo de «árabe», este se refiere a la variedad clásica o 
literal, empleada en la Administración, la Educación o las Relaciones Internacionales; 
nada se dice de las variedades árabes que son la verdadera lengua materna de una buena 
parte de los argelinos. Por el contrario, sí se reconocen las variedades amaziges, entre 
las que están aquellas que se hablan en la Cabilia, el Aurès, Chenoua, Timimoun, sur 
de Orán, el Mzab, Ouargla, Touggourt o Tamanrasset. Volviendo al árabe, podríamos 
definir esta situación de diglosia entre la variedad oficial y la lengua materna como de 
«esquizofrenia lingüística», empleando la fórmula acuñada por Laroui (2011: 98) para 
Marruecos. La no inclusión de la lengua árabe materna en el currículo educativo, como 
apoyo importante para unas mejores competencias en árabe clásico, unida al fuerte 
afrancesamiento que todavía sufre Argelia, que no termina de liberarse de la lengua del 
colonizador después de su independencia en 1962, es lo que comprendió la ministra de 
Educación, Nouria Benghebrit-Remaoun, entre 2014 y 2019, al proponer el uso de la 
lengua árabe materna en su reforma educativa, lo cual le acarreó duras críticas4.

En cuanto a las variedades árabes, estas pertenecen, sobre todo, a aquellas herederas 
del habla de los Banu Hilāl –«los hijos de la medialuna creciente»–, las tribus que llegaron 
desde la Península Arábiga después del siglo XI y que arabizaron las zonas rurales y el 
desierto del Sáhara; son variedades conocidas como beduinas, frente a las sedentarias, que 
son herederas de la primera ola de arabización que se produce antes del siglo XI y que 

1 Según el Office National des Statistiques de Argelia. URL: <https://www.ons.dz/IMG/pdf/Demographie_ 
Alg2020_2023.pdf>.

2 No hemos encontrado referencias oficiales del porcentaje, pero sí se habla de entre un 25% y un 30% 
en la página del Institut National des Langues et Civilisatons Orientales. URL: <https://www.inalco.fr/
langues/berbere-langues-berberes>.

3 Creada en 2018 para la estandarización del amazige, uniéndose así a otras instituciones como el Haut 
Commissariat à l’Amazighité, creado en 1995 (URL: <https://www.hcamazighite.dz/fr/home). No hemos 
podido encontrar una página web de la Academia. Las funciones de esta son similares a las del IRCAM 
(Institut Royal pour la Culture Amazigh au Maroc), creada después de la oficialización del amazige, junto 
al árabe, en Marruecos tras la reforma constitucional de 2011 (URL: <https://www.ircam.ma/fr>).

4 Véase la URL: <https://www.jeuneafrique.com/mag/258875/politique/algerie-la-ministre-de-leducation-
nouria-benghabrit-remaoun-face-a-la-fronde/>. Según datos de 2008, la tasa de analfabetismo se sitúa en 
el 22%, para mayores de 10 años (URL: <https://www.ons.dz/spip.php?rubrique43>); pero en los datos no 
se miden las competencias en árabe clásico. Los resultados del censo llevado a cabo en 2022 no han sido 
publicados hasta la fecha.

https://www.ons.dz/IMG/pdf/Demographie_Alg2020_2023.pdf
https://www.ons.dz/IMG/pdf/Demographie_Alg2020_2023.pdf
https://www.inalco.fr/langues/berbere-langues-berberes
https://www.inalco.fr/langues/berbere-langues-berberes
https://www.hcamazighite.dz/fr/home
https://www.ircam.ma/fr
https://www.jeuneafrique.com/mag/258875/politique/algerie-la-ministre-de-leducation-nouria-benghabrit-remaoun-face-a-la-fronde/
https://www.jeuneafrique.com/mag/258875/politique/algerie-la-ministre-de-leducation-nouria-benghabrit-remaoun-face-a-la-fronde/
https://www.ons.dz/spip.php?rubrique43


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 9 ~

solo se estableció en aquellos núcleos urbanos desde los que se intensificó la conquista. 
Es interesante anotar aquí lo que se conoce como «La gesta hilalí», todavía viva, al menos 
en los años 1970 del siglo pasado, cuando Saada (1985: 28) recopiló más de 3700 versos, 
y textos en prosa alternados con estos, recitados por su informante Hsini en Túnez, en su 
variedad árabe beduina y tunecina, que abarcan nueve siglos, desde el V hasta la dinastía de 
los ziríes, y que narra el viaje que hicieron algunas tribus procedentes del Najd y el Hijaz a 
Egipto a finales del siglo X, y de aquí hasta Túnez en el siglo XI, en donde son enviadas por 
los fatimíes para luchar contra sus enemigos ziríes, continuando después su asentamiento 
hacia Marruecos. Esta autora también nos recuerda otras gestas: sobre la conquista del 
norte de África, la de Antar, la de la Kahina o la del José bíblico. Es seguro que, en un 
análisis detallado, encontremos secuencias, versos, personajes, etc., de estas gestas en los 
textos recogidos de la literatura oral en Argelia desde el siglo XIX, pero también magrebí 
en general y andalusí en particular; sobre esta última, es interesante destacar el género adab, 
destinado a la educación, en el que se recopilaron, entre otros, relatos de la literatura oral, 
y del que contamos con una interesante obra editada en español por López Bernal: ḥadāɁiq 
al-azāhir «el libro de los huertos en flor», de Ibn ʕĀṣim al-Garnāṭi (Al-Garnāṭi 2019).

En este trabajo, aunque dedicaremos más espacio a la literatura oral en árabe argelino, 
es decir, en las variedades árabes maternas de Argelia, no olvidaremos sus conexiones con 
el resto de los países del Magreb, con los que comparte una misma historia lingüística y de 
transmisión oral, ni tampoco con las variedades amaziges que siguen vivas, especialmente 
en Argelia. Intentaremos hacer un balance del traspaso de esta a la escritura llevada a 
cabo desde la toma de Argel por parte de los franceses en 1830 y hasta nuestros días. De 
especial interés nos ha parecido la recogida de la literatura oral antes de la independencia 
argelina, en 1962, ya que esta es de una gran riqueza y recoge todo un estilo de vida, 
que ha permanecido casi intacto, desde la arabización llevada a cabo por los Banu Hilāl. 
En una primera parte, hablaremos sobre la lengua de la literatura oral, especialmente el 
árabe lengua materna; le seguirán otra en la que nos centraremos en la recogida durante 
el siglo XIX y una tercera, centrada en los siglos XX y XXI. En cada una de ellas, iremos 
viendo cuáles son los distintos géneros que se han recogido. Somos conscientes de que 
algunos lectores hubieran preferido una clasificación por géneros de forma global de 
todo el período, pero hay algunas obras reseñadas en las que aparecen varios géneros y  

Imagen 1. Variedades amaziges del Magreb.
Fuente: https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/berberes_Afrique.htm. ALGERIA INTERFACE. «La peur des 

maquis» dans Courrier international, Sainte-Geneviève (France), no 549, semaine du 10 au 16 mai 2001, p. 46.

https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/berberes_Afrique.htm


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 10 ~

nos ha parecido más pertinente hacer un balance de la producción de la literatura oral 
por períodos. Pedrosa divide la literatura oral en dos grandes géneros: los géneros orales 
poéticos, epopeya, canción, balada (romance), paremias (refrán, proverbio, etc.), adivinanza, 
acertijo y enigma, trabalenguas, plegarias (oración, conjuro, ensalmo), pregón, brindis y 
literatura de cordel; y los géneros narrativos o en prosa: mito, leyenda, leyenda urbana o 
contemporánea, cuento, cuento satírico o chiste, historia oral e informaciones etnográficas 
(Pedrosa, 2005b: 2-3). Por consiguiente, estos son los géneros que iremos viendo en nuestra 
exposición. Por último, terminaremos con las conclusiones y las referencias bibliográficas. 
Reconocemos que nuestro trabajo es una aproximación y que, con toda seguridad, se nos 
han debido de quedar en el tintero muchas referencias bibliográficas. Aun así, este artículo 
puede servir de referencia al investigador de la tradición oral de la cuenca occidental del 
Mediterráneo para seguir profundizando en el rico patrimonio oral de Argelia.

2. La lengua de la literatura oral

Lo primero que debemos de abordar antes de definir literatura oral, es en qué 
lengua se expresa esta y cómo se ha denominado. Tradicionalmente, la hemos definido 
como «dialecto», pero en realidad –así lo argumenta Moreno Cabrera (2021: 16)– «no es 
otra cosa que una lengua natural con todas las características estructurales que definen una 
lengua humana». Porque, en el fondo, no existen ni dialectos ni lenguas, sino variedades, 
acotando algunas de ellas, por conveniencias político-económicas, para crear una lengua 
que se impone al resto de variedades (Moreno Cabrera, 2013: 208). Y otra cuestión es 
la escritura, en la que no muchos han centrado el valor de una lengua, olvidando que el 
ser humano lleva pensando y, por consiguiente, creando, más de 200.000 años, habiendo 
comenzado a escribir hace tan solo 5.000 años (Tusón, 2011: 141).

En lo que se refiere a la lengua árabe, solo se emplea en los diccionarios 
contemporáneos (Cortés, 1996) la voz luġa «lengua» para el árabe clásico, definiéndose 
la lengua árabe materna o nativa como dāriǧa «circulante, corriente, popular, común, 
vulgar, conversacional, dialectal», ʕāmmiyya «lengua vulgar» o laḥn «dialecto, error 
gramatical», probablemente desde una actitud «grafocéntrica». Sin embargo, Anīs (1990: 
16-17) dice que los eruditos antiguos calificaban a veces como «lengua» (luġa), y otras 
como «solecismo» (laḥn) –en comparación con la variedad literal– lo que nosotros ahora 
llamamos «dialectos», lo cual viene a acentuar la opinión de que la división lengua-
dialecto no es más que una clasificación establecida desde una posición de dominación. 
El gran pensador árabe, Ibn Jaldún (1332-1406), nacido en Túnez, y que pasó buena parte 
de su vida en el Magreb –Fez y Bujía– fue un gran defensor de la lengua literal, pero 
no tuvo más remedio que reconocer en sus Prolegómenos (Ibn Khaldûn, 1968: 1328-
1333) la expresión literaria de la poesía beduina, aunque esta fuera expresada en «una 
lengua completamente diferente del árabe de sus ancestros muḍaríes, sin conservar las 
declinaciones y con significados y formas nuevas», y fuera solo oral.

Desde el siglo XIV, se ha venido cultivando un género poético en el Magreb conocido 
como mǝlḥūn5, que morfológicamente es un participio pasivo del verbo laḥana «hablar mal 
árabe» –antes hablamos del nombre de acción laḥn «solecismo»–, de tal forma que mǝlḥūn 
tiene el sentido de «incorrecto», «coloquial», «vulgar». Esta expresión poética cuenta con 
sus propios metros y temáticas y mantuvo conexiones con la poesía en árabe andalusí.

5 Entre las grandes figuras de este género, destacan Sidi Abderrahman el-Mejdoub, quien vivió en el siglo 
XVI (Prémare 1986), o Sidi Qaddour El Alami, que vivió entre los siglos XVIII y XIX (Haboudane 2017).



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 11 ~

A partir de esta presentación sobre la lengua materna de los árabes, pasaremos a 
definir qué se entiende por literatura oral; Pedrosa (2005a: 2) lo hace con estas palabras:

Cualquier tipo de discurso o de mensaje oral que esté organizado de forma más o 
menos estética, y que no cumpla únicamente una función comunicativa puede ser 
considerado literatura oral. No sólo una canción o un cuento transmitido de generación en 
generación, sino también cualquier discurso individual organizado de forma cuidadosa: 
por ejemplo, una evocación de los recuerdos personales, de historias familiares, etc., 
puede ser literatura oral. El de literatura oral es un concepto muy amplio, susceptible de 
ser analizado desde los terrenos de la filología, de la etnología y de la antropología, pero 
también de la historia, la sociología, la psicología, la lingüística, etc. (Pedrosa 2005a: 2).

Quizás sea necesario tener en cuenta en esta definición qué se entiende por 
«lengua nativa» y qué por «lengua cultivada». Moreno Cabrera (2013: 47-48) define 
la primera como «las manifestaciones naturales de la facultad humana del lenguaje» 
y la segunda como «las diversas elaboraciones culturalmente determinadas de dichas 
manifestaciones». La definición de Pedrosa en relación con el mensaje oral «organizado 
de forma cuidadosa», se ajusta al de «lengua cultivada», ya que lo estéticamente literario 
y oral no es simplemente la lengua nativa o materna, sino la expresión cultivada de esta.

Saada, al poner por escrito la producción oral de la gesta de los Banu Hilāl, pone de 
relieve el valor literario de la oralidad, aunque ella misma no está exenta del grafocentrismo, 
ya que la estética de la lengua cultivada no necesariamente tiene que manifestarse únicamente 
en la escritura, sino que con esta solo queda fijada una estética particular, tan valiosa como 
las diferentes recreaciones orales que han sido la base de su puesta por escrito:

La oralidad de la Gesta, pasando por la escritura, se ha metamorfoseado en un verdadero 
texto literario, una obra total, constituida de un fondo lingüístico extraordinariamente vivo, en 
el que el desprecio por lo dialectal encuentra un desmentido considerable (Saada, 1985: 42)6.

Para cerrar este apartado, nos gustaría citar algunas voces empleadas en la 
narración oral en Argelia, que son extensibles a otros países del Magreb. La primera de 
ellas la ḥalqa «círculo formado por un grupo de personas» en los mercados en torno al 
cuentacuentos, que siempre era masculino, o en las casas durante el atardecer o la noche, 
cuando todos los miembros se encontraban reunidos después de terminar las labores; en 
este caso eran las mujeres, sobre todo, las encargadas de la narración. Le sigue la voz 
empleada para designar el cuento, xṛāfa (pl. xrāyǝf) «cuento, fábula, narración de una 
aventura fantástica»; de esta voz deriva la expresión hādi xrāfa «esto es un cuento», 
que se hizo extensible a «esto es mentira», «son solo historias». El cuentacuentos 
recibe el nombre de xṛāyfi (pl. xṛāyfiyya) o xǝṛṛāf. La raíz de estas voces es {xrf}, cuyo 
sentido es el de «decir tonterías como un viejo». Con esta raíz se construye el verbo 
en forma II, xǝṛṛǝf «contar cuentos, fábulas, chistes, historias imaginarias sin ningún 
fondo de verdad», aunque el sentido primero de este verbo es el de «pasar el otoño» 
o, simplemente, «pasar», con relación a los días o a la temporada de determinados 
frutos; por ejemplo: xǝrrfǝt ǝl-ǝyyām «los días transcurrieron», xǝrrfǝt ǝš-šīna «pasó la 

6 Texto original: L’oralité de la Geste, en passant par l’écriture, s’est métamorphosée en un véritable 
texte littéraire, une œuvre totale, constituée d’un fonds linguistique extraordinairement vivant, où le mépris 
pour le dialectal trouve un démenti de taille.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 12 ~

temporada de las naranjas». Con esta misma raíz tenemos la voz xrīf «otoño». Hay una 
clara relación entre el otoño y el hecho de contar cuentos, ya que, en esta estación, la 
gente empieza a encerrarse antes en sus casas por la tarde, debido a que los días se van 
haciendo más cortos; por otro lado, en otoño ya han pasado las temporadas de recogida 
de los frutos o se ha recogido la cosecha y es tiempo de espera para que vuelvan a 
crecer. Por consiguiente, hay que pasar el otoño y el invierno contando historias, hay 
más tiempo para estar en familia y contar relatos.

3. La recogida de la literatura oral en Argelia durante el siglo XIX
La conquista de Argelia comenzó en 1830 con el desembarco por parte de los 

franceses en Sidi Ferruch, a treinta kilómetros al oeste de Argel. Como ya ocurriera con 
la famosa expedición de Napoleón a Egipto en 1798, la penetración fue acompañada 
muy pronto por estudiosos de la lengua, etnógrafos y otros expertos, con el único interés 
de colonizar el país. Edward Saïd (2003: 69 y 92-97) nos recuerda que, en el siglo XIX, 
también el XX, Occidente pensaba que había que estudiar al Oriente, e incluso rectificarlo; 
y en cuanto al islam, esta religión era vista como una herejía cristiana, siguiendo lo dicho 
por San Juan Damasceno en el siglo VIII. Sea como fuera, es en este contexto, pero 
también en el del romanticismo europeo que acompañó a los filólogos que llegaron a 
Argelia, en el que hay que situar este primer contacto con la literatura oral argelina.

Los estudiosos del árabe argelino tuvieron un interés didáctico principalmente, 
pero entre sus líneas abundan textos procedentes de los géneros orales poéticos, 
principalmente paremias, plegarias y coplas, y también abundante información 
etnográfica. Es el caso de las obras escritas por Roland de Bussy (1838), Delaporte 
(1845 y 1846) o Cherbonneau (1858). Pero también hay que tener en cuenta la labor 
lexicográfica, en la que abundan también los géneros anteriores, llevada a cabo por 
Beaussier (1871), Cherbonneau (1872) y Ben Sedira (1882 y 1886). En el caso de 
Marruecos, tenemos el Vocabulista del P. Patricio de la Torre (Moscoso 2018), obra 
inédita y culminada en 1803 que no pudo editarse hasta nuestros días y que contiene 
abundante información etnográfica y entre ella, paremias y algunas coplas; pero también 
los Rudimentos (1872) o el Vocabulario (1892) del P. Lerchundi, los cuales contienen 
igualmente información etnográfica.

Y entre los géneros narrativos que mayor interés despertaron se encuentra el 
cuento. Hubo varias recopilaciones recogidas entre los amaziges, en su lengua materna, 
llevadas a cabo por Rivière (1882) en la región de Djurdjura, en la Cabilia, y por Basset 
(1887 y 1897), obras que son pioneras en la recopilación de este subgénero narrativo. 
Estos dos últimos volúmenes de Basset han sido reeditados por Mohand Lunaci y Guy 
Basset (2008). Y otros, también en amazige de la Cabilia, fueron recogidos por Moulièras 
(1893 y 1897) y Le Blanc de Prébois (1897).

Pedrosa (2004: 18) dice sobre el cuento lo siguiente:

[...] vive en la órbita más profunda y entrañable del repertorio cultural del pueblo, que 
desconoce quién es el autor, que lo transforma oralmente en cada recitación, y que no lo 
relaciona conscientemente con la creación literaria de las élites.

Dado que el cuento es universal, poco vamos a descubrir aquí, ya que en todos 
los pueblos hay un «repertorio cultural», con puntos comunes, que se recita y se recrea 
constantemente, solo la escritura le ha puesto freno a la recreación y, probablemente, ha 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 13 ~

contribuido a su defunción. En el caso del mundo árabe, y particularmente en el norte 
de África, contamos con dos grandes colecciones: Calila y Dimna7, cuyo autor –Abdalá 
Benalmocaffa– vivió en el siglo VIII, a caballo entre las dinastías omeya y abasí, y Las 
mil y una noches, con cuentos procedentes de China, India, del Mundo Árabe o Persia. 
Los fatimíes en los siglos X y XI también fueron conocidos por su afición a los cuentos. 
Estas tradiciones, escritas y orales, han dejado un poso importante en la narrativa oral 
magrebí que ha llegado hasta nuestros días, ya sea a través de las variedades árabes, ya 
de las amaziges. Hay muchos relatos comunes a los dos pueblos, árabe y amazige, que 
resultan casi imposible separar, aunque un estudio detallado arrojaría aspectos, secuencias, 
relatos, propios a cada pueblo.

Fanjul (1975: 30-31), haciendo referencia a Al-Ḥillī (s. XIV), distingue cuatro 
estilos poéticos populares en el mundo árabe, «mesturados de vulgar y clásico o 
resueltamente vulgares»: mawāliyya (moderno mawwāl)8, kān wa-kān9, qūma10 y zaŷal11. 
Estos –nos dice este autor– han servido para clasificar la poesía popular a lo largo de la 
Historia, aunque solo han sobrevivido dos: el zéjel y el mawwāl. El segundo de ellos, 
que alcanzó la región del Magreb, tuvo su origen en Iraq durante el siglo IX entre los 
campesinos. Fanjul (1975: 32) –continúa diciendo– que «el mawwāl que se canta en 
Argelia y Marruecos es un género semiculto con tonalidades musicales muy de salón, 
aunque han conservado las líneas maestras de sus contenidos». Hay tres tipos: amoroso, 
moralizante y de queja. Son cuartetas de métrica silábica que han abandonado la métrica 
clásica y que se encadenan sin límite.

Y sobre el zéjel, un género que se ha cultivado, al menos en Marruecos y Argelia, 
hasta el siglo XIX, y que alcanzó su esplendor en Alándalus, hay que decir que tenía dos 
sentidos (Corriente, 1998: 75-80); el más antiguo se refiere a las coplas que el pueblo 
componía y el segundo al que aparece en el siglo X, eran coplas compuestas en árabe 
andalusí adaptadas al ʕarūḍ «métrica», sin estrofas, eran versos monorrimos. Estos fueron 
los que sirvieron de jarchas a las moaxajas. La estructura de la moaxaja y el zéjel procede 
de la musammaṭ:

Hay que colegir de estos datos, escasos pero coherentes, que bajo la moda oriental los 
cultos componían musammaṭ en árabe clásico, y que el pueblo los imitaba en dialecto, de 
lejos y dentro de sus posibilidades, practicando ya la adaptación acentual del ʕarūḍ, aunque 
aún no una estructura estrófica, para componer coplas llamadas zajal (Corriente, 1998: 81).

En cuanto a la recopilación de la poesía oral, uno de los pioneros en la región de 
la Cabilia, y en amazige, fue Hanoteau (1867), desvelando la existencia de una literatura 
oral, y en concreto la poesía oral destinada al canto, sobre todo en una lengua que carecía 

7 Sobre esta obra, puede consultarse el estudio de dos manuscritos castellanos en Döla, 2009.
8 Pequeñas poesías populares cuyo origen pudieran ser las voces ِمَوَالى o َمَوَاليِا nombre de una esclava de 

Ğăʕfăr el Barmecí, quien las compuso sobre la caída de esta familia (Dozy, 1881, vol. II, p. 852).
9 Tipo de poesía en cuartetas inventada por las gentes de Bagdad. En su origen, se trataba de cuentos 

rimados que empezaban por la voz kān, «érase una vez» (Dozy, 1881, vol. II, p. 510).
10 Tipo de poesía popular inventada en la época de los abbasíes. Se cantaba a la aurora durante el mes de 

Ramadán para despertar a la gente (Dozy, 1881, vol. II, p. 433).
11 Poema popular inventado, según algunos, por un tal Rachid, y según otros por Abu Băkr Ibn Qŭzmān 

de Córdoba. Está escrito en la lengua árabe materna. La versificación está basada sobre el acento y no la 
cantidad, empleándose diferentes metros (Dozy, 1881, vol. I, p. 581). Acerca de la poesía dialectal árabe y 
romance, puede verse Corriente, 1998.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 14 ~

de tradición escrita; este autor distingue distintos subgéneros: la poesía combativa, en 
contra de la colonización, el madḥ «elogio», la hiǧāʔ «sátira», la riṯāʔ «elegía», los cantos 
morales y la poesía amorosa o erótica. En el siguiente apartado, volveremos a estos 
subgéneros. Pero también cita Hanoteau las coplas que cantan las mujeres, conocidas 
como izli o asefru y de las que hablaremos también en el apartado siguiente.

En la segunda mitad del siglo XIX, hay un hito que, bajo nuestro punto de vista, 
sentará una base importante para la recogida de la literatura oral en el siglo XX. Se trata de la 
creación de La Sociedad de Misioneros de África, conocidos como «padres blancos», quienes 
fueron fundados en Argel en 1868 por el cardenal Lavigérie, al igual que las Misioneras de 
Nuestra Señora de África, «hermanas blancas», que lo fueron un año después por el mismo 
prelado. Su labor de recogida de la literatura oral se apoyó en la voluntad evangelizadora 
del purpurado y en su firme convicción de que los misioneros debían aprender con ahínco la 
lengua autóctona del sitio al que fueran enviados (Moscoso, 2022a: 306).

4. La recogida de la literatura oral en Argelia durante los siglos XX y XXI
En cuanto a la poesía de expresión oral, Dib (2014: 10) afirma que «no se desarrolló 

en África del Norte sino después de la llegada de los musulmanes desde la Península 
Ibérica»; pero también de los judíos expulsados. Sobre los andalusíes llegados a Argelia, 
traemos a colación la obra de Cohen (1912) sobre la variedad de los judíos de Argel, de 
tipo prehilalí y, por consiguiente, con rasgos andalusíes. En ella, su autor nos dice que a 
finales del siglo XIV llegaron muchos desde la Península Ibérica lo «que cambió el aspecto 
de la comunidad de Argel» (Cohen, 1912: 1). Por otro lado, y en relación con la población 
musulmana, tenemos una descripción de la variedad árabe andalusí de Tremecén escrita por 
Marçais (1902) que recoge un corpus de textos de la literatura oral que comprende algunos 
de tipo etnográfico, canciones principalmente para niños y nanas (Marçais, 1902: 205-301). 
No queremos dejar de mencionar, en relación con las nanas, un libro sobre la educación 
de los niños en los medios tradicionales en el que hay un corpus de nanas recogidas en el 
Sáhara y en la región oranesa (Zerdoumi, 19701). Y, además, los volúmenes XI, XII y XIII 
editados por Mered (2011) están dedicados a la poesía popular procedente de Tremecén.

Poco se conoce de la etapa anterior, el propio Dib apunta a que Ibn Jaldún refiere 
en sus Proloegómenos un género oído en Tremecén en el siglo XIV conocido como ʕarūḍ 
ǝl-balad «métrica del país». Dib recoge en sus libros (2009 y 2014) poemas de poetas 
populares desde el siglo XVII al XX, recogidos de la tradición oral. Entre los géneros 
cultivados por estos están el madḥ «elogio», «panegírico», de tipo religioso, con el que se 
invoca al profeta Mahoma como intercesor ante Dios. Le sigue la poesía erótica y cortés, 
en la que se mencionan los restos del campamento beduino ya levantado, motivo presente 
también en la poesía en árabe literal, y que está llena de imágenes recurrentes como las 
partes del rostro, la saliva, el porte, el cabello, etc. Destaca, dentro de este subgénero 
erótico y cortés, la poesía del desierto, en donde abundan temas como la aventura, la vida 
peligrosa, la mujer raptada, símbolos como la leche de cabra y de camella, frente a la 
vida en la ciudad, mucho más segura; en ambos ámbitos se cultivan los versos amorosos, 
haciendo mención del profeta Mahoma como símbolo del ser amado. La hiǧāʔ «sátira», 
es otro género, en el que encontramos a la mujer amada que no corresponde, la denuncia 
de la tortura, la expropiación de la tierra en época de la colonización o la mala acogida 
recibida por un poeta. Y, por último, tenemos la riṯāʔ «elegía» y la rḥilya en la que el poeta 
hace un canto a los lugares por los que el viajero va pasando. Sobre la poesía oral recogida 
en Argelia desde la época colonial hasta nuestros días, puede consultarse el trabajo de 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 15 ~

Dellaï (2023), en el cual podemos encontrar muchas referencias bibliográficas sobre este 
período. Más allá de las fronteras argelina, y en la variedad árabe ḥassāniyya, hablada 
también en el sur de Argelia, hay una poesía muy rica que recoge las diferentes temáticas 
antes señaladas (Taine-Cheikh 2017). Ould Mohamed-Baba (2020), para Mauritania, 
hablando de lǝ-ġnä «poesía popular ḥassāni» comenta lo siguiente:

Es difícil precisar en qué momento surgió lə-ġnä, pero se puede considerar que su 
etapa inicial debió coincidir con la consolidación del ḥassāniyya en Trāb əl-biđạ̄n, es 
decir, en el siglo XVI. Al igual que ocurre con cualquier literatura, es muy probable que 
hubiera un periodo de maduración iniciado en los primeros tiempos de los Banū Ḥassān 
en este territorio (Ould Mohamed-Baba, 2020: 2).

El nombre de trāb ǝl-biđạ̄n hace alusión al área natural de la variedad árabe 
ḥassāniyya, es decir: desde el valle del Draa hasta Mauritania, el sur de Argelia, además 
de la provincia maliense de Aẓawād y parte del territorio del Níger. Ould Mohamed-
Baba (2020: 3-4) define en su trabajo los diferentes géneros de la poesía oral mauritana, 
que coinciden con los expuestos anteriormente, a los que habría que añadir ət-təbṛāʕ, 
exclusivo de las mujeres y de temática amorosa, y lǝ-ġṭāʕ, especie de gestas poéticas entre 
poetas. Dentro del género amoroso, sobresalen dos subgéneros, ġazal y nasīb, el primero 
puede denominarse como «poesía amorosa» y el segundo «poesía nostálgica amorosa», 
en el que el poeta recuerda a la amada tras ver un lugar donde estuvo en otro tiempo un 
campamento (Ould Mohamed-Baba, 2020: 4-5).

El P. Aliaume (2015: 28) recogió en Touggourt un total de veintinueve canciones y 
poemas cuyos subgéneros también se corresponden con los anteriores. Como muestra de 
estas, reproducimos a continuación un canto de los días de boda (Alliaume, 2015: 178), 
que puede catalogarse como erótico:

līlt ǝl-ʕarǝs

Žiyyda12, ya ḫāli
gālu waṣṣāt

w ʕayūnha, ya ḫāli
kābūs ǝl-ġodra13

u snūnha, ya ḫāli
gǝrḏạt riyālāt

u šwārǝbha, ya ḫāli
šǝrk14 ǝl-fīlāl15

u šaʕūṛha, ya ḫāli
rǝyš ǝḏ-̣ḏọlmān16

u bzāzǝlha, ya ḫāli
bǝyḏạ̄t aḥmāmāt

zǝnūdha17, ya ḫāli
ʕaṛṣa mǝbnīya

Noche de boda

Žiyyda, tío mío
dicen que ella ha manifestado un deseo

sus ojos, tío mío
una pistola poderosa

sus dientes, tío mío
un puñado de reales

sus labios, tío mío
cuero rojo marroquí

sus pelos, tío mío
plumas negras de avestruz macho

sus pechos, tío mío
blancas palomas

sus brazos, tío mío
columnas alzadas (sobre el pozo)20

12 «Árabe de Argelia descendiente de la primera invasión del Magreb» (B165). B= Beaussier a partir de ahora.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 16 ~

w aḥwāžǝbha, ya ḫāli
ḫaṭṭ ǝl-brīya

o ṣbāḥḥa18, ya ḫāli
ġīr ǝs-sbūlāt

u nīfha, ya ḫāli
ġīr ǝtgūl ǝḫlāl19.

sus cejas, tío mío
línea de escritura

sus dedos, tío mío
se dirían espigas

su nariz, tío mío
se diría una fíbula.

Hay coplas que sobreviven en las zonas rurales; en amazige encontramos, 
por ejemplo, el género izli o asefru, poesía oral femenina cantada en la Cabilia, pero 
también en otras zonas amaziges del Magreb, en donde el término izli es panamazige y 
es empleado para denominar estas coplas femeninas (Garraton, 2016: 28). Como bien ha 
puesto de manifiesto esta autora (2016: 24), las mujeres de la Cabilia han recurrido a este 
género «para expresar sus sentimientos, deseos, frustraciones o inquietudes» dentro de 
una sociedad en la que la mujer ha estado relegada tradicionalmente al ámbito familiar. 
En cuanto a su estructura, Garratón (2016: 29) dice lo siguiente: «dístico o pareado de 
dos versos heptasílabos, agrupados frecuentemente de seis en seis, aunque esta estructura 
puede variar. Los versos pares riman siempre entre ellos». Hay otro género femenino en 
Argelia conocido como bōqāla, recitado en árabe argelino. Beaussier (1871: 67) recoge 
esta voz con un plural bōqālāt o bwāqǝl con el sentido de «recipiente de cerámica con 
dos asas para beber», «jarra, recipiente cilíndrico de cristal con un asa y profundo», pero 
también «adivinación por medio de este recipiente», «copla». Las bōqālāt se recitan en 
torno a un recipiente o cuenco lleno de agua; cada mujer pone en él un anillo u otro abalorio, 
luego recitan coplas, a modo de interacción entre ellas, para expresar sus sentimientos, 
pero también a modo de rituales de adivinación mágica; está muy extendido en Blida, 
Argel, Tremecén, Constantina o Cherchell (Hadj-Ali, 2011 y 2015, Ben Cheneb, 1956 
y Slyomovics, 2014). Y en Tremecén encontramos un género de poesía oral femenina 
conocido como ḥawfi destinada a ser cantada y con una estructura y temática muy parecida 
a las coplas que antes hemos reseñado (Yelles-Chaouche, 1986).

Estos géneros en amazige y árabe argelino guardan similitudes con el ʕayyūʕ, cuyas 
coplas son cantadas durante las labores del campo por las mujeres en la región de Yebala 
(Gintsburg, 2014) y con el género conocido como givān en Mauritania (Ould Mohamed-
Baba, 2023). Son coplas formadas normalmente por cuatro versos, o dos versos de dos 
hemistiquios, aunque pueden llegar hasta ocho, y, en el caso del ʕayyūʕ son cantadas a 

13 < qoḍṛa (B781).
14 «Especie de cuero coloreado» (B524).
15 < fīlāli «piel de buey marroquí, preparado en Tafilate» (B759). La apócope de -i se debe a la necesidad 

de mantener la rima.
16 No hemos podido documentar esta voz.
17 «Brazo, parte del brazo que va desde la espalda hasta el codo» (B442). Alliaume había traducido por 

«puños».
18 < ṣbāʕha.
19 Alliaume, en nota a pie de página, dice que se trata del plural de ḫǝlla «vaina, funda». Con este 

sentido, no hemos podido documentar esta voz. Sin embargo, hemos cambiado la traducción y optado por 
«fíbula, adorno de mujer», también «bastón puntiagudo ajustado en la nariz del camello para evitar que 
mame y así destetarlo» (Boris, 1958: 151).

20 Alliaume traduce por «dos columnas alzadas sobre el pozo», pero la voz está en singular.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 17 ~

dúo. Sobre este género, editamos en 2014, 651 coplas recogidas por Carlos Pereda Roig 
durante el Protectorado español y en esta obra, decíamos lo siguiente sobre su temática:

El tema más recurrente en la mayoría de las coplas de Pereda es el amoroso; se 
describen todo tipo de sensaciones relacionadas con este sentimiento: encuentros, alegrías, 
penas, distanciamientos, rupturas, sátiras, etc. Pero también hay otras dedicadas a algunas 
de las ciudades o zonas geográficas del norte de Marruecos, a santos y sus romerías, 
invocaciones de tipo religioso, cantos religiosos, cantos a la siega, alabanza a los padres, 
o a personajes históricos como el general Jordana, Raisuni o el sultán Mohammed Ben 
Aarafa (Pereda, 2014: 44).

Las coplas son universales, las encontramos en otras culturas como la española; 
un ejemplo de ellas son los distintos subgéneros del flamenco: bulería, soleá, seguidilla, 
fandango, martinete, etc. Gamboa y Núñez (2007: 250), citando al compositor Manuel 
de Falla, a propósito del flamenco, dicen que en este género encontramos los sedimentos 
que las distintas culturas han dejado en la Península Ibérica, desde Tartesos, pasando por 
Alándalus, la llegada de los gitanos, la aportación americana, etc. Que las coplas que se 
cantan en el Magreb han recibido influencia de Alándalus, no cabe duda, dado el contacto 
entre las dos orillas, especialmente tras la llegada de los moriscos a partir del siglo XV 
y hasta principios del XVII; un estudio lingüístico y musicológico detallado arrojaría sin 
duda puntos en común con el flamenco.

En esta línea de poesía oral cantada, tenemos que incluir otro género muy extendido 
en Argelia y Marruecos, la ʕayṭa, canciones acompañadas de música y muy extendida 
en las zonas rurales. La voz significa «llamada», «grito». Posee aspectos en común con 
los cantos femeninos antes señalados, compartiendo fórmulas, temáticas y estilos, pero 
además con la música andalusí (Gintsburg, 2014: 48). No hemos podido consultar ninguna 
obra sobre este género en Argelia, pero sí la de Najmi (2007), que es referencia para la 
ʕayṭa en Marruecos y que ofrece un panorama general de estas canciones en todo el país.

En el apartado anterior hablamos de la fundación de los «padres blancos» y 
«hermanas blancas». La recogida de la literatura oral, y también la producción en árabe 
argelino, propia o traducida de textos religiosos, se inició a principios del siglo XX y 
llegó hasta los años 1970, evolucionando desde un interés por conocer la cultura argelina, 
que nacía del proselitismo, a un interés libre de este último aspecto, o, al menos, sin ser 
prioritario, fruto de la reflexión que dentro de la iglesia católica se llevó a cabo durante la 
primera mitad del siglo XX, unido al movimiento de descolonización, que desembocó en 
el concilio Vaticano II, y en una visión más globalizadora de la revelación de Dios. En esta 
exposición sobre la literatura oral, hemos prescindido de presentar las obras relacionadas 
con la doctrina cristiana cuya traducción o redacción llevaron a cabo los padres blancos, 
ya que no creemos que deban ser tenidas en cuenta en el tema que tratamos; estas pueden 
consultarse en Moscoso (2022a). Hacia 1903, aunque su publicación en letra de imprenta 
no tuvo lugar sino entre 1905 y 1908, el P. David (1874-1966) publicó cuatro cuadernillos 
en árabe argelino con el nombre de Escenas de la vida árabe en Argelia, reeditados y 
traducidos recientemente por nosotros (Moscoso, 2022b); son diálogos entre un capataz y 
un gran propietario en los que hay abundante información etnográfica sobre la vida en el 
Sáhara argelino, especialmente en la región de Ghardaïa y Laghouat: voces relacionadas 
con la siega, los aperos empleados en las caravanas de camellos o los peligros que el desierto 
ofrece. Otro texto con información etnográfica es un cuaderno anónimo y manuscrito, 
escrito en 1910, que era empleado en el noviciado que los padres blancos tenían en Argel 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 18 ~

para la enseñanza de las costumbres argelinas, sociales y religiosas (Moscoso, 2022a: 309-
310). En la misma línea de estos textos etnográficos, el P. Alliaume (1941-1942) publicará 
cuatro librillos conocidos como Le petit chameau («el pequeño camello»), por el dibujo 
que lleva en la portada, en árabe argelino, acompañados de su traducción al francés.

Y en relación con el trabajo de recogida de la literatura oral, las hermanas blancas 
fueron fundamentales, sobre todo, porque eran las únicas que tenían acceso al mundo 
femenino. El contacto de las hermanas con las mujeres tenía lugar en las escuelas que 
tenían abiertas, las enfermerías y los talleres de aprendizaje de costura, bordado, tejido de 
tapices y labores domésticas. Este espíritu de recogida de la literatura oral es manifiesto 
en dos obras escritas por el P. Alliaume. La primera lleva por título əs-əsūrāt f əṣ-ṣəḥra 
«Las hermanas en el Sáhara» y se compone de dos libros en árabe argelino y dos con 
sus traducciones correspondientes (Alliaume, 1943-1946 y 1944 respectivamente). Se 
trata de conversaciones entre las hermanas y mujeres y hombres del Sáhara en los que 
se incluye mucha información etnográfica. La segunda de las obras lleva por título ktāb 
əl-adab «el libro de la educación» y está compuesto de tres librillos publicados en 1944. 
Esta última obra recoge aspectos morales que las hermanas enseñaban en sus escuelas y 
talleres. Sobre estas obras, puede verse nuestro trabajo (Moscoso, 2023a). Por otro lado, las 
hermanas han dejado bastante material etnográfico que permanece inédito en los archivos 
de la Casa General en Roma. Nosotros hemos podido editar un cuadernillo anónimo que 
contiene idiomatismos de tipo religioso, nanas, adivinanzas, cuentos, oraciones en favor 
de la parturienta, coplas y bastante léxico (Moscoso, 2023b). Actualmente acabamos de 
editar y hacer un estudio sobre otro cuaderno escrito por las hermanas Madeleine Mesure 
y Marie Claver (2024) que contienen idiomatismos, léxico etnográfico y textos sobre los 
beneficios para el cuerpo de ciertas plantas.

A estas obras hay que sumar una colección de 600 adivinanzas recogidas por el P. 
Giacobetti (1916) en Chélif y el Aurès; en su introducción (Giacobetti, 1916: X-XI), el 
recopilador nos explica que las adivinanzas suelen contarse durante la noche, momento 
elegido para contar estos «juegos de espíritus», y que las mujeres, sus informantes, se 
negaron a hacerlo durante el día, por miedo a que sus hijos se volvieran calvos; por el 
contrario, los hombres sí accedieron a contárselas en cualquier momento. En Marruecos, 
contamos con un gran trabajo de recopilación de adivinanzas, con un estudio y un glosario, 
realizado por Ziyādi (2007a y 2007b).

En lo que concierne al refrán o proverbio, habría que distinguirlos de las máximas, 
como los adagios, y los idiomatismos; y así, Dafir (2017: 100-103) distingue entre: «refrán 
(maṯal)», «expresión proverbial (taʕbīr maṯali)», «máxima (ḥikma)» y «expresión fija 
(ʕibāra taqlīdiyya)». En relación con el proverbio o refrán, Lázaro Carreter dice que 
ambos conceptos expresan lo mismo:

Frase completa e independiente, que, en sentido directo o alegórico, y, por lo general, en 
forma sentenciosa y elíptica, expresa un pensamiento –hecho de experiencia, enseñanza, 
admonición, etc.– a manera de juicio, en el que se relacionan por lo menos dos ideas 
(Lázaro Carreter, 1990: 347).

Sobre la recogida de este, hay que destacar la labor llevada a cabo por el padre blanco 
Duvollet (1980 y 1987), quien publicó 2999 proverbios y dichos procedentes de Argelia, 
Marruecos y Túnez, completados más adelante hasta 3290, especificando los lugares de 
donde proceden: de Boufarik a Boghari por la Chiffa, Djebel Amour d’Oranie, Géryville, 
El Abiodh, Jemmapes, El Arrouch, Bayard, La Robertsau, Corneille et Ampère, Sédrata, 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 19 ~

Dellys, Tighzirt/Sur/Mer, Sidi Bel Abbès, El Achour, Ghardaïa, Colom-Béchar, El Oued, 
Le Souf, In Amgel, Tamanrasset y Fort-Leclerc en la región de Fezzan. En esta línea, cabe 
destacar el trabajo de recopilación de proverbios, a partir de obras para el aprendizaje 
del árabe argelino, llevada a cabo por Ben Cheneb, plasmado en una publicación en tres 
tomos que salió a la luz entre 1905 y 1907, en la colección Publications de l'École des 
lettres d'Alger (Alger, Leroux) y de la que nosotros hemos consultado una edición facsímil 
editada recientemente (Ben Cheneb, 2013). Esta obra está compuesta de 3121 proverbios 
acompañados de explicaciones etnográficas y etimológicas; le siguen una colección de 
70 adagios, en forma de coplas, que fueron recogidos en Boghari, Laghouat, Téniet el 
Had y Bou Saâda entre 1907 y 1910. A esta obra, se suman los proverbios y dichos 
populares recogidos por Boutarene (19862), un total de 1010, con explicaciones sobre 
sus significados y usos. Estos proverbios están conectados, sin lugar a duda, con otra 
colección hecha en Marruecos por la Asociación Marroquí del Patrimonio Lingüístico 
(AMAPATRIL), que recoge 16.605 proverbios (Matn, 2011); con los recogidos por el 
P. Patricio de la Torre en Marruecos (Moscoso, 2020b y Moscoso 2011); con los de los 
andalusíes az-Zağğāli (Ould Mohamed Baba, 1999), Ibn ʕĀṣim (Marugán, 1994) y Alonso 
del Castillo (Corriente y Bouzineb, 1994); y con la riqueza del refranero en ḥassāniyya 
que Ould Mohamed-Baba (2008) ha recogido en Mauritania.

Entre las obras de los padres blancos, caben resaltar tres que se mantuvieron inéditas 
y que recogen y reflejan un modo de vida centenario y, hoy en día, casi desaparecido. 
Son un gran tesoro de la literatura oral que fue recogido entre los años 1920 y 1970 y 
que nosotros hemos podido editar. Las dos primeras que reseñamos, obras del P. Yves 
Alliaume (1900-1983), están en los archivos generales de los padres blancos en Roma21 
y la segunda, obra del P. Jean Lethielleux (1900-1998) (Lethielleux 2022), del que solo 
se conoce una fotocopia, está en la Biblioteca diocesana Les Glycines de Argel22. En 
primer lugar, sobresale la obra monumental del P. Alliaume (Moscoso, 2020a), Dictons 
et traditions, de un gran valor etnográfico, literario, antropológico y dialectológico. El P. 
Alliaume vivió en el Sáhara argelino entre 1924 y 1978. La obra abarca 27 dossiers y 310 
temas con diferentes textos, cada uno relacionado con la doctrina musulmana y cristiana, 
cuentos populares, adivinanzas, lecciones de moral, textos etnográficos y diálogos variados 
entre el padre blanco y la gente. Le siguen los textos de la literatura oral de Touggourt 
(Alliaume, 2015), que fueron recogidos en esta ciudad entre 1941 y 1953; en la recogida 
participaron las hermanas blancas, ya que ellas eran las únicas que podían tener acceso al 
mundo femenino, en el que las mujeres son una fuente importante de conservación de la 
tradición oral y de la lengua. Esta obra contiene textos etnográficos, documentos orales 
sobre la historia de Touggourt, cuentos populares, adivinanzas, cantos y poemas, juegos 
infantiles, sentencias, proverbios, doctrina religiosa y datos sobre santos. La tercera de 
las obras fue escrita por el P. Lethielleux (2022) y está compuesta por textos, recogidos 
en Djelfa y El Bayadh, sobre la cría del cordero en la tribu de los Oulad Naïl del altiplano 
argelino; va acompañado de su traducción y de notas etnográficas.

De las dos obras anteriores del P. Alliaume, editamos recientemente (Moscoso, 
2021) todos los cuentos recogidos por el padre blanco. Son un total de ciento veintiocho. 
Esta publicación está en la línea de otras cuyo objetivo es dar a conocer al lector el rico 
patrimonio del cuento oral de Argelia. En primer lugar, un cuento, junto a otros textos 

21 Alliaume, 2015 y Moscoso, 2020a <https://mafrome.org/archives-des-mafr/>
22 <https://www.glycines.org/>

https://mafrome.org/archives-des-mafr/
https://www.glycines.org/


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 20 ~

etnográficos, recogido en una descripción del árabe de los judíos de Argel (Cohen, 1912: 
484-515); le siguen dos colecciones de cuentos en amazige de Frobenius (1921 y 1922) y 
Dermenghem (1945); este último autor señala en su introducción (Dermenghem, 1945: 11) 
que «sea como fuere, la influencia árabe sobre una gran parte del folclore cabilio es visible, 
incluso si no es posible precisar exactamente su extensión y fecha»23. A continuación, 
mencionamos una colección de cuentos de Argel llevada a cabo por Ben Cheneb (1944); una 
colección de veintitrés cuentos de la tradición amaizge de la Cabilia, escrito por Amrouche 
(1966), en el que esta autora pone el acento en el valor creativo de la cuentacuentos:

Puede ser que inconscientemente mi madre haya aportado su contribución a los relatos 
que me ha legado: ella no ha hecho otra cosa sino continuar la tradición. Ya que he querido 
considerar estos cuentos y leyendas de mi país no tanto como documentos sino como 
obras de arte bien vivas24.

A las dos obras anteriores se añaden tres números de una serie que comprende doce 
cuentos en amazige de la Cabilia, con su traducción al francés, publicados en el Fichier de 
Documentation Berbère (F.D.B.), editado por el Centre d’Études Berbères (C.E.B. 1965, 
1966 y 1967); y Contes berberes de Kabylie, de Mouloud Mammeri (1996), publicado por 
primera vez en 19801. Más tarde apareció un análisis textual de seis cuentos de Tremecén 
(Mered 1991); y un interesante estudio, complementado con trece cuentos, escrito por 
Bourayou (1993). Y en 2003 fue publicada una colección de veintinueve cuentos de la 
región de Tiaret, recogidos entre los Khoualed, los cuales fueron contados en árabe a la 
autora de la obra (Aceval, 2003) en un ambiente completamente rural; a estos hay que 
sumar la colección de cuarenta y siete cuentos, también de Tiaret, que Belarbi (2011) 
publicó y que proceden de aquellos que su madre y abuela le contaba en su infancia. 
Abenójar (2010) han publicado una obra en la que se recogen etnotextos en los que hay 
cuentos, mitos, leyendas, supersticiones, lírica; seguidos de una colección de cuentos 
populares de la Cabilia (Abenójar e Immoune, 2014), otra colección de mitos y cuentos 
del norte de Argelia (Abenójar et al. 2015) y una última sobre cuentos de la región del 
Mzab (Abenójar y Khirennas, 2016). A estos, hay que sumar los cinco cuentos que Dib 
(2015) ha publicado, procedentes de la tradición oral de Tremecén y los volúmenes III, 
IV y V de Mered (2011) con cuentos también de esta ciudad. Recientemente, Mameria 
(2013) ha recopilado en tres volúmenes una colección de cuentos del Este argelino de 
la tradición oral en árabe argelino, ya que su autora es natural de la región de Souk-
Ahras y estudió en Constantina hasta la secundaria; y Benrejdal (2016) ha publicado 
una recopilación de doscientos cuarenta y un cuentos de la literatura oral argelina, 
procedentes de la tradición amazige de la Cabilia, obra que, hasta el momento, es la 
colección más completa en este género. Por último, reseñamos los seis cuentos en árabe 
de Orán publicados por nosotros recientemente, los cuales fueron grabados en esta ciudad 
en el transcurso de una de nuestras estancias de investigación (Moscoso 2025). Estos 
cuentos orales están estrechamente conectados con otros que han sido publicados en 
Marruecos, de los que tenemos un verdadero tesoro aparecido por primera vez en 1926, 

23 Texto original: quoi qu’il en soit, l’influence arabe sur une grande partie du folklore kabyle est visible, 
même si l’on ne peut préciser exactement son ampleur et sa date.

24 Texto original : Il se peut qu’inconsciemment ma mère ait apporté sa contribution aux récits qu’elle m’a 
légués : elle n’aurait fait, en cela, que continuer la tradition. Car j’ai voulu considérer ces contes et légendes 
de mon pays moins comme des documents que comme des œuvres d’art bien vivantes (Amrouche, 1966: 10).



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 21 ~

Contes et legendes, escritos por Légey (2007), que, siendo mujer, tuvo acceso al mundo 
femenino, en el que oyó y recogió los cuentos y leyendas; los cuentos amaziges recogidos 
y publicados por Laoust en 2012 y reeditados recientemente por Mouhsine; los veintiseis 
cuentos del Atlas de Marrakech (Leguil 1988) en edición bilingüe, francés-amazige; el 
estudio que llevamos a cabo en 2012 sobre el cuento oral en Marruecos; los cuentos del 
fondo Colin editados por Galley e Iraqui-Sinaceur (1994), en los que aparece la figura de 
Dyab, legendario personaje perteneciente a la tribu de los Banu Hilāl; los ocho cuentos 
procedentes de la tradición rifeña publicados por Moscoso (2007); los diecisiete cuentos 
de Tetuán recogidos por Benchekroun (2016); los diez cuentos editados para su uso en el 
aula por Moscoso (2017); y el estudio sobre el cuento marroquí de Moscoso (2012).

A todo lo dicho anteriormente, añadimos sobre literatura oral argelina en general, 
traducida al español, el artículo de Hadj-Ali Mouhoub (2019) publicado en la Revista 
argelina de la Universidad de Alicante.

Por último, nos parece interesante resaltar el papel que jugaron los manuales 
para el aprendizaje del árabe argelino; eran métodos que enseñaban una lengua 
materna oral y no codificada oficialmente, lo cual hacía que sus autores recogieran la 
información de la oralidad y, entre los textos recogidos, había muchos que podemos 
catalogar como literatura oral, dada su forma estética. En 1897, Fatah publicó uno 
cuyo subtítulo nos parece muy sugerente: Choses usualles, traduction libres de fables 
tirées de La Fontaine, de Fenelon, etc. Contes suivis de notes et d’un lexique. Fatah, 
como bien dice la portada de su libro, era director de la École principale d’indigènes, 
encargado de la enseñanza del árabe en Argel. Los textos de esta obra ocupan una buena 
parte del manual, 122 páginas; más tarde, publicará otro método en el que prescinde 
de las fábulas y los cuentos (Fatah, 19122). Le sigue el método de Machuel (19002), 
en cuya tercera parte (Machuel 19002: 209-430) hay textos comentados a los que se 
han añadido «un buen número de proverbios muy conocidos por los argelinos», así 
como «idiomatismos y expresiones familiares» (Machuel: 19002: XII-XIII). Entre estos 
textos, abundan cuentos de Yuha (Thomas de Antonio, 1993 y García Figueras, 1934) y 
otros de este género. Un tercer manual fue escrito por Soualah (19102), quien indica en 
el subtítulo que se han incluido cuentos y anécdotas. Este autor explica en una segunda 
obra publicada en 1947, que esta es la cuarta de una serie de métodos para el aprendizaje 
del árabe argelino. La primera de las obras –dice en su prefacio– fue publicada en 1904, 
la segunda sería la de 1910, o quizás esta fuera la segunda edición de la de 1904, y la 
tercera fue publicada en 1934. Lo interesante de esta cuarta parte es que se compone de 
una crestomatía, que según el autor es «un estudio sobre los grupos étnicos de África 
del Norte» (Soualah, 1947: 7) y entre los textos, tal como se menciona en el título, se 
recogen costumbres tanto de árabes como de amaziges, nómadas, negros y «moros». En 
1946 aparece también el Manuel, en cuyo prefacio, su autor, Dhina (19461: IV), dice: 
«cuentos, poesías, dichos y adivinanzas, relacionadas con las lecciones precedentes, 
han sido agrupados en las páginas de revisión al final de cada capítulo». A estas obras, 
le siguen los dos tomos de la Méthode progressive escrita por los padres blancos Sallam 
y Lachance (1942), en cuyo primer libro hay veintitrés páginas con once cuentos en 
árabe argelino procedentes de la literatura oral y en el segundo veintidós páginas con 
diecinueve cuentos. Otros manuales para el aprendizaje del árabe argelino, posteriores 
a estas fechas no contienen cuentos, aunque sí abundante información etnográfica y 
proverbios e idiomatismos: Tapiéro et al. (1958), Soualah (19585), Darmaun (1963) y 
Tapiéro (1957 y 1971). Y también dos descripciones de variedades árabes, la primera de 
la región oranesa y la segunda de la región del Fezzān, al occidente del desierto libio, 



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 22 ~

que contienen abundante información etnográfica: Marçais (1908) y Marçais (2001). 
Esta última obra está basada en un trabajo de campo dialectológico llevado a cabo por 
Philippe Marçais, pero comenzado por su padre William Marçais, en los años 1940 y 
1950, y que su hijo no pudo llegar a ver publicado, a pesar de haber continuado sus 
investigaciones sobre el terreno hasta principios de los años 1970. La primera parte de 
la obra (Marçais, 2001: 1-103) está compuesta de textos procedentes de la literatura 
oral, transcritos tal como se oyeron, y traducidos al francés, con textos etnográficos, 
poemas amorosos, versos épicos y cantos.

Por último, nos parece interesante destacar la diferencia que Abenójar et al. (2015: 
27-28) hace entre la cuentística oriental, de «traducción erudita, libresca, ejemplarizante, 
palatina y asiática, redactada en varias fases entre los siglos IX y XV, en la que a buen seguro 
se solaparon elementos de procedencia muy heterogénea», y los cuentos tradicionales 
orales del norte de África. Este autor argumenta que entre ambos no hay conexión o, si 
la hay, es mínima. Por el contrario –sigue reflexionando– hay que pensar que cuando 
llegaron los árabes ya había toda una literatura oral que tenía unos orígenes muy diversos: 
autóctona, del África subsahariana y de la cuenca mediterránea. Por consiguiente, toda la 
recogida oral de los cuentos, y otros géneros, que se ha llevado a cabo hasta nuestros días 
constituye un legado importante para su estudio y su salvaguarda para las generaciones 
futuras, además de la prueba de su origen autóctono.

5. Conclusiones

Hemos presentado en este trabajo los géneros más importantes de la literatura oral 
en árabe argelino, no sin dejar de conectarlos con la producción en las variedades amaziges 
de Argelia y con las de los países vecinos, especialmente Marruecos, Túnez y Mauritania. 
La lengua materna árabe de los argelinos es alguna de las variedades árabes que se hablan 
en el país, al igual que en los otros países; la recogida de la literatura oral pone de manifiesto 
el valor lingüístico de la lengua materna y su dignidad creativa, al mismo nivel que la 
variedad considerada erróneamente como la única culta, el árabe clásico.

Hemos dividido el trabajo en dos grandes bloques: la recogida de la literatura oral 
en el siglo XIX y la recogida en los siglos XX y XXI. En cada uno de ellos, hemos dado 
cuenta de los trabajos de recopilación más significativos llevados a cabo. Entre estos, 
destacamos que no solo fueron recopilaciones de literatura oral sino que hay muchos 
etnotextos que han sido incluidos en manuales para el aprendizaje del árabe argelino.

Los subgéneros que hemos tratado en este trabajo son los siguientes:

- � Género poético: mǝlḥūn, izli o asefru, poesía combativa, madḥ, hiǧāʔ, riṯāʔ, 
canto moral, poesía amorosa o erótica, copla, adagio, nana, refrán o proverbio, 
ʕayṭa, zéjel, givān, ʕayyūʕ, ḥawfi, bōqāla, canto de los días de boda, ġazal, 
nasīb, təbṛāʕ, ġṭāʕ, ġnä, rḥilya, poesía del desierto.

- � Género narrativo: gestas hilalíes, cuento, labor lexicográfica, paremia, plegaria, 
información etnográfica, idiomatismo, adivinanza, oración en favor de la 
parturienta, relato de viaje, texto de santo o sabio, leyenda.

Por último, queremos dejar constancia de que este artículo supone un esbozo de la 
literatura oral de Argelia, con lagunas, pero con una visión de conjunto, que puede servir 
de guía al estudioso de esta disciplina para seguir conociendo el rico patrimonio oral de 
este país, especialmente en árabe argelino.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 23 ~

Financiación

Este trabajo se enmarca en el ámbito de actuación del Proyecto de Investigación «El 
corpus de la narrativa oral en la cuenca occidental del Mediterráneo: estudio comparativo 
y edición digital (CONOCOM)» (referencia: PID2021-122438NB-I00), financiado por 
la Agencia Estatal de Investigación (AEI) y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional 
(FEDER).

Bibliografía

Abenójar Sanjuán, Óscar (coord.) (2010): Los chacales al bosque y nosotros al 
camino: literatura oral y folclore de Argelia, Alcalá de Henares / Ciudad de 
México, Universidad de Alcalá / Centro de Estudios Cervantinos / Instituto de 
Investigaciones Filológicas de la UNAM.

Abenójar Sanjuán, Óscar y Immoune, Ouahiba (2014): Cuentos populares de la Cabilia, 
Madrid, Miraguano.

Abenójar Sanjuán, Óscar, Immoune, Ouahiba y Menas, Fatima-Zohra (2015): La princesa 
cautiva y el pájaro del viento. Mitos y cuentos del norte de África, Arganda del 
Rey, Verbum.

Abenójar Sanjuán, Óscar y Khirennas, Messaouda (2016): Las granadas de oro y otros 
cuentos tradicionales del oasis del Mzab (Argelia), Cádiz, Q-book Cultura Integral.

Aceval, Nora (2003): L’Algérie des contes et légendes. Hauts plateaux de Tiaret, Paris, 
Maisonneuve & Larose.

Al-Garnāṭi, Ibn ʿ Āṣim (2019): El libro de los huertos en flor (ḥadāʾiq al-azāhir). Cuentos, 
refranes y anécdotas de la Granada nazarí. Traducción, estudio preliminar y notas 
de Desirée López Bernal, Granada, Editorial Universidad de Granada.

Alliaume, Yves (1941-1942): (الشعمبة( البادية  -hǝdra ḥbīb mʕa ʕrǝb al) هذرة حبيب مع عرب 
bādya –əš-šəʕmba– «conversación de un amigo con los árabes del desierto 
–chammba–»), vol 1, (1941): في عمل الصالحات (fi ʕməl əṣ-ṣālḥāt «sobre la práctica 
de las buenas obras»), vol 2, (1942): المساكين حالة   fi ḥāla l-msākīn «sobre la) في 
situación de los pobres»), vol. 3, (1942): في محبةّ الله (fi mḥəbba əḷḷāh «sobre el amor 
de Dios»), vol 4, (1942): في المرض والموت (fi l-məṛḍ w əl-mūt «sobre la enfermedad 
y la muerte»), Argel.

Alliaume, Yves (1943-1946): الاسورات في الصحرا (əs-əsūrāt f əṣ-ṣəḥra «Las hermanas en 
el Sáhara»), vol. 1, (1943):في القصر (fi l-qṣər «en el alcázar»), vol. 2, (1946): في 
 :fi bīt əš-šʕər «en la tienda de campaña de los nómadas», vol. 3, (1943)) بيت الشعر
Les Soeurs Blanches au Sahara. Six petits dialogues entre Soeurs et femmes 
indigènes. Dans le Ksar, vol. 1 (1945): Les Soeurs Blanches au Sahara. Sous les 
tentes, Alger.

Alliaume, Yves (1944): كتاب الادب. للبنات اللي يقراوا عند الاسورات فيالصحراء (ktāb əl-adab. l əl-
bnāt əlli yəqrāw ʕənd əs-əsūrāt «Libro de la Educación. Para las chicas que 
estudian en las hermanas blancas»), vol. 1, في الله خالقنا ومولانا وفي العبد المخلوق (fi əḷḷāh 
xāləqna w mūlāna w fi l-ʕəbd əl-məxlūq «sobre Dios, nuestro Creador y Señor y 
sobre el siervo creado»), vol. 2, في تفسير وصايا الله (fi təfsīr wāṣāya əḷḷāh «sobre la 
explicación de los mandamientos de Dios»), vol. 3, في الذنوب والندامة وفيالموت والاخرة 
(fi ḏ-ḏnūb w ən-ndāma w fi l-mūt w əl-axra «sobre los pecados y el arrepentimiento 
y sobre la muerte y el Más Allá», Argel.



F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 24 ~

Alliaume, Yves (2015): Literatura oral de Touggourt, ed. de F. Moscoso García, Alcalá 
de Henares / México DF, Universidad de Alcalá / Instituto de Investigaciones 
Filológicas de la UNAM.

Amrouche, Margerite-Taos (1966): Le grain magique. Contes, poèmes et proverbes 
berbères de Kabylie, Paris, François Maspero.

Anīs (1990)= أنيس
Basset, René (1887): Contes berbères, Paris, Ernest Leroux.
Basset, René (1897): Nouveaux contes berbères, París: Ernest Leroux.
Basset, René (2008): Contes berbères. Kabyle, Aurès, Sous, Mzab, Ouargla, Figuig, Rif, 

Cherchel, introduction et édition de M. Lounaci, avant-propos de G. Basset, Paris, 
Ibis Press.

Beaussier, Marcelin (1871): Dictionnaire pratique Arabe-Français. Contenant tous les 
mots employés dans l’arabe parlé en Algérie et en Tunisie, ainsi que dans le style 
épistolaire, Alger, Boyer [18872: Alger, Adolphe Jourdan. Reedición: Alger, Jules 
Carbonel, ed. de M. Ben Cheneb, 1931; et avec un Supplément écrit par A. Lentin, 
Alger, La Maison des Livres, 195925].

Belarbi, Abdelkader (2011): Contes arabes de Tiaret, Paris, Karthala.
Ben Cheneb, Mohammed (2013): Proverbes de l’Algérie et du Maghreb, Alger, Flites 

Éditions.
Ben Cheneb, Saâdeddine (1944): Les contes d’Alger, Oran, Éditions Henrys.
Ben Cheneb, Saâdeddine (1956): «Des moyens de tirer des présages au jeu de la buqala», 

Annales de l’Institut d’Études Orientales d’Alger, 14, pp. 19-111. En línea: 
[<https://www.sudoc.fr/08474121X>].

Ben Sedira, Belkassem (1882): Petit dictionnaire arabe-français de la langue parlée en 
Algérie contenant les mots et les formules employés dans les lettres et les actes 
judiciaires, Alger, Adolphe Jourdan.

Ben Sedira, Belkassem (1886): Dictionnaire français-arabe de la langue parlée en 
Algérie, Alger, Adolphe Jourdan.

Benchekroun, Siham (2016): Cuentos de Tetuán. Cuentos populares de Tetuán recogidos 
de la tradición oral y traducidos al español, Granada, Universidad de Granada.

Benrejdal, Lounès (2016): Sagesse et contes du terroir, Alger, Éditions Enag.
Boris, Gilbert (1958): Lexique du parler arabe des Marazig, Paris, Imprimerie nationale, 

Librairie C. Klincksieck.
Bourayou, Abdelhamed (1993): Les contes populaires algériens d’expression arabe, 

Alger, Office des Publications Universitaire.
Boutarene, Kadda (19862): Proverbes et dictons populaires algériens, Alger, Office des 

Publications Universitaires.
Centre D’études Berbères (1965): Trois contes kabyles. Textes et traductions, en Fichier 

de Documentation Berbère (F.D.B.), 85, pp. 1-95.
Centre D’études Berbères. (1966): Contes merveilleux. Textes et traductions, en Fichier 

de Documentation Berbère (F.D.B.), 90, pp. 138-229.
Centre D’études Berbères (1967): Cinq contes kabyles. Textes et traductions, en Fichier 

de Documentation Berbère (F.D.B.), 95, pp. 1-97.

25 Sobre estos dos diccionarios, contamos hoy con una edición en facsímil llevada a cabo por Jérôme 
Lentin: Beaussier, Marcelin, Ben Cheneb, Mohammed et Lentin, Albert (2006): Dictionnaire pratique 
arabe-français, introduction de Lentin, Jérôme, Paris, Ibis Press.

https://www.sudoc.fr/08474121X


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 25 ~

Cherbonneau, Auguste (1858): Dialogues arabes à l’usage des fonctionnaires et des 
employés de l’Algérie, Alger, Dubos frères.

Cherbonneau, Auguste (1872): Dictionnaire français-arabe pour la conversation en 
Algérie, Paris, Hachette et Cie, Imprimerie nationale.

Cohen, Marcel (1912): Le parler arabe des juifs d'Alger, Collection linguistique publiée 
par la Société de Linguistique de Paris 4, Paris, Librairie ancienne H. Champion.

Corriente, Federico & Bouzineb Hussein (1994): Recopilación de refranes andalusíes de 
Alonso del Castillo, Área de Estudios Árabes e Islámicos, 3, Zaragoza, Universidad 
de Zaragoza.

Corriente, Federico (1998): Poesía dialectal árabe y romance en Alandalús, Madrid, 
Gredos.

Cortés, Julio (1996): Diccionario de árabe culto moderno. Árabe-español, Madrid, Gredos.
Dafir, Azeddine (2017): «Hacia una metodología del estudio del refrán árabe marroquí», 

en Actas de las primeras jornadas de los doctorandos de Casablanca, VV.AA., 
Casablanca, pp. 93-107.

Darmaun, Henri (1963): Recueil de textes algériens, Paris, Librairie C. Klincksieck.
Delaporte, J. Honorat (1845): Principes de l’idiome arabe en usage à Alger, suivis de 

phrases familières et d’un conte arabe, avec la prononciation et le mot à mot 
interlinéaires par J. H. Delaporte fils, Alger.

Delaporte, J. Honorat (18463): Guide de la conversation français-arabe, ou dialogues en 
arabe et en français, avec le mot à mot et la prononciation interlinéaire figurés en 
caractères français, corrigés et augmentés par J. Honorat Delaporte, secrétaire-
interprète de la Direction de l’Intérieur en Algérie, Alger.

Dellaï, Ahmed Amine (2023): «Un premier bilan des publications sur la poésie populaire 
en Algérie depuis les origines», Insaniyat, 100, pp. 47-58. https://doi.org/10.4000/
insaniyat.29159

Dermenghem, Émile (1945): Contes kabyles, Alger, Charlot.
Dhina, Amar (1960, 19461): Manuel des débutants en arabe parlé, préface de Pérès, 

Henri, Alger, Éditions Baconnier.
Dib, Omar (2015): Contes du vieux Tlemcen. Suivis de Melgor Le Seigneur Maudit, Alger, 

El Othmania.
Dib, Souheil Mohamed (2009): Le trésor enfoui du malhûn. Anthologie de la poésie 

populaire algérienne, Alger, ANEP.
Dib, Souheil (2014): Anthologie de la poésie populaire algérienne d’expression arabe, 

Paris, L’Harmattan.
Döla, Hans-Jörg (2009): El libro de Calila e Dimna (1251). Nueva edición y estudio de 

los dos manuscritos castellanos, Zaragoza, Instituto de Estudios Islámicos y del 
Oriente Próximo.

Dozy, Reinhard (1881): Supplément aux dictionnaires arabes, I-II, Leyde, E. J. Brill.
Duvollet, Roger (1980): Proverbes et dictons arabes. Algérie, Tunisie, Maroc, Sahara, 

texte arabe avec transcription phonétique, traduction française, 113 photographies, 
Vessoul, Collège Saint-Georges.

Duvollet, Roger (1987): Village d’Algérie et oasis du Sahara. Nouveaux proverbes et 
dictons arabes d’Algérie, Tunisie, Maroc, Sahara, VII, texte français et arabe, 
avec transcription phonétique, 537 photographies et cartes, Vesoul, Collège Saint-
Georges du Marteroy.

Fanjul, Serafín (1975): Canciones populares árabes, Madrid, Publicaciones de la revista 
Almenara.

https://doi.org/10.4000/insaniyat.29159
https://doi.org/10.4000/insaniyat.29159


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 26 ~

Fatah, B. (1897): Leçons de lecture & de récitation d’arabe parlé à l’usage des écoles 
primaires. Choses usuelles. Traduction libre de fables tirées de La Fontaine, de 
Fenelon, etc. Contes suivis de notes et d’un lexique, Alger, Librairie Adolphe 
Jourdan.

Fatah, B. (19122): Méthode directe pour l’enseignement de l’arabe parlé. Rédigée 
conformément aux nouveaux programmes avec de nombreuses illustrations, 
Alger, Typographie Adolfe Jourdan.

Frobenius, Leo (1921-1922): Volksmaerchen und volksdichtungen, Atlantis, Jena, Verlegt 
bei Eugen Diederichs.

Galley, Michelle e IRAQUI-SINACEUR, Zakia (eds.) (1994): Dyab, Jha, La’āba. Le 
triomphe de la ruse. Contes marocains du fonds Colin, Paris, Belles Lettres.

Gamboa, José Manuel et NÚÑEZ, Faustino (2007): Flamenco de la A a la Z. Diccionario 
de términos del flamenco, Madrid, Espasa Calpe.

García Figueras, Tomás (1934): Cuentos de Yehá, ilustrados con 36 maderas y 3 litografías 
de Miciano, Jerez de la Frontera, Nueva Litografía Jerezana.

Garratón Mateu, Carmen (2016): «El izli. Un género poético bereber como forma 
de expresión femenina en una sociedad musulmana tradicional», Al-Andalus 
Magreb, 23, pp. 23-46. En línea: [<https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/
view/7194>].

Giacobetti, Antoine (1916): Recueil d'énigmes arabes populaires, Alger, Imprimerie 
Adolphe Jourdan.

Gintsburg, Sarali (2014): Formulaicity in Jbala Poetry, Tilburg, Tilburg University. En línea: 
[<https://pure.uvt.nl/ws/portalfiles/portal/2031534/Gintsburg_formulaicity_ 
11_ 02_2014.pdf>].

Haboudane, Omar (2017): Le melhûn marocain et le paradoxe de l'amour. Cas de sidi 
Qaddour al-Alami, Paris, L’Harmattan.

Hadj-Ali Mouhoub, Souad (2011): El ritual de la boqala. Poesía oral femenina argelina, 
Madrid, CantArabia.

Hadj-Ali Mouhoub, Souad (2015): «Literatura oral argelina: reflexión sobre un proceso 
de traducción», Boletín De Literatura Oral 5, pp. 35-44. En línea: [<https://
revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/2211>].

Hadj-Ali Mouhoub, Souad (2019): «Literatura y tradición oral argelinas en 
lengua española», Revista argelina, 9, pp. 9-12. https://doi.org/10.14198/
RevArgel2019.9.01.

Hanoteau, Adolphe (1867): Poésies populaires de la Kabylie du Jurjura, Argel, Bastide 
Libraire Editeur.

Ibn Khaldûn (1968): Discours sur l’Histoire Universelle (al-Muqaddima), traduction 
nouvelle, préface, notes et index par Vincent Monteil, tome III, Beyrouth, 
Commission Libanaise pour la Traduction des Chefs-d’œuvre.

Laoust, Emile (2012): Contes berbères du Maroc, vol. I, Textes berbères, vol. II, 
Traduction et annotation [1949], présentation de K. Mouhsine, Rabat, Faculté des 
Lettres et des Sciences Humaines.

Laroui, Fouad (2011): Le drame linguistique marocain, Léchelle, Zellige.
Lázaro Carreter, Fernando (1990): Diccionario de términos filológicos, Madrid, Gredos.
Le Blanc De Prébois, Paul (1897): Essai de contes kabyles, Batna, Imprimérie 

typographique A. Beun.
Légey (2007): Contes & légendes populaires du Maroc reccueillis à Marrakech par 

la doctoreuse [1926], Légey, Casablanca, Éditions du Sirocco [Trad. esp.: A. 

https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7194
https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7194
https://pure.uvt.nl/ws/portalfiles/portal/2031534/Gintsburg_formulaicity_11_ 02_2014.pdf
https://pure.uvt.nl/ws/portalfiles/portal/2031534/Gintsburg_formulaicity_11_ 02_2014.pdf
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/2211
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/2211
https://doi.org/10.14198/RevArgel2019.9.01
https://doi.org/10.14198/RevArgel2019.9.01


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 27 ~

González Beltrán, Cuentos y leyendas populares de Marruecos, Madrid, Siruela, 
2009].

Leguil, Alphonse (1988): Contes berbères de l’Atlas de Marrakech, Paris, L’Harmattan.
Lerchundi, Fr. José de (1872): Rudimentos del árabe vulgar que se habla en el Imperio 

de Marruecos. Con numerosos ejercicios y temas aplicados a la teoría, Madrid, 
Imprenta y Estereotipa de M. Rivadeneyra.

Lerchundi, Fr. José de, (1892): Vocabulario español-arábigo del dialecto de Marruecos, 
con gran número de voces usadas en Oriente y en la Argelia, Tánger, Imprenta de 
la Misión Católica-Española.

Lethielleux, Jean (2022): Le mouton dans les tribus nomades présahariennes. Textes 
arabes et français et notes explicatives et ethnographiques, ed. de F. Moscoso 
García, El jardín de la voz, Madrid / Ciudad de México, Universidad de Alcalá de 
Henares / Universidad Nacional Autónoma de México [En línea: [<https://ebuah.
uah.es/dspace/handle/10017/52930>].

Machuel, L. (19002): Méthode pour l’étude de l’arabe parlé, Alger, Adolphe Jourdan.
Mameria, Zoubeida (2013): Contes du terroir algérien, I-III, Alger, Dalimen.
Mammeri, Mouloud (1996. 19801): Contes berbères de Kabylie. Machaho! Tellem chaho!, 

Paris, Pocket.
Marçais, Philippe (2001): Parlers arabes du Fezzân, textes, traductions et éléments 

de morphologie rassemblés et présentés par D. Caubet, A. Martin y L. Denooz, 
Université de Liège, Librairie Droz.

Marçais, William (1902): Le dialecte arabe parlé à Tlemcen. (Grammaire, textes et 
glossaire), Paris, Ernest Leroux.

Marçais, Williams (1908): Le dialecte arabe des Ulād Brāhīm de Saïda, Paris, Honoré 
Champion.

Marugan Güemez, Marina (1994): El refranero andalusí de Ibn ‘Āṣim al Ġarnāṭi. Estudio 
lingüístico, transcripción, traducción y glosario, Madrid, Hiperión.

Matn (2011) = متن.
Mered, Zoulikha (1991): Contes arabes de Tlemcen. Essai d’analyse textuelle, Alger, 

Entreprise Algérienne de Presse.
Mered, Zoulikha (dir.) (2011): Si Tlemcen m’était conté. Tlemcen, capitale de la culture 

islamique, vol. I, Sources et lieux de l’écriture, vol. II, Buġyat ar-rwwād fī dikri 
l-mulūki min banī ‘abdi l-wādi, vol III, Ses contes et légendes I, vol. IV, Ses contes 
et légendes II, vol. V, Ses contes et légendes III, vol. VI, Réctis de voyageurs 
arabes et européens I, vol. VII, Récits de voyageurs arabes et européens II, vol. 
VIII, Ses savants et ses saints I, vol. IX, Ses savants et ses saints II, vol. X, Ses 
savants et ses saints III, vol. XI, Sa poésie et sa musique I, vol. XII, Sa poésie et 
sa musique II, vol. XIII, La poétique de son parler, sous la direction de Mered, 
Zoulikha, Tlemcen, Département du patrimoine immatériel et chorégraphie, 
Ministère de la Culture.

Mesure, Madeleine et Claver, Marie (2024): Vocabulaire détaillé de la langue arabe, ed. 
de F. Mosocos García, Alcalá de Henares / Morelia (México), Universidad de Alcalá 
/ UDIR / UNAM. En línea: [<https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/61959>].

Moreno Cabrera, Juan Carlos (2013): Cuestiones clave de la Lingüística, Madrid, 
Síntesis.

Moreno Cabrera, Juan Carlos (2021): La clasificación de las lenguas, Madrid, Síntesis.
Moscoso García, Francisco (2007): Cuentos en dialecto árabe del norte de Marruecos. 

Estudio lingüístico, textos y glosario, Cádiz, Universidad de Cádiz.

https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/52930
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/52930
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/61959


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 28 ~

Moscoso García, Francisco (2011): «Un pionero en los estudios de árabe marroquí: el 
P. Fr. Patricio José de la Torre. Proverbios y adagios», Studia Orientalia, 111, pp. 
185-250. En línea: [<https://journal.fi/store/article/view/9313>].

Moscoso García, Francisco (2012): Aproximación al cuento narrado en árabe marroquí, 
en Suomalaisen Tiedeakatemian Toimituksia Humaniora, 362, Helsinki, Annales 
Academiæ Scientiarum Fennicæ.

Moscoso García, Francisco (2017): Cuentos en árabe marroquí. Textos de la literatura 
oral de Marruecos para su uso en el aula, Madrid, Uam Ediciones.

Moscoso García, Francisco (ed.) (2018): Vocabulista castellano arábigo compuesto, y 
declarado en letra, y lengua castellana por el M. R. P. Fr. Pedro de Alcalá del orden 
de San Gerónimo. Corregido, aumentado, y puesto en caracteres arábigos por el P. 
Fr. Patricio de la Torre de la misma orden, Bibliotecario, y Catedrático de la lengua 
Arábigo-erudita en el Rl. Monasterio de Sn. Lorenzo del Escorial, y profeso en él. 
Año de 1805, en Libros de las Isla 2, Cádiz, Editorial UCA y UCOPress.

Moscoso García, Francisco (2020a): Dichos y tradiciones: Literatura oral y orientalismo 
católico en el Sáhara argelino (1926-1975), Boletín De Literatura Oral, 2, pp. 
1-1114. En línea: [<https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/
view/5253>].

Moscoso García, Francisco (2020b): «Los refranes recogidos en el Vocabulista del P. 
Patricio de la Torre. Puente de unión entre al-Andalus y Marruecos», Boletín de 
Literatura Oral, 10, pp. 171-218. https://doi.org/10.17561/blo.v10.4936

Moscoso García, Francisco (2021): Cuentos del Sáhara argelino, Córdoba, UCOPress.
Moscoso García, Francisco (2022a): «L’arabe algérien parmi les pères blancs. Études 

et publications depuis la fondation de leur société en 1868 jusqu’aux années 
1980», Historiographia Linguistica, 49, 2/3, pp. 302-335. https://doi.org/10.1075/
hl.00111.mos

Moscoso García, Francisco (2022b): «P. Louis David, Escenas de la vida árabe en Argelia; 
P. Yves Alliaume, Suplemento a las lecciones de moral. Edición, presentación, 
traducción y glosario», Revista Argelina, 14, pp. 69-227. En línea: [<https://
argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-
argelia-p-yve>].

Moscoso García Francisco (2023a): «El estudio del árabe argelino entre las hermanas 
blancas en el Sáhara (1932-1978). Las obras del P. Yves Alliaume: Las hermanas 
en el Sáhara y Libro de la Educación», Anaquel de Estudios Árabes, 34, 2, pp. 
273-299. https://doi.org/10.5209/anqe.85574

Moscoso García, Francisco (2023b): «Las Misioneras de Nuestra Señora de África y la 
recogida de literatura oral en el Sáhara argelino: un cuadernillo anónimo escrito 
en torno a los años 1970», Boletín De Literatura Oral, 13, pp. 40-65. https://doi.
org/10.17561/blo.v13.7904

Moscoso García, Francisco (2025, en prensa): «Cuentos en árabe de Orán (Argelia): 
presentación y estudio lingüístico», Estudis de Literatura Oral Popular, 14. 
https://doi.org/10.25267/AAM.2021.v28.06

Moulièras, Auguste (1893 et 1897): Legendes et contes merveilleux de la Grande Kabylie, 
en Bulletin de Correspondance Africaine XIII, I-II, Alger, Publications de l’École 
des Lettres.

Najmi (2007) = نجمي.
Ould Mohamed-Baba, Ahmed-Salem (1999): Estudio dialectológico y lexicológico del 

refranero andalusí de Abū Yaḥyà Azzajjālī, Zaragoza, Universidad de Zaragoza.

https://journal.fi/store/article/view/9313
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/5253
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/5253
https://doi.org/10.17561/blo.v10.4936
https://doi.org/10.1075/hl.00111.mos
https://doi.org/10.1075/hl.00111.mos
https://argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-argelia-p-yve
https://argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-argelia-p-yve
https://argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-argelia-p-yve
https://doi.org/10.5209/anqe.85574
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7904
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7904
https://doi.org/10.25267/AAM.2021.v28.06


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 29 ~

Ould Mohamed-Baba, Ahmed-Salem (2008): Refranero y fraseología ḥassānī. 
Recopilación, explicación, estudio gramatical y glosario, Zaragoza, Instituto de 
Estudios Islámicos y del Oriente Próximo.

Ould Mohamed-Baba, Ahmed-Salem (2020): «El nasīb en la poesía popular ḥassānī, 
lə-ġnä», Al-Andalus Magreb, 27, pp. 101-116. https://doi.org/10.25267/AAM. 
2020.v27.01

Ould Mohamed-Baba, Ahmed-Salem (2023): «Pareados ḥassaníes llamados givān, o la 
brevedad convertida en expresividad poética», Boletín De Literatura Oral, 13, pp. 
26-39. https://doi.org/10.17561/blo.v13.7389

Pedrosa, José Manuel (2004): El cuento popular en los Siglos de Oro, Madrid, Laberinto.
Pedrosa, José Manuel (2005a): Literatura oral, literatura popular, literatura tradicional, 

pp. 1-16. En línea: [<https://biblio.colsan.edu.mx/arch/especi/lit_tra_005.pdf>].
Pedrosa, José Manuel (2005b): Los géneros, el estilo, el trabajo de campo y el trabajo 

de gabinete: prototipos y versiones, pp. 1-14. En línea: [<https://www.liceus.com/
producto/los-generos-estilo/>].

Pereda Roig, Carlos (2014): Coplas de la región de Yebala (norte de Marruecos), ed. de 
F. Moscoso García, Barcelona, Bellaterra.

Prémare, Alfred-Louis de (1986): La Tradition orale du Mejdub: récits et quatrains 
inédits, recueillis, transcrits, traduits et annotés par A.L. de Prémare, Aix-en-
Provence, Edisud.

Rivière, Joseph (1882): Contes populares de la Kabylie du Djurdjura, Paris, Ernest 
Leroux.

Roland De Bussy, Jean Théodore (1838): L’idiome d’Alger ou dictionnaires français-
arabe et arabe-français précédés des principes grammaticaux de cette langue par 
T. Roland de Bussy, directeur de l’Imprimerie du Gouvernement, Alger, Brachet et 
Bastide Libraires-éditeurs, Place du Gouvernement.

Saada, Lucienne (1985): La geste hilalienne. Version de Bou Thadi (Tunisie), reccueilli, 
établi et traduit de l’arabe par L. Saada, préface de J. Grosjean, Paris, Gallimard.

Saïd, Edward W. (2003): Orientalismo, Barcelona, Debolsillo.
Sallam, J. y Lachance G. (1942): الطريقة الجديدة المتدرّجة في تعليم العربيةّ العامّيةّ لأحد الآباء البيض 

(aṭ-ṭarīqa l-ğadīda l-mutadarriğa fi taʿlīm al-ʕarabiyya l-ʕāmmiyya l-aḥad al-
abāɁ al-buyaḍ), méthode progressive pour l’étude de l’arabe parlé de l'un des 
Pères Blancs, I-II, Alger, Maison-Carrée.

Slyomovics, Susan (2014): «Algerian Women's Buqalah Poetry: Oral Literature, Cultural 
Politics, and Anti-Colonial Resistance», Journal of Arabic Literature, 45, pp. 165-
168. En línea: [<https://www.jstor.org/stable/43305682>].

Soualah, Mohammed (19102): Cours élémentaire d’arabe parlé. Enseignement par 
l’image et par la méthode directe. Lecture, Écriture, Exercices de langage, 
leçons de choses, contes, anecdotes, exorcises d’intelligence, Alger, Typographie 
Adolphe Jourdan.

Soualah, Mohammed (1947): Cours supérieure d’arabe parlé d’après la Méthode directe. 
La Société musulmane. Origines, Mœurs et Coutumes des groupements ethniques 
(Arabes, Maures, Berbères, Nègres, Nomades), illustrations d’Herzig, nouvelle 
édition augmentée de notions d’hygiène et d’illustrations, Alger, Éditions « La 
Typo-Litho » et Jules Carbonel.

Soualah, Mohamed (19585): Enseignement par l’image et la méthode directe sans 
caractères arabes (conforme aux programmes officiels), livre du maître, Alger, 
«La thypo-litho» et Jules Carbonel.

https://doi.org/10.25267/AAM.2020.v27.01
https://doi.org/10.25267/AAM.2020.v27.01
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7389
https://biblio.colsan.edu.mx/arch/especi/lit_tra_005.pdf
https://www.liceus.com/producto/los-generos-estilo/
https://www.liceus.com/producto/los-generos-estilo/
https://www.jstor.org/stable/43305682


F. Moscoso García, «Aproximación a la...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  7-30

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 30 ~

Taine-Cheikh, Catherine (2017): Études de linguistique ouest-saharienne, vol. II, 
Onomastique, poésie et traditions orales, Rabat, Centre des Études Sahariennes.

Tapiéro, Norbert (1957): Manuel d’arabe algérien, Paris, Librairie C. Klincksieck.
Tapiéro, Norbert (1971): Manuel d’arabe algérien moderne, Paris, Librairie C. 

Klincksieck.
Tapiéro, Norbert et al. (1958): Linguaphone. Cours d’arabe algérien, vol. I, Textes 

des leçons, vol. II, Introduction au disque phonétique, Traduction des leçons, 
Vocabulaire, London, Linguaphone Institute.

Thomas De Antonio, Clara María (1993): «Ŷuḥā, un personaje popular en el Magreb y 
en todo el mundo árabe», al-Andalus-Magreb, 1, pp. 187-223. En línea: [<https://
revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7716>].

Tusón, Jesús, (2011): Quinze lliçons sobre el llenguatge (i algunes sortides de to), 
Badalona, Ara Llibres.

Yelles-Chaouche, Mourad (1986): Le ḥawfi. Poésie féminine et tradition orale au 
Maghreb, Alger, Office des Publications Universitaires.

Zerdoumi, Nefissa, (1982, 19701): Enfants d’hier. L’éducation de l’enfant en milieu 
traditionnel algérien, Paris, Maspero.

Ziyadi (2007a y 2007b)= زيادي
[Anīs , Ibrāhīm (1990): Fi. أنيس، إبراهيم:)1990( في اللّهّجات العربيّةّ ، القاهرة: مكتبة الانجلو المصرية﻿ 

﻿l-lahaǧāt al-ʕarabiyya  (Sobre los dialectos árabes ), Al-Qahira, Maktaba al-
Anglo-al-miṣriyya.]  

  زيادي، أحمد،  (2007a): الأحاجي الشعبية المغربية. مجالاتها وبنياتها ووظائفها ومقارناتها وخصائصها، الرباط،﻿
[ziyādi, Aḥmad (2007a): al-aḥāǧi aš-šaʕbiyya al-maġribiyya. .وزارة الثقافة 
maǧālātha wa buniyātha wa waẓāʔifha wa muqāranātha wa xaṣāʔiṣha  (Las 
adivinanzas populares marroquíes. Sus ámbitos, estructuras, funciones, 

comparaciones y características ), ar-Ribāṭ, Wizāra aṯ-Ṯaqāfa].  
 [Z i y ā d i  ,  Aḥmad .قاموس الأحاجي الشعبيّةّ المغربيّةّ، الرباط، وزارة الثقافة  : (2007b)   زيادي، أحمد. 
(2007b): qāmūs al-aḥāǧi aš-šaʕbiyya al-maġribiyya  (Diccionario de 

adivinanzas populares marroquíes ), ar-Ribāṭ, Wizāra aṯ-Ṯaqāfa].
اللغوي (AMAPATRIL)، سلسلة﻿ للتراث  المغربية  الجمغية  الدارج، جمع، ضبط وتحقيق  المغربي  المثَلَ   متن 
[matn al-maṯal al-maġribi ad-dāriğ, التراث، الرباط، مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية. 
ğamʕ, ḍabṭ wa taḥqīq ağ-ğamʕiyya al-maġribiyya li t-turāṯ al-luġawi 
(Compendio de refranes en árabe marroquí , recopilación, fijación de su 
escritura y estudio de la Asociación Marroquí para la tradición lingüística), 
AMAPATRIL, en silsila  at-turāṯ , ar-Ribāṭ, maṭbūʕāt akādīmiyya al-mamlaka al-	
								        maġribiyya, 2011].
 نجمي، حسّّن )2007(: غناء العيطة. الشعر الشفوي والموسيقى التقليديّةّ في المغرب، الدار البيضاء، دار توبقال.
Najmi , Hassan (2007): Ġinā’ al-ʕayṭa. aš-Šiʕr aš-šafawi w al-mūsīqi fi l- توبقال
Magrib  (Canto de la ʕayṭa . La poesía oral y musical en Marruecos), vols. I y II, 

aḍ-Ḍāral-Bayḍa’, Dār Tubqāl .

Fecha de recepción: 28 de septiembre de 2024
Fecha de aceptación: 22 de noviembre de 2024

https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7716
https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7716


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 31 ~

A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

Resumen: Varios cronistas y dialoguistas 
etnográficos del siglo XVI intentaron 
comprender los cantos historiales amerindios 
y contrastarlos con sus paralelos europeos. 
En sus planteamientos no está solo implícita 
la idea que cada cual tiene de la conquista y 
la colonización, sino la de la convivencia de 
historia escrita y oral. Se analizan y comparan 
varias descripciones para separarlas de los 
juicios de valor de coetáneos suyos y nuestros. 
De un elenco numeroso de cronistas y 
abundante de autores de diálogos, selecciono 
a algunos escritores residentes en dos 
virreinatos americanos, México y Perú, con 
atención preferente a Fernández de Oviedo, 
el autor que más y mejor se interesó por este 
problema. El objetivo es centrarse en los 
areítos como síntoma de un fenómeno mucho 
más extenso y complejo que afecta a las ideas 
tempranas sobre los pueblos sin escritura y 
por tanto a la condición misma de la Historia 
como disciplina.

Palabras clave: Cronistas de Indias, Diálogos 
etnográficos, Areítos, Gonzalo Fernández 
de Oviedo, Fray Ramón Pané, Pedro de  
Quiroga.

Abstract: Several 16th-century chroniclers 
and authors of ethnographic dialogues sought 
to comprehend Amerindian chants and to 
contrast them with their European analogues. 
Implicit in their approaches is not only each 
author's particular understanding of conquest 
and colonization, but also a reflection on the 
coexistence of written and oral historiographies. 
Multiple descriptions are examined and compared 
with the aim of disentangling them from the 
value judgments of both their contemporaries 
and our own. From a wide corpus of chroniclers 
and dialogue writers, I focus on a select group 
of authors based in two American viceroyalties 
—Mexico and Peru—paying special attention 
to Fernández de Oviedo, the writer who most 
thoroughly and perceptively engaged with this 
issue. The objective is to analyze the areítos as 
symptomatic of a far broader and more intricate 
phenomenon, one that bears directly on early 
conceptions of non-literate societies and, by 
extension, on the very foundations of History 
as a discipline.

Keywords: Chroniclers of the Indies, 
Ethnographic Dialogues, Areítos, Gonzalo 
Fernández de Oviedo, Fray Ramón Pané, Pedro 
de Quiroga.

Crónicas de Indias y diálogos etnográficos: a propósito de los 
areítos y los pueblos sin escritura

Indian chroniclers and ethnographic dialogs: regarding the areítos 
and peoples without writing

Ana Vian Herrero
(IUSMP, UCM)
avihe@ucm.es

https://orcid.org/0000-0002-3959-1560

mailto:avihe@ucm.es
https://orcid.org/0000-0002-3959-1560


A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 32 ~

Varios cronistas y dialoguistas etnográficos del siglo xvi intentaron comprender 
los cantos historiales amerindios y contrastarlos con sus paralelos europeos. En sus 
planteamientos no está solo implícita la idea de la conquista y la colonización, sino la 
de la convivencia de historia escrita y oral. Me propongo analizar y comparar varias 
descripciones para separarlas de los juicios de valor de coetáneos suyos y nuestros.

De un elenco numeroso de cronistas y abundante de autores de diálogos, selecciono 
a algunos escritores residentes en dos virreinatos americanos, México y Perú, con atención 
preferente a Fernández de Oviedo, el autor que más y mejor se interesó por este problema. 
El objetivo es centrarse en los areítos como síntoma de un fenómeno mucho más extenso 
y complejo que afecta a las ideas tempranas sobre los pueblos sin escritura y por tanto 
a la condición misma de la Historia como disciplina1. Antes de entrar en los areítos, 
empezaremos por la Historia.

1. el interés etnográfico por otros pueblos

A la hora de escribir la Historia como discurso, son cuatro las fuentes principales 
de la Antigüedad que heredan los siglos XV y XVI: la aristotélica, la ciceroniana (que 
retoma y reformula a Heródoto y Tucídides), la lucianesca y la hermogénica. La mayoría 
de definiciones de la Historia manejadas durante los siglos XV a XVII tendrán uno o 
varios de estos orígenes.

Pero los escritores atraídos por otros pueblos y otras culturas, los que tenían 
interés etnográfico junto al histórico, si querían paradigmas escritos, releían casi siempre 
los mismos modelos, en especial Heródoto y Luciano de Samósata. Heródoto en sus 
Historias había sido el primero en describir las costumbres y la geografía de pueblos 
del Asia Menor, como escitas, babilonios, persas, egipcios, etc., lo que representaba el 
primer ejemplo de aproximación antropológica a otras culturas, siempre desde la cautela 
de lo visto personalmente y desde el precepto de la veracidad (Heródoto, Historia, 1987-
1994: 66); en él cumple esa función el recurso al testigo ocular propio o ajeno, lo que 
tendrá una larga estela de seguidores hasta los tiempos modernos; además, Heródoto 
permitía la presencia de lo maravilloso y el cultivo del estilo agradable. Valla tradujo las 
Historias al latín (Historiae, Venetiis, Christophorus de Pensis, c. 1498-1500) abriendo 
la posibilidad de su influencia, que se reforzaría entre eruditos con la edición griega de 
Aldo Manuzio (1520).

Uno de los rasgos predominantes en la historiografía indiana es la importancia 
que adquiere el testigo ocular herodoteo, esencial para lograr la veracidad retóricamente 
preceptiva. El refuerzo se comprende muy bien en el caso indiano, por tratarse de una 
nueva y desconocida realidad en la que solo la experiencia vista y vivida puede desafiar 
a los que hablan de oídas, una de las discusiones del periodo. Los fundadores de esas 
letras hispanoamericanas en México (como Motolinía, Vasco de Quiroga, fray Alonso 
de la Veracruz, Gonzalo Fernández de Oviedo, Bernal Díaz del Castillo, Fray Pedro de 
Córdoba, etc.) o en el Perú (como Juan de Betanzos, Pedro Cieza de León, Juan Polo 

1 El problema se plantea ya en la primera historiografía griega. Una cita de Gonzalo Menéndez Pidal 
(1986: 7) abre el prólogo de su libro La España del siglo XIII: «Solo en raras ocasiones el historiador actual 
cobra conciencia de que hay sustanciales relatos históricos que han llegado a nosotros en forma no escrita. 
[…] Casi nos parece axiomático que cuando no hay crónicas, anales, inscripciones, jeroglíficos, no hay 
Historia; como si los hombres solo dejasen en palabras relato explícito a la posterioridad. […] En realidad, 
todo el mundo que nos rodea nos habla de Historia».



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 33 ~

de Ondegardo, Pedro de Quiroga, Juan de Matienzo, Garcilaso el Inca, etc.), siempre 
insistirán en ello.

Por su parte, Luciano de Samósata fue una autoridad para los escritores 
historiográficos de los siglos XV a XVII: De Historia conscribenda era la única obra 
de la Antigüedad dedicada exclusivamente a la forma de escribir historia, lo que explica 
su popularidad en Europa desde el Cuatrocientos y su influencia entre historiadores del 
Nuevo Mundo. También para él el principal precepto historiográfico era la veracidad –no 
el elogio–, pero entendida de modo flexible y lograda de distinta manera a como lo hace 
Heródoto. Además, varias obras del samosatense atrajeron a etnógrafos comparatistas, 
pues el sirio había sido un gran observador de cultos extranjeros y autor de grandes 
diálogos etnográficos y filosóficos interesados por costumbres, lenguas y culturas 
peregrinas (Zappala, 1990: 167). Algunas técnicas de este tipo de opúsculos (o a él 
atribuidos) expresan complejidad literaria notable. Presenta, por ejemplo, a Anacarsis 
–en el diálogo de su nombre– como falso ingenuo, mártir por amor de su cultura, que 
discute de igual a igual con Solón. Refiere ritos y costumbres de pueblos desconocidos 
(Asinus, De dea Siria e incluso De sacrificiis, donde incluye la descripción de costumbres 
de enterramiento de extranjeros). Pone en boca de Tóxaris la defensa de la superioridad 
de los escitas sobre los griegos y le hace hablar con buena conciencia de su pueblo; como 
amigo de los gestos teatrales, el escita llega a amenazar con su suicidio, se hace testigo 
de lo que cuenta o de lo que denuncia, y protagoniza un diálogo que presenta el ideal de 
amistad entre los bárbaros. Son los bárbaros teólogos de Toxaris con su toma de partido 
inverosímil quienes cautivan a varios cronistas y autores de diálogos. El Luciano del 
perspectivismo y subjetivismo filosóficos del Hermotimus los atrajo igualmente.

Aunque Fernández de Oviedo, Juan de Matienzo o Garcilaso el Inca fueron también 
dialoguistas, vemos de modo más cumplido este comportamiento en el hispano-peruano 
Pedro de Quiroga, cuyos Coloquios de la verdad son un monumento al diálogo etnográfico 
y memorialístico, cristianizando esos materiales mencionados. En la argumentación, a 
través de parejas argumentativas lucianescas se detecta al Luciano filosófico, al interesado 
en la teoría de la historia y al estudioso de culturas de pueblos incógnitos: temas como el 
sueño, el mundo al revés, el mundo bárbaro idealizado, denuncias de la inconsecuencia 
de la cultura criticada, la perspectiva y la subjetividad ante las mismas realidades, 
etc. introducen el relativismo testimonial, etnográfico, historiográfico y filosófico 
del samosatense, al que se ha unido el fruto de otras lecturas. Cualquiera de estas tres 
facetas de Luciano, la de historiador, la de etnógrafo o la del cultor de la perspectiva, 
pueden llegarle, además, tamizadas desde el interés etnográfico de Las Casas, quien leyó 
al samosatense y admiró las descripciones herodoteas de un culto extranjero, o de fray 
Domingo de santo Tomás, un inspirador seguro de Quiroga2.

2. cantares para los pueblos sin escritura: antes y después de Fernández de Oviedo

Junto a las fuentes escritas, autores de crónicas y de diálogos eran muy conscientes 
de la importancia de la historia oral, no solo para los «pueblos sin escritura» sino para 
ellos mismos, para la transmisión de sus propias culturas europeas, para la de las nuevas 

2 Para el Luciano historiador y etnógrafo, y su influencia en los autores áureos de las penínsulas ibérica 
e itálica, consúltese Zappala (1990: 167, 198-200, 234-242). Para el referente lucianesco en los Coloquios 
de Quiroga: Vian Herrero (2006: 209-247).



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 34 ~

por conocer, o para la forma de escribir la Historia. Las comparaciones madrugan en 
fechas y duran hasta muy tarde, de modo que lo que realmente importa para los análisis 
concretos desde el punto de vista filológico y científico es conocer si lo leído nace de una 
experiencia directa o estamos ante un relato mediado por canales más o menos complejos 
de la difusión escrita.

El areíto, palabra del idioma taíno adoptada genéricamente por los colonizadores 
españoles para describir un ceremonial o tipo de canto y baile religioso oriundo del 
pueblo taíno del Caribe, sirve a nuestro propósito. Los diccionarios científicos tempranos, 
como el de Friederici (1947: s.v.) toman como referente para su definición las palabras de 
Fernández de Oviedo («Bailar cantando; cantares acompañados de bailes»), recurriendo, 
pues, al testimonio más apreciado a través de los siglos, con buenos motivos. Pero el 
mismo Friederici documenta la voz ya desde Pedro Mártir: «chorizantes hymnosque suos 
quos dicunt areitos cantando … offerunt» (II, 361) (s.v.), para designar el baile cantado 
en todos los territorios de Indias. Esta condición genérica de la voz debería tomarse más 
en cuenta para definir una realidad que de facto es muy compleja.

Menéndez Pidal, por su parte, fue quien antes reparó en la importancia de la 
asociación entre tradiciones orales de pueblos distintos cuando aporta noticias de 
romances traídos por los conquistadores (Cortés, Pizarro, Almagro) según varios 
cronistas3 y, sobre todo, cuando comenta varios pasajes de Fernández de Oviedo4. La 
crítica sobre el areíto crece durante el siglo xx, y a ella se aludirá cuando proceda. 
Desde el año 2000 han aumentado los análisis, de muy desigual signo y valor, sobre sus 
componentes performativos, lingüísticos, mnemónicos e históricos. Destaco en particular 
cuatro estudios: el de Jeremy Paden (2007), centrado en la memoria como problema de 
legitimación de sus propias pretensiones en el Sumario de Fernández de Oviedo (1526); 
el de Paul A. Scolieri (2013) con respecto a la relación entre memoria e historia escrita en 
Oviedo –limitado a la Historia general–, y la reevaluación de conjunto que hace Elisabeth 
Gansen (2019); con otro planteamiento, el de Vanina Teglia (2015).

Pero ese rastreo lexicográfico al que aludía antes no es casual: Oviedo –del que 
luego nos ocuparemos– no fue el primero en explicar a los escritores europeos lo que era 
el areíto, como varios estudiosos pusieron de relieve. Fue fray Ramón Pané, al que se 
considera el primer escritor etnográfico, el jerónimo autor de la Relación acerca de las 
antigüedades de los indios, compuesto c. 1494-1498 en La Española durante el segundo 

3 Referidos por Bernal Díaz, Antonio de Herrera, Fernández de Oviedo, Cieza de León, etc.: R. Menéndez 
Pidal [1939], 19727: 13-46, en especial 14-16 («Los romances tradicionales en América (1)»), y retoma el 
asunto en publicaciones sucesivas.

4 Menéndez Pidal ([1953], 19682, I: 3-8, 39, 157-162, 169-172, 188-196, 300-316) y (II, 3-116, 169-195, 
342- 365, 390 -403), comentando a Gonzalo Fernández de Oviedo y primeros romances americanos (II, 
222-235, 323-330 y 432-439). Cito en este caso la Historia General y Natural de las Indias de Fernández 
de Oviedo por la ed. de Amador de los Ríos (1851-1855) en su forma abreviada como HGNI, seguido del 
nº de libro, capítulo y página. He tenido también a la vista la ed. de Juan Pérez de Tudela, 1959 (BAE) 
junto a su estudio preliminar (1959: viii-clix). He recurrido, sin embargo, de forma sistemática al cotejo 
con las ediciones antiguas del Sumario (1526), la Primera parte… 1-20 (1535) y la Tercera parte (ms. Real 
Biblioteca II/3042) o revisión manuscrita final del autor en 1547-1548, incorporada, como se recordará, 
desde Amador de los Ríos: «publícala la Real Academia de la Historia cotejada con el códice original 
enriquecida con las enmiendas y adiciones del autor e ilustrada con la vida y el juicio de las obras del mismo 
por José Amador de los Ríos». Asimismo, véase Fernández de Oviedo, «Relación de lo suscedido en la 
prisión de el rey de Francia», en P. Pintacuda (1997: 10-11). Son numerosas las ediciones y traducciones del 
Sumario; cito por la de J. Miranda (1950) teniendo a la vista la costeada por el autor mismo (Toledo, 1526).



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 35 ~

viaje de Colón a las Antillas y por encargo del Almirante; Pané menciona brevemente el 
areíto y lamenta que los nativos no tengan sistema de escritura para referir sus orígenes 
como pueblo y cultura:

Y puesto que ellos no tienen escritura ni letras, no pueden dar buena cuenta de cómo 
han oído esto de sus antepasados, y por eso no concuerdan en lo que dicen, ni aun se 
puede escribir ordenadamente lo que refieren (Relación, p. 24). […] Y como no tienen 
letras ni escrituras, no saben contar tales fábulas, ni yo escribirlas bien. Por lo cual creo 
que pongo primero lo que debiera ser último, y lo último lo primero. Pero todo lo que 
escribo, así lo narran ellos como lo escribo, y así lo pongo como lo he entendido de los 
del país (p. 26) […] como lo compré, así también lo vendo (p. 45) […] pues estos creen 
en tales fábulas con mayor certidumbre que los otros, pues lo mismo que los moros, 
tienen su ley compendiada en canciones antiguas por las que se rigen, como los moros 
por la escritura. Y cuando quieren cantar sus canciones, tocan cierto instrumento que se 
llama mayohabao, que es de madera, hueco, fuerte y muy delgado, de un brazo de largo 
y medio de ancho; la parte donde se toca está hecha en forma de tenazas de herrador, y la 
otra parte semeja una maza, de manera que parece una calabaza con el cuello largo. Y este 
instrumento tocan, el cual tiene tanta voz que se oye a legua y media de distancia. A su son 
cantan sus canciones, que aprenden de memoria; y lo tocan los hombres principales, que 
aprenden a tañerlo desde niños y a cantar con él, según su costumbre (p. 34)5.

Pedro Mártir de Angleria (1455-1526), recibió en Sevilla ese original de Pané y, 
como miembro del Consejo de Indias y primer historiador general de las Indias, resume 
en latín su contenido en 1516, en sus De orbe novo decades6, pero, como hace notar 
Gansen, Mártir ve ya el fenómeno como una forma alternativa de hacer historia:

Tienen por costumbre inmemorial, particularmente en las mansiones de los reyes, 
hacer que sus boicios o sabios instruyan a sus hijos de memoria en el conocimiento de las 
cosas. [Pretenden transmitir así tanto el] «origen y sucesión de los acontecimientos» como 
las «hazañas en la paz y en la guerra de sus […] antepasados […] en versos a que llaman 
areítos, y como entre nosotros los tañedores de cítara, ellos los cantan, acompañados de 
danzas, al son de atabales construidos a su usanza y a los cuales dicen maguey» (Déc. III, 
libro VII, ap. Gansen, 2019: 1016-1017).

5 El texto de Pané original en español se perdió y solo se conoce por la discutida traducción al italiano 
de la Historia del Almirante don Cristóbal Colón hecha por Alfonso de Ulloa. Cito por la ed. de la Relación 
de Pané más fiable que me ha sido asequible (ed. J. J. Arrom): 19843. Hay varias eds., algunas accesibles 
en red, y he cotejado con 1932: cap. 14 (su única numeración es la capitular; puntuación, acentuación y 
normalización sin relevancia fonética son mías). Gansen (2019: 1016-1017) menciona a Pané junto a Pedro 
Mártir, Las Casas, Hernando Colón y Pérez de Oliva, cuya información he completado o ampliado aquí y 
en adelante cuando, por espacio, ha sido posible. Debe sumarse a la nómina de citados al propio Cristóbal 
Colón, a Francisco López de Gómara y a Girolamo Benzoni, el gran difusor de la leyenda negra. Hay una 
tesis dirigida por Manuel Maceiras Farfán que no he podido leer, o no encuentro publicada: F. J. Ángeles 
Concepción (2007).

6 «Pedro Mártir se confiesa muy amigo de Colón, de suerte que para redactar parte de su obra utiliza, 
como él mismo reconoce, los propios originales del Almirante, que va leyendo y poniendo en latín con 
humor y desenfado no exento en ocasiones de gravedad» (J. Gil, en J. Gil y C. Varela 1984: 18). Gansen 
no transcribe los textos de Pedro Mártir de Angleria, De orbe novo decades, Déc. I, libro IX, caps. iv a vii. 
Véase también Pedro Mártir de Angleria, Opus epistolarum, núms. 177, 180, 189 y 190 (1953: vol. IX, 
Libros I-XIV, Epístolas 1-231). Amplío, sobre la base de Gansen (2019: 1016-1017) la información que ella 
sigue de la ed. cit. de Pané, en versión castellana.



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 36 ~

Mártir no fue el único: Las Casas también se apropió de ciertos fragmentos del 
jerónimo comentados por él en su Apologética historia de las Indias, pero no habla 
explícitamente de los areítos7. Fernando Colón, el segundo hijo del Almirante, incluyó la 
Relación de Pané como cap. 61 de la Historia del Almirante, inédita a su muerte en 1539 y 
solo editada en Venecia (1571) en traducción italiana de Alfonso de Ulloa, que este dejó en 
borrador inconcluso a su muerte, con incoherencias diversas. Fernán Pérez de Oliva (1494-
1531), que conoció a Fernando Colón, incluyó la relación en su Historia de la invención 
de las Indias, escrita c. 1525-1528 de nuevo desde óptica colombina, romanceando por 
primera vez la I Década de Pedro Mártir, pero el texto estuvo perdido hasta 19658.

En 1514 Fernández de Oviedo (1478-1557), que fue mozo de cámara de los Reyes 
Católicos de 1492 a 1498 y vivió casi cuarenta años en el Nuevo Mundo, conoció de primera 
mano el areíto taíno –la tradición oral que más le interesó–9, pero solo reflexionó acerca de 
él de manera progresiva, a lo largo de toda su vida, para concluir sobre la forma de hacer 
historia en general y específicamente sobre su papel como historiador del Nuevo Mundo. 
Comparó esa forma de canto bailado con prácticas semejantes del Viejo Mundo, como el 
romance tradicional hispánico, que él conoció en el periodo de mayor predicamento de este 
género entre cultos y cortesanos, momento de auge de los pliegos sueltos y de recopilación 
de textos populares en importantes cancioneros (Londres, ms. 1471-1500; General 1511; 
hasta el Cancionero sin año) y momento de composiciones de textos semipopulares de autor, 
que en varios casos se tradicionalizaron. Oviedo solo gradualmente consideró el potencial 
del areíto para un historiador americano. En Historia general y natural de las Indias (1535, 
rev. 1547-1548) presenta ya «these oral forms of memory not simply as alternatives to 
written history but as its necessary complements» (Gansen, 2019: 1015-1016). Es decir, a 
diferencia de Pané y Mártir, Oviedo sí profundiza en diversas manifestaciones del areíto. 
Primero en el Sumario, obra autónoma de 152610, donde ya tiene preocupación retórica por 
la memoria y por las distintas formas culturales de areíto. Aún defiende como prioritaria 
la forma escrita de la historia. En su vida indiana, además del taíno, conoció los de varias 
islas del Caribe –La Española, Dominica y Tobago– y nueve años después matizará la 
cuestión –desde la 1ª ed., en 1535, de la Historia general y natural–, y entenderá la historia 
oral como un complemento necesario (Gansen 2019: 1019); los areítos se estudiarán ya no 
como entretenimiento danzado, sino como ceremonia (los pasos de danza adelante y atrás, 
el canto, el ritmo, el vestido y adornos, la bebida de chicha que emborracha hasta hacer 

7 Las Casas, Apologética historia sumaria (1967: tomo I, caps. cxx, clxvi y clxvii). La extensión de 
los textos impide la reproducción; los datos positivos sobre los cultos indígenas son de Pané y solo glosas 
o comentarios personales no directos son de Las Casas. No habla de los areítos, con esta sucinta y no 
necesariamente explícita excepción, calco de Pané: «Eran muy amigos de sus bailes, al son de los cantos 
que cantaban y algunos atabales roncos de madera, hechos todos sin cuero ni otra cosa pegada» (Apologética 
historia, cap. CCIV).

8 Fernán Pérez de Oliva (1965 y 1993); Cerrón Puga (1991: 33-51).
9 En HGNI (Libro XLII, cap. xi: 93-94), Fernández de Oviedo describe un tipo de areíto en Nicaragua, el 

mitote, al recoger el fruto del cacao. Y en Libro XLII (cap. xi: 94-95) otro areíto ante el cacique Tocoatega, 
quien golpea con varas a cuatro muchachos a los que al final regalan unas almendras de cacao. A juicio de 
Gansen (2019: 1020) el mitote es un canto danzado análogo, y cree que la estancia en Nicaragua (1527-
1529), en el ámbito del cacique Tocoatega, que le permitió presenciarlo, junto con la larga residencia y 
experiencia americanas del autor, probablemente determinaron su cambio desde el Sumario a la Historia. 
Para la vida y obra de Oviedo v. además de Amador de los Ríos cit., Miranda (1950: 7-74); Pérez de Tudela 
(1959: viii-clix).

10 Introducción de J. Miranda a Sumario de la natural historia de las Indias (1950: 50-52).



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 37 ~

perder el sentido –no siempre, solo en ritos especiales–, la importancia del compositor o 
maestro) y examina formas, significados, funciones que cumple, en especial, para la correcta 
transmisión de la memoria colectiva. Para hacerlo comprensible a su lector lo compara o 
incluso iguala con el romance hispánico y con formas poéticas o bailadas de países europeos 
donde residió11. Defiende estas fuentes como legítimas y efectivas para transmitir la historia 
entre iletrados o suplir información que otros documentos no proporcionan. Le influyó en 
su concepción de la historia y en su propia obra, en su forma de hacer historia, inspirándose 
en el De oratore de Cicerón. Y le influyó en particular la historiografía medieval, donde 
ese aprovechamiento de fuentes estaba consolidado desde Alfonso X, o siglos antes si se 
consideran sus fuentes árabes andalusíes12.

Otros historiadores reivindicaron los textos surgidos al calor de los acontecimientos 
por su valor mnemotécnico de la historia y como medios de propaganda política: así 
Antonio de Herrera y Tordesillas (1549-1625) en su «Discurso sobre las historias y 
historiadores españoles»:

En todas las naciones hubo el uso de la poesía y el cantar las cosas luego que sucedían, 
y en la española, por la mucha ocupación y continuación de la guerra, se acostumbró 
mucho, para que por medio de los cantos que llaman romances, supiese el vulgo (que 
comúnmente no usa de la historia) los hechos famosos de la guerra y la gente se inclinase 
a las armas, que era lo que en aquellos tiempos (hablando de don Pelayo a acá) más se 
platicaba y era más necesario, y para que el pueblo de mejor gana acudiese a los gastos de 
la guerra, que fue una maravillosa razón de Estado; y por esto quedaron los romances y 
cantares más en la memoria, y por ser verdaderos, al contrario de otras naciones13.

Lo mismo puede decirse de los peninsulares Juan Díaz de Rengifo (1553-1615), 
Ginés Pérez de Hita (1544-1619) y Juan de Mariana (1536-1624)14. Otros como François 
Baudoin (1520-1573) compararon los areítos (por influencia de Oviedo) con cantos romanos y 
germanos (Grafton, 2007: 115; Gansen, 2019: 1026). Es decir, es una tendencia historiográfica 
quinientista la de hermanar ambas fuentes, algo común al resto de Europa (Chaytor, 19662).

Oviedo conoció el ambiente cortesano que se interesaba por el romance tradicional 
y eso determina su comprensión del areíto15. Los consideró esenciales para su propia 
Historia del Nuevo Mundo entendida como empresa colectiva, imposible para uno 
solo. Intenta unir tradiciones: recuerda una anécdota de las Catilinarias ciceronianas y 
a partir de ella hace una analogía con la conquista de México por Cortés de la que la 
corona debe enorgullecerse, por lo que deberían escribirse romances que quedaran en la 
memoria de generaciones (Gansen, 2019: 1031). También en el México o en el Perú de 

11 Fernández de Oviedo, HGNI (Libro V, cap. i: 128); Menéndez Pidal (19682, I: 3-8, 39, 157-162, 
169-172, 188-196, 300-316) y (II, 3-116, 169-195, 342-365, 390-403), comentando a Gonzalo Fernández 
de Oviedo y primeros romances americanos sobre todo II (222-235, 323-330 y 432-439); Gansen  
(2019: 1022).

12 Menéndez Pidal (1955); Catalán Menéndez Pidal (1963); Catalán y de Andrés (1975); Cintra (1951-
1990); Pattison (1983); Powell (1983); Black (1987: 126-156); Vaquero (1990).

13 Antonio de Herrera, «Discurso sobre las Historias e historiadores españoles», en 1804: 36. Ap. R. 
Menéndez Pidal, «Romances noticiosos» (19682, I: 301-316, cita en 303).

14 Menéndez Pidal (19727: 14-16); Mª Cruz García de Enterría (1988: 102); Gansen (2019: 1026).
15 Gansen (2019: 1033, n. 7) sugiere que Oviedo conozca Actius de Pontano y le inspire su concepción 

de la historia. No es imposible, pero quizás sea más fácil pensar en Luciano mismo, al que también conoció 
Las Casas, cuestiones ambas dignas aún de estudio.



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 38 ~

la conquista se compusieron romances imitando el estilo tradicional, pero ninguno llegó 
a tradicionalizarse16. Sí hay noticias de romances nuevos de autor, como los de Gabriel 
Lobo Lasso de la Vega, los de Fernán González de Eslava en México, Juan de Castellanos, 
en Colombia, o Luis de Tejeda en Río de la Plata, ya del siglo XVII, sin vida tradicional17.

Por su parte, Pedro de Quiroga, evangelizador, comisario inquisitorial y extirpador 
de idolatrías, residente en Perú por al menos cuarenta años, menciona y describe los 
areítos como ceremonia de los nativos y ello forma parte también de una operación 
argumentativa e ideológica más general: en este caso la de denunciar los fallos de la 
conquista y de la política evangelizadora de los españoles y censurar a los falsificadores 
de la historia de la conquista y colonización18.

La ceremonia colectiva en que, a través del canto y el baile, los aborígenes 
antillanos (y otros de Tierra Firme) conmemoraban y transmitían las hazañas y hechos 
históricos de caciques, dioses, cemíes y de la propia comunidad taína se acogió a la voz 
areíto; pronto el uso se extendió en manos de los cronistas al conjunto del territorio de 
Indias para designar los cantos noticieros de comunidades, lenguas y pueblos distintos19.

3. componentes del areíto

Los motivos característicos del areíto que vienen a continuación se extraen sobre 
todo de Fernández de Oviedo, el más amplio y sistemático en la información, el más 
conocido, al que damos prioridad, sin olvidar a los otros.

- Memoria colectiva oral:

El interés de Oviedo es tempranísimo, ya desde su llegada a Indias, según confiesa:

Por todas las vías que he podido, después que a estas Indias pasé, he procurado con 
mucha atención, así en estas islas como en la Tierra Firme, de saber por qué manera o 
forma los indios se acuerdan de las cosas de su principio e antecesores, e si tienen libros, 
o por cuáles vestigios e señales no se les olvida lo pasado. Y en esta isla [Española], a lo 
que he podido entender, solos sus cantares, que ellos llaman areíto, es su libro o memorial 
que de gente en gente queda, de los padres a los hijos, como aquí se dirá (Fernández de 
Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i: 127 [Sevilla 1535: f. xlv r]20.

16 Menéndez Pidal (19727: 46-51), «Las primeras noticias de romances tradicionales en América (1)»; 
Reynolds (1967: 11-24): («El romancero y la conquista»).

17 Para los tradicionalizados, hallados por el mismo Menéndez Pidal, véanse, además de Menéndez Pidal 
(19727: 46-51), y (19682, I y II, passim): Romero (1952); Valenciano (1992: 145-163); Chicote (1993, I: 
442-452) y Chicote (1996, I: 501-508).

18 Vian Herrero (2009: 10-328 [estudio]) y (2009: 329-536 [edición y notas]).
19 En los cronistas de Indias la voz es general, y también ya común en literatos peninsulares de la 

generación paralela o de la siguiente, como Juan de Arce de Otálora (véase adelante) o Lope de Vega 
(Fernández Gómez, 1971: s. v.). No obstante, conviene una precisión: cuando Millones (2007: 24) analiza 
el movimiento milenarista Taki Onqoy («enfermedad del canto») en el Perú, descarta que los éxtasis de 
posesos o místicos en sus bailes, referidos por Molina o Álvarez, se relacionen con los «descritos por las 
crónicas del siglo XVI o, en general, con los del periodo colonial».

20 Lo trae a colación Teglia, 2015: 167, la versión revisada añade: «de los padres a los hijos, y de los 
presentes a los venideros, como aquí se dirá». Como se advertía arriba (n. 4), recurro para las citas textuales 
al cotejo de las ediciones de 1526, 1535 y revisión ms. 1547-1548, de las que solo modernizo grafías sin 
relevancia fonética –a diferencia de las ediciones modernas–; mantengo como ‘e’ el signo tironiano, corrijo 



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 39 ~

… en su cantar dicen sus memorias e historias pasadas, y en estos cantares relatan de 
la manera que murieron los caciques pasados, y cuántos y cuáles fueron, e otras cosas que 
ellos quieren que no se olviden (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i: 127 [Sevilla 
1535: f. xlvi a])21.

…esta manera de cantar en esta y en las otras islas (y aun en mucha parte de la Tierra 
Firme22) es una efigie de historia o acuerdo de las cosas pasadas, así de guerras como 
de pazes, por que por23 la continuación de tales cantos no se les olviden las hazañas e 
acaescimientos que han pasado. Y estos cantares les quedan en la memoria, en lugar de 
libros de su acuerdo; y por esta forma recitan las genealogías de sus caciques y reyes o 
señores24 que han tenido, e las obras que hicieron, e los malos o buenos temporales que 
han pasado o tienen; e otras cosas que ellos quieren que a chicos e grandes se comuniquen 
y sean muy sabidas25 e fijamente exculpidas en su memoria. Y para este efecto continúan 
estos areítos, por que no se olviden, en especial las famosas victorias por batallas […] 
porque los de esta isla, cuando yo los vi el año de mil e quinientos e quinçe años26, no me 
parescieron cosa tan de notar como los que vi y he visto después que se hazen en Tierra 
Firme […] (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i, p. 128 [1535: f. xlvi a-b]). […] 
todos saben esta forma de historiar, e algunas vezes se inventan otros cantares y danças 
semejantes por personas que entre los indios27 están tenidos por discretos e de mejor 
ingenio en tal facultad (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i, p. 130 [Sevilla 1535: 
f. xlvi v.).

errores de lectura u omisiones y mejoro, si puedo, la puntuación. En todos los casos está indicado; en las 
transcripciones de la Primera parte doy prioridad al sistema gráfico de la ed. de Sevilla 1535. Es además 
importante advertir que la que se presenta como edición de Salamanca 1547 («La qual, se acabo e imprimio 
en la muy noble ciudad de Salamanca en casa de Juan de Junta / a dos dias del Mes de Mayo Año de mil 
y quinientos e quarenta e siete Años», colofón de Salamanca 1547 en f. clxxxvi) es, de facto, solo la ed. 
de 1535 de la Primera parte, con nuevo colofón; así se comprueba con un cotejo simple de los folios del 
proemio a I, Libro v, f. xliv v. [1547 de la BNE, al menos R/ 9301 y R/ 2043]: «… de los cuales [ritos 
de los indios] fácilmente se puede colegir la rectitud de Dios, e cuán misericordioso ha seído con ellos, 
esperándolos tantos siglos». En el ejemplar de la BNE R/ 9301 se ha añadido al final (antes de la tabla de 20 
libros y de la carta a Loaysa) la portada del Libro XX de una edición de Valladolid, Francisco Fernández de 
Córdoba, 1557, presentándola como «Segunda parte de la general historia de las Indias», pero sigue siendo 
nada más el libro XX de la edición de 1535 concebido como Segunda parte. En el ejemplar BNE R/ 2043, 
f. lxiiii, de esa misma edición pucelana, coetánea de la Asamblea de Valladolid, se cierra el texto de esta 
manera: «No se imprimio mas desta / obra porque murio el autor», y el colofón dice, atento a los tiempos 
verbales: «Fenece el libro. XX / Dela segunda parte, dela general / Historia de las Indias, que es-/criuia el 
Capitan Gonçalo/ Hernandez de Ouiedo». Para la mejor y más actualizada descripción de ejemplares debe 
consultarse el repertorio tipobibliográfico de Casas del Álamo, 2021: n. 287 A, 287 B y 287 C.

21 Sumario (cap. x: 131): «… y para esto y suplir la memoria y falta de las letras (pues no las tienen), 
luego hacen que sus hijos aprendan y sepan muy de coro la manera de la muerte de los que murieron de 
forma que no pudieron ser allí puestos, y así lo cantan en sus cantares, que ellos llaman areítos». En Sevilla 
1535 el título del cap. v, 1 dice: «…e de los areítos e cantares que hazen para retener en la memoria las cosas 
pasadas que ellos quieren que queden en acuerdo a sus descendientes» (f. xliiii vto b).

22 Solo en [Sevilla 1535: f. xlvi a]: «y aún en la Tierra Firme».
23 Elijo, pese a la cacofonía (por que [‘para que’] por), la lección de [Sevilla 1535]: f. xlvi a: ‘por’ 

(no ‘con’).
24 [Sevilla 1535]: f. xlvi b omite «y reyes o».
25 Se reformula el pasaje. En [Sevilla 1535]: f. xlvi b consta: «e otras cosas que ellos quieren que a 

chicos e grandes se comuniquen y sean muy sabidas, y las continúan para que no se olviden, y en especial 
las famosas victorias por batallas».

26 En [Sevilla 1535] consta «agora veinte años ha o más», de modo que al revisar necesita mayor 
precisión en la fecha: «…yo los vi el año de mil e quinientos e quinçe años…».

27 [Sevilla 1535]: «entre ellos».



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 40 ~

En el Perú se extienden los cronistas en el mismo fenómeno de la agrafía, que 
suelen reseñar al referirse a los quipus:

… estos no usaron escritura (dice Molina, Fábulas y ritos de los incas, p. 49);
… porque como no tengan escriptura… (Lizárraga, Descripción del Perú, p. 53).
Por no se haber hallado en este reino, ni en los demás de las Indias, hasta agora, uso 

de letras, más de sus quipos que ellos llaman, que son unos cordeles, y en ellos munchos 
ñudos y señales por donde conocen lo mesmo que nosotros por las letras… (Matienzo, 
Gobierno del Perú, 1967: 6).

Quiroga y el inca Garcilaso aluden también a formas orales en verso y prosa:

Sabed que por falta de letras de que carescíamos tenemos puestas nuestras historias en 
himnos y cantares, y assí conservamos la memoria y hechos de los passados, y las cosas 
memorables; desta manera las tenemos presentes; pero como no nos entendéis no caéis en 
esto (Quiroga, Coloquios, 2009: 414).

También usaban de otro remedio para que sus hazañas y las embajadas que traían al 
Inca y las respuestas que el Inca daba se conservasen en la memoria de las gentes, y es 
que los amautas, que eran los filósofos y sabios, tenían cuidado de ponerlas en prosa, 
en cuentos historiales, breves como fábulas, para que por sus edades los contasen a los 
niños y a los mozos y a la gente rústica del campo, para que, pasando de mano en mano 
y de edad en edad, se conservasen en la memoria de todos. […] Asimismo los harauicus, 
que eran los poetas, componían versos breves y compendiosos, en los cuales encerraban 
la historia o la embajada o la respuesta del rey; en suma, decían en los versos todo lo 
que no podían poner en los nudos [se refiere a los quipus] y aquellos versos cantaban 
en sus triunfos y en sus fiestas mayores, y los recitaban a los incas noveles cuando los 
armaban caballeros, y de esta manera guardaban la memoria de sus historias (Garcilaso, 
Comentarios reales, 2003: VI, vii: 231-232).

- Acto ceremonial:

Tenían estas gentes una buena e gentil manera de memorar las cosas pasadas e antiguas; 
y esto era en sus cantares e bailes, que ellos llaman areíto, que es lo mismo que nosotros 
llamamos bailar cantando. […] El cual areíto hacían desta manera. Cuando querían 
haber plazer, celebrando entre ellos alguna notable fiesta, o sin ella por su pasatiempo28, 
juntábanse muchos indios e indias (algunas veces los hombres solamente, y otras veces 
las mujeres por sí); y en las fiestas generales, así como por una victoria o vencimiento de 
los enemigos, o casándose el cacique o rey de la provincia, o por otro caso en que el plazer 
fuese comúnmente de todos, para que hombres e mugeres se mezclasen (Fernández de 
Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i, p. 127 [Sevilla 1535: f. xlv v]).

Una muestra de referencia conjunta desde la Península:

Y aún los indios del Perú y Nueva España, con ser bárbaros, tenían y tienen grandes 
y extraños bailes y danzas a honra de sus dioses, y afirmaban que las usaban por celo de 
la devoción y por sacrificio de los dioses (Juan de Arce de Otálora, Coloquios de Palatino 
y Pinciano: 1995: 438)29.

28 [Sevilla 1535], f. xlv v., omite: «o sin ella por su pasatiempo».
29 Sobre los bailes del antiguo Perú, Jiménez Borja (1946: 122-161).



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 41 ~

- Performance:

E por más estender su alegría e regocijo, tomábanse de las manos algunas vezes, e tam-
bién otras trabábanse braço con braço ensartados, o asidos muchos en rengle (o en corro 
asimismo); e uno dellos tomaba el oficio de guiar (ora fuese hombre o muger), y aquel daba 
ciertos pasos adelante e atrás, a manera de un contrapás muy ordenado, e lo mesmo y en el 
instante hacen todos, e así andan en torno, cantando en aquel tono alto o baxo que la guía 
lo comiença e los entona30, e como lo hace e dize, muy medida e concertada la cuenta de 
los pasos con los versos o palabras que cantan. Y así como aquel dice, la multitud de todos 
responde con los mismos pasos e palabras e orden; y en tanto que le responden, la guía calla, 
aunque no cesa de andar el contrapás. Y acabada la respuesta, que es repetir o decir31 lo mis-
mo que el guiador dixo, procede en continente, sin intervalo, la guía a otro verso e palabras 
que el corro e todos tornan a repetir; e así sin cesar, les dura esto tres o cuatro horas y más32, 
hasta que el maestro o guiador de la danza acaba su historia; y a vezes les tura desde un día 
hasta otro33 (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i: 127 [Sevilla 1535: f. xlv v])34.

Algunas vezes junto con el canto mezclan un atambor, que es hecho en un madero 
redondo, hueco, concavado, e tan grueso como un hombre e más o menos, como le quieren 
hazer35; e suena como los atambores sordos que hacen los negros, pero no le ponen cuero, 
sino unos agujeros e rayos que transcienden a lo hueco, por do rebomba de mala gracia. 
E así, con aquel mal instrumento o sin él, en su cantar […] dicen sus memorias e historias 
pasadas, y en estos cantares relatan de la manera que murieron los caciques pasados, y 
cuántos e cuáles fueron, e otras cosas que ellos quieren que no se olviden. Algunas vezes 
se remudan aquellas guías o maestro de la dança, y mudando el tono y el contrapás, 
prosigue en la misma historia36, o dice otra37, en el mismo son o otro (Fernández de 
Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i: 127 [Sevilla 1535, f. xlv v.]).

Se extiende en variaciones del instrumento de percusión:

La forma qu’el atambor … suele tener es la que está pintada en esta figura […]: el cual 
es un troço de un árbol redondo, tan grande como le quieren hacer, e por todas partes está 
cerrado, salvo por donde le tañen, dando encima con un palo, como en atabal que es sobre 
aquellas dos lenguas que quedan del mesmo entre aquella señal semejante […] E la otra 
que es como aquesta […] es por donde le vazían o vacuan el leño o atambor38 cuando le 
labran; y esta postrera señal ha de estar junto con la tierra, e la otra que dixe primero de 
suso, sobre la cual dan con el palo; y este atambor ha de estar echado en el suelo, porque 
teniéndole en el aire no suena. En algunas partes o provinçias tienen estos atambores muy 
grandes y en otras menores de la manera que es dicha, y también en algunas partes los 

30 «lo comiença» solo en [Sevilla 1535], f. xlv v., donde en cambio falta «e como lo hace e dize».
31 [Sevilla 1535], f. xlv v. omite: «o decir».
32 [Sevilla 1535], f. xlv v.: «repetir. Esto les tura tres o cuatro horas o más».
33 Restituyo «desde», sí presente en [Sevilla 1535], f. xlv v., y necesario al sentido.
34 En el Sumario (x: 132-133) ya mencionaba al guía del contrapás. Aquí profundiza en el papel del 

maestro, que a su decir es también compositor del areíto, un proceso de composición y ejecución deliberado 
y sistemático. Llama la atención, junto con Menéndez Pidal (19682), Gansen (2019: 1022).

35 Restituyo el leísmo de [Sevilla 1535], f. xlv v.
36 [Sevilla 1535], f. xlv v.: «prosiguiendo en la misma historia».
37 Solo [Sevilla 1535], f. xlv v. añade: «si la primera se acabó».
38 Omite [Sevilla 1535] varios detalles como «el leño o atambor», o «esta postrera señal», o «y este 

atambor ha de estar echado en el suelo, porque teniéndole en el aire no suena», que quedan mejor precisados 
en la revisión posterior.



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 42 ~

usan encorados, con un cuero de çiervo o de otro animal (pero los encorados se usan en la 
Tierra Firme); y en estas otras islas, como no había animales para los encorar, tenían los 
atambores como está dicho. Y de los unos y de los otros usan hoy en la Tierra Firme… 
(Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i, p. 130 [Sevilla 1535: f. xlviv-xlvii a]).

La bebida ritual ocupa un espacio importante. Desde Cueva (Castilla del Oro), 
Oviedo describe areítos en los que los participantes caen borrachos y solo algunos que no 
beben, «como deputados e viejos», pueden al día siguiente recordar lo que allí se cantó 
«e lo ponen por obra como si quedasen obligados por un firme e bastante contracto o 
juramento e pleitesía inviolable» (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro XXIX, cap. xviii: 
137a). Parece así que a veces hay una función prescriptiva en el areíto.

La libación no es absoluta; depende de la calidad del areíto:

[…] En tanto que turan estos sus cantares e los contrapases o bailes39, andan otros indios 
e indias dando de beber a los que dançan, sin se parar ninguno al beber, sino meneando 
siempre los pies e tragando lo que les dan40. Y esto que beben son ciertos brebajes que 
entre ellos se usan, e quedan, acabada la fiesta, los más dellos y dellas embriagados e sin 
sentido, tendidos por tierra muchas horas41. Y así como alguno cae beodo, le apartan de la 
danza e prosiguen los demás; de forma que la misma borrachera es la que da conclusión al 
areíto. Esto cuando el areíto es solemne e fecho en bodas o mortuorios o por una batalla, o 
señalada victoria e fiesta42; porque otros areítos hacen muy a menudo sin se emborrachar 
(Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i: 129-130 [Sevilla 1535: f. xlvi v.]).

Algunos areítos no estaban exentos de peligros, al menos para el observador cristiano:

Otros areítos e cantares, juntados con el bailar e contrapases, usan los indios, e son 
muy comunes, como en otras partes destas historias está dicho; e aquellos son comunes 
y en el tiempo de sus obsequias e muerte de los caçiques prinçipales, e que les quedan 
en lugar de historia e memoria de las cosas pasadas, e van acresçentando lo que subçede. 
Y otros hay que ordenan sobre haçer alguna traiçión, como se hiço en la muerte de don 
Christóbal de Sotomayor en la isla de Sanct Joan, como lo dixe en el libro XVI, capítulo 
V. Otros areítos hay que son más comunes para haçer sus beoderas, en los cuales anda 
tan espeso el vino como el cantar, hasta que caen hechos cueros borrachos e tendidos 
por el suelo. E muchos de los que así se embriagan se quedan allí donde caen, hasta 
qu’el vino se les pasa o viene el día siguiente, porque el que le ve caer de su compañía, 
más le ha envidia que no mançilla, e aun porque no entró a bailar sino para quedar de 
aquella manera. Pero diré aquí de otro que a la verdad yo e un clérigo e otros tres o cuatro 
españoles que allí nos hallamos quisiéramos estar lexos dellos, porque ver septenta u 
ochenta indios con su cacique borrachos, e gente tan bestial e idólatra e tan llena de viçios 

39 [Sevilla 1535]: «En tanto que turan estos sus cantares e los andan bailando, andan otros indios…». La 
lima y mejora estilística que introduce la revisión es visible.

40 [Sevilla 1535] omite: «sino meneando siempre los pies e tragando lo que les dan». A continuación, 
mantiene la metátesis bebrajes (no «brebajes»).

41 [Sevilla 1535]: «los más dellos embriagados e tendidos por tierra muchas horas. Por manera que la 
mesma embriaguez es la que da conclusión al areíto». Más que la reformulación estilística y el énfasis en 
la pérdida de conocimiento interesa ver cómo la revisión incorpora explícitamente a las bailarinas («indios 
e indias»).

42 Las precisiones son añadidos de la revisión de 1547-1548: «e fecho en bodas o mortuorios o por una 
batalla, o señalada victoria e fiesta».



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 43 ~

(e que de los cristianos yo creo que ningún contentamiento tienen en la verdad, porque 
de ser señores los han hecho siervos, y en sus ritos e çerimonias e viçios les han ido a la 
mano) ¿qué se puede pensar de su amistad? E demás desto estábamos lexos del socorro e 
ayuda de los cristianos, y en casa de uno de los mayores señores de aquella gobernación, y 
en tierra que así por mar como por la tierra tenían aparejo para se salir con lo que hiçiesen: 
todas estas conjecturas eran aparejo para temer lo que allí vimos (Fernández de Oviedo, 
HGNI, Libro XLII, cap. xi: 95-96)43.

Cieza de León, informante de Pedro Mártir, pudo también conocer el texto de 
Oviedo en Sevilla, donde la primera parte de su propia Crónica fue leída y saqueada por 
doquier. Se hace eco de algunos aspectos performativos:

Tienen gran cuidado de hacer sus areítos o cantares ordenadamente asidos los hombres 
y mujeres de las manos y andando a la redonda a son de un atambor, recontando en sus 
cantares y endechas las cosas pasadas (Cieza de León, El señorío…, p. 55).

- Analogía con las tradiciones orales europeas:

Esta manera de baile paresce algo a los cantares e danzas de los labradores, cuando 
en algunas partes de España en verano con los panderos hombres y mugeres se solazan; 
y en Flandes he yo visto la mesma forma de cantar, bailando hombres e mugeres en 
muchos corros, respondiendo a uno que los guía e se anticipa en el cantar, según es dicho 
(Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i: 128 [Sevilla 1535: f. xlvi a])44.

La misma analogía repite Cieza de León: «[…] usan de una manera de romances 
o cantares, con los cuales les queda memoria de sus acaecimientos, sin se les olvidar, 
aunque carecen de letras…» (Cieza de León, 1984 y 19853: 360) «… como entre nosotros 
se cuentan por romances y villancicos» (Cieza de León, 1985 y 19883: 55).

Lo más destacable es, con todo, cómo Fernández de Oviedo –solo desde 153545–, 
iguala, concreta y detalla los «romances o areítos», destaca varios temas noticieros y 
épicos (como “La toma de Algeciras por Alfonso onceno”46; “El rey [Alfonso VI] hace 

43 Se trata del muy extenso y espléndido episodio en tierra del cacique Nambi y los chorotegas, imposible 
de transcribir, pese a su calidad (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. xi: 95-96) –esta cita–, y en 
general (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. xi: 95-96). Véase más adelante.

44 Se citan más adelante otras referencias de Oviedo en comparación con culturas europeas. El pasaje 
transcrito en texto continúa con una experiencia vivida en América: «En el tiempo que el comendador 
mayor frey Nicolás de Ovando gobernó esta isla, hizo un areíto ante él Anacaona, muger que fue del cacique 
o rey Caonabó, la cual era gran señora; e andaban en la danza más de trezientas donzellas, todas criadas 
suyas, mugeres por casar; porque no quiso que hombre ni muger casada (o que hobiese conoscido varón) 
entrasen en la dança o areíto» (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. I: 128 [Sevilla 1535: f. xlvi a]).

45 Define los areítos ya en el Sumario, f. xv v.-xvi (cap. X: 132-133) comparando, como en HGNI, con 
tradiciones hispánicas y europeas, pero sin especificar tema ni texto ninguno. La concreción de temas es, 
por tanto, de 1535 y en la revisión final solo actualiza fechas: «Y después que vino Colom a estas Indias 
e pasaron los cristianos a ellas, corren hasta el presente año de mill e quinientos y cuarenta e ocho, otros 
cincuenta y seis años más» (HGNI, libro V, cap. I: 124).

46 No consigo documentar un romance que relate la toma del reino de Algeciras por Alfonso Onceno 
en 1344, tras la batalla del río Palmones contra los meriníes de Fez; el episodio bélico y el largo asedio 
(1342-1344) se narra con detalle tanto en la Crónica de Alfonso XI como en el Poema de Alfonso Onceno. 
Los datos que da Oviedo son importantes porque dejan vislumbrar un probable romance noticiero real hoy 
desconocido que circulara en un pliego suelto no llegado hasta nosotros.



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 44 ~

justicia al Cid sobre la afrenta de los infantes de Carrión”47; “El rey Sancho llama a su corte 
a Fernán González”48) y el modo en que lo hace, entendiendo los poemas orales como 
forma fehaciente de construir, contar y mantener la historia hasta su estricto presente:

A lo menos entre los que no leen, por los cantares saben que estaba el rey don Alonso 
en la noble ciudad de Sevilla49, e le vino al coraçón de ir çercar a Algezira. Así lo dize un 
romance, y en la verdad así fue ello: que desde Sevilla partió el rey don Alonso onzeno, 
cuando la ganó, a veinte e ocho de março de mill e trezientos e cuarenta e cuatro años. Así 
que ha en este de mill e quinientos e cuarenta e ocho dosçientos cuatro años que tura este 
cantar o areíto. Por otro romance se sabe que el rey don Alonso sexto hizo cortes en Toledo 
para cumplir de justicia al Cid Ruy Díaz contra los condes de Carrión50. Este rey murió 
primero día del mes de julio de mill e ciento e seis años de la natividad de Cristo. Así que 
han pasado hasta agora cuatroçientos cuarenta e dos años hasta este de mill y quinientos 
cuarenta e ocho, y antes habían seído aquellas cortes e rieptos de los condes de Carrión; y 
tura hasta agora esta memoria, o cantar o areíto. Y por otro romançe se sabe que el rey don 
Sancho de León, primero de tal nombre, envió a llamar al conde Fernán González, su vasallo, 
para que fuese a las cortes de León. Este rey don Sancho tomó el reino año de nueveçientos 
e veinte y cuatro años de la natividad de Cristo, e reinó doze años, así que murió año del 
redemptor de nueveçientos e treinta e seis años; por manera que ha bien seisçientos doçe 
años este de mill e quinientos cuarenta e siete que tura este otro areíto o cantar en España. 
Y así podríamos deçir otras cosas muchas semejantes y antiguas en Castilla (Fernández de 
Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i, p. 129 [Sevilla 1535]: f. xlvi v.-xlvii)51.

Es un hecho, además, que a Fernández de Oviedo preocupó el noticierismo tanto 
en forma romancística como en otras modalidades genéricas escritas, el romance de 
autor52 o el «cantar» o la coplilla53, en ambos casos identificados como areítos.

47 Descarto la identificación con el romance IGR 0335:1 «De concierto están los condes» (á-o) (Petersen 
PHPB, ficha nº 1447), ya presente en el Cancionero s.a., f. 159, aunque menciona en sus versos finales la 
afrenta y acaba con la convocatoria de cortes por el rey: «De aquesta tan grande afrenta    el Cid al rey se 
ha quejado; / el rey como aquesto vido,    tres Cortes había armado» (versos 34-35). Es más verosímil que 
se trate del más conocido «Tres cortes armara el rey» (IGR: 0364). Véase Anexo.

48 Es decir, «El conde Fernán González llamado a cortes», muy conocido en el siglo XVI, hoy sin 
tradición oral, a diferencia de “Castellanos y leoneses», del mismo tema y al que continúa: IGR: 0123. 
Véase Anexo.

49 [Sevilla 1535] omite, seguramente por error: «ciudad de».
50 [Sevilla 1535]: «…Ruy Díaz y a los condes de Carrión», y otros detalles de menor envergadura 

aunque sí mayor énfasis.
51 La revisión del pasaje, fechada en 1547 y 1548 pone mayor detalle en actualizar el cómputo de años 

transcurridos con respecto a la ed. sevillana de 1535; por ej.: «Así que ha ciento y ochenta y nueve años 
[frente a 204] que tura este cantar o areíto». Igual en los demás casos.

52 Recuerda, por ejemplo, el noticierismo italiano de la destitución de don Fadrique de Nápoles, aunque 
no es un romance tradicional, sino una canción culta italo-latina de autor: «Pero no olvidemos de Italia 
aquel cantar o areíto que diçe: «A la mia gran pena forte / dolorosa, aflicta e rea / diviserunt vestem mea 
(sic) /et super eam miserunt sorte (sic)». Este cantar compuso el serenísimo rey don Federique de Nápoles, 
año de mill e quinientos e uno, que perdió el reino, porque se juntaron contra él, e lo partieron entre sí, 
los Reyes Católicos de España, don Fernando e doña Isabel, y el rey Luis de Francia, antecesor del rey 
Francisco. Pues ha ya que tura este cantar o areíto de la partición que he dicho cuarenta e siete años este de 
mill e quinientos e cuarenta e ocho, e no se olvidará de aquí a muchos» (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro 
V, cap. i: 129). Véase Catalán (1998: 35-107). Cid (2013: 37) analiza las Coplas moniales –un «alegato 
contra la vida monacal» en boca de una malmonjada– que introduce Lazarraga en su muy culto Cancionero 
eusquérico, siguiendo el modelo de un pliego suelto burgalés de c. 1535; dice: «Las Coplas moniales, 



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 45 ~

Es muy interesante la valoración de estas tradiciones que hacen varios 
escritores del periodo, en América o en España. Si Oviedo identifica el areíto no solo 
(sí mayoritariamente) con romances sino con coplas noticieras, Arce de Otálora hace 
sinónimos los cantos tradicionales y romances de carácter celebrativo e interestamental, 
tanto del «rey» como de la «gente menuda», con los que cantaron Moisés, Judit, Jael o 
Débora, dando así muestra de alta estima por la poesía popular y poniéndola al nivel de 
los cantos ceremoniales e identitarios de los orígenes del cristianismo; o dando la vuelta 
a la analogía: los cantos del Deuteronomio tienen el peso que él, Arce, da a los romances 
viejos. Fernández de Oviedo recurre a Tito Livio para explicar la difusión de los bailarines 
etruscos54, o al De amicitia de Cicerón55, y, como Arce, diferencia perfectamente tradición 
escrita y oral. El deseo de ambos es prestigiar a esta última, la cultura «de los que no leen» 
sobre sus personajes dignos de recordación y usarla como fuente de autoridad, como 
ocurrió muchas veces desde la incorporación de gestas a las crónicas alfonsíes y como 

trufadas de versos latinos, se presentaban ya como una glosa de una canción (que no “romance”) ítalo-latina 
célebre, compuesta en 1501 y atribuida al rey de Nápoles, desposeído de su reino: “A, la mia gran pena 
forte, / doloros’, aflicta e rrea! / diviserunt vestem meam/ et super eam miserunt sortem». Estos versos son 
glosados en las cuatro primeras estrofas de las Coplas moniales; de la quinta en adelante no hay ya glosa 
ninguna, pero continúa el recurso a versos sentenciosos en la lengua sabia.

53 Otro tema noticiero –él dice justamente «otro cantar», no “romance”, pero al que sí identifica como 
“areíto”–, es «La prisión del rey de Francia»: «Y en la prisión del mismo rey Francisco se compuso otro 
cantar o areíto que dize: “Rey Francisco, mala guía / desde Francia vos truxistes; / pues vencido e preso 
fuistes / de españoles en Pavía”. Pues notorio es que esto fue así e pasó en efecto estando el rey Francisco 
de Francia sobre Pavía con todo su poder, e teniendo cercado y en gran necesidad al invencible e valeroso 
capitán, el señor Antonio de Leiva, que por el Emperador, rey nuestro señor, la defendía, e seyendo socorrido 
del exército imperial de César (del cual era vicario e prinçipal capitán el duque de Borbón, e juntamente en 
su compañía se halló Mingo Val, caballerizo mayor e visorey de Nápoles, e el valeroso marqués de Pescara, 
don Fernando de Ávalos e de Aquino, e su sobrino el marqués del Guasto e otros exçelentes mílites) un 
viernes veinte cuatro de hebrero, día de sancto Matía apóstol, año de mill y quinientos e veinte e cinco. El 
proprio rey de Françia fue preso, e juntamente con él todos los más principales señores e varones, e la flor 
e la caballería e poder de la casa de Francia. Así que, cantar o areíto es aqueste que ni en las historias se 
olvidará tan gloriosa jornada para los trofeos y triunfos de César y de sus españoles, ni los niños e viejos 
dexarán de cantar semejante areíto, cuanto el mundo fuere e turare. Así andan hoy entre las gentes estas e 
otras memorias muy más antiguas y modernas, sin que sepan leer los que las cantan e las recitan, sin haberse 
pasado de la memoria. Pues luego bien hazen los indios en esta parte de tener el mismo aviso, pues les 
faltan letras, e suplir con sus areítos e sustentar su memoria e fama; pues que por tales cantares saben las 
cosas que ha muchos siglos que pasaron» (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i: 129 [Sevilla 1535: 
f. xlvii a-b]). Nótese que, entre otros detalles menores, el añadido entre paréntesis «(del cual […] mílites)», 
poco inocente tratándose de una mención expresa del Duque de Borbón, no existía en 1535. Este tema de 
«La prisión del rey de Francia», en forma baladística y no como coplilla abba, sí tuvo tradición española, 
italiana y francesa; la documentación más antigua es francesa de oïl y dieciochesca; modernamente solo 
se documenta en área catalana, occitana, italiana septentrional y francesa de oïl, incluida Canadá: v. Vian 
Herrero, 1989: 159-185.

54 «Diçe Livio, década primera, libro séptimo, capítulo segundo, que de Etruria vinieron los primeros 
bailadores a Roma e ordenaron sus cantares acordando las vozes con el movimiento de la persona. Esto se 
hizo por olvidar el trabajo de las muertes de la pestilencia el año que murió Camilo. Y esto digo yo que debía 
ser como los areítos destos indios» [Sevilla 1535: f. xlv v.] Adviértase que en 1535 tiene especial interés 
por añadir la referencia erudita, seguramente por sentir ya la presión de la historiografía humanística y de 
la dominica lascasiana, aunque los enfrentamientos con Las Casas son muy anteriores (al menos de 1519).

55 Oviedo se plantea si algunos areítos amenazantes son verdadera amistad (tenía en su biblioteca la 
traducción de Francisco Támara, 1545, del De amicitia, donde el superior debía simular igualdad y elevar 
al sometido). Véase Teglia, 2015: 171-173.



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 46 ~

siguió ocurriendo con el romancero noticioso del que también se nutren los historiógrafos 
y escritores en el siglo XVI.

Esto no significa, como se desprende del trabajo de Teglia (2015: 168), limitación 
a las metáforas escriturarias y escultóricas de la tradición occidental, dado que tanto 
Oviedo como Arce como los cronistas peruanos diferencian perfectamente tradición 
escrita y oral. Y menos aún es un juicio «desvalorizante» de la segunda, de la oral (Teglia, 
2015: 170), ya que el hecho de asociarlo a sectores populares o ámbitos interestamentales, 
lejos de indicar –sobre todo en ese momento– desestima, es descripción analógica, para 
hacerse comprender («pues en España e Italia se usa lo mismo, y en las más partes de 
los cristianos e aún infieles, pienso yo que debe ser así» (Fernández de Oviedo, HGNI, 
Libro V, cap. i: 128). El problema en este caso es otro: el prejuicio escritocentrista de 
la crítica literaria, también presente en los Colonial Studies, que no siempre conocen ni 
reconocen las culturas nativas europeas, tan colectivas como las amerindias, para las que 
escena, danza o canto son igual de significantes56 y cuya manera de aprender oralmente 
su historia, entretenerse, crear ideología e identidad colectivas y hacer propaganda, es tan 
común a los labradores de España, Flandes o Italia como a los nativos centroamericanos; 
variará la historia memorada y la ideología –un evangelizador no aceptará el canibalismo, 
como un antropófago repudiará cualquier ofrecimiento en especie a sus divinidades–, 
pero no el modo de producción, que es el mismo, y es oral57.

No todos comprendieron igual de bien estas solemnidades, claro está, ni por 
tanto las describieron con el mismo rigor. El problema subyacente a la definición de 
características puede ser más prosaico: una negligencia, una moda o un hábito traductor. 
Así ocurre con la Relación de Guillermo Coma sobre el segundo viaje de Colón, que 
enaltece la conquista de unas islas no muy claramente localizadas cuya rentabilidad se 
cuestionaba en círculos de la corte58. La traduce al latín Nicolás Esquilache59. Es este un 
traductor fiel, pero malentiende a veces la letra de Coma; tiene además rasgos de época 
(acercar como humanista sus descripciones a las del mundo grecolatino y sus autoridades), 
y aunque sus conocimientos de latín son superiores a los de Pedro Mártir, imita el estilo 
de varios clásicos y, en especial para lo que nos interesa, de Apuleyo, cuya prínceps del 
Asno de oro se había publicado en Roma en 1469 y privaba estilísticamente en medios 
humanísticos italianos. Esto afecta a la descripción de los areítos hasta el punto de que

56 Teglia (2015: 165) limita la significación a los amerindios.
57 Se desprende muy bien de unas páginas de Oviedo hasta qué punto las creencias de los aborígenes 

son orales y afectan, por tanto, a los areítos. Son unos diálogos entre fraile e indio sobre las creencias 
de los nativos en Nicaragua (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. ii: 39- 49 y de nuevo en las 
páginas 50-56). Su origen es una encuesta ordenada por el gobernador Gil González Dávila para confirmar 
el cristianismo de los bautizados nicaraguenses. El fraile que pregunta a varios indios (caciques, viejos, 
jóvenes) es fray Francisco de Bobadilla, provincial de la orden de la Merced, con ayuda de tres ‘lenguas’ o 
intérpretes. La encuesta se realizó según Oviedo el 28 de septiembre de 1538.

58 Publicada por Gil y Varela (1984: 177-203), a quien agradezco esta referencia. Se sabe poco de Coma, 
al que Gil identifica con un médico barcelonés panegirista de Colón aún vivo hacia 1515, que se movía en 
círculos conversos (Gil y Varela, 1984: 177).

59 Nicolás Esquilache, también médico, de Mesina, lo dirige el 13 de diciembre de 1494 al muy poderoso 
converso Alfonso de la Caballería. Esquilache vivió once años en España, luego se doctoró en Pavía en 
Filosofía (1486) y se licenció en Medicina (1493). Volvió, como deseaba, a España en 1495, con varias 
publicaciones de especialidad y carrera propicia. La versión latina se imprimió quizás en Pavía, 1497, por 
los impresores asociados Aloysius de Como y Bartholomeus de Trottis (Gil y Varela, 1984: 177, 179 y 
resumo a continuación 180-181).



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 47 ~

[…] la danza cadenciosa de las isleñas de Haití esté descrita ni más ni menos que 
con las mismas palabras que usa Apuleyo para relatar la admirable flexibilidad de un 
niño saltimbanqui (Met. I, 4, p. 4, 9, Helm]). Este es quizás el ejemplo más llamativo 
de la incapacidad humana de ver, y sobre todo de describir, la realidad humana tal cual 
es, y de cómo el humanista la deforma al obligarla a pasar por el tamiz de sus lecturas, 
reprochando, o mejor recreando con palabras prestadas una escena nueva y nunca vista: 
nada tiene que ver el areíto de La Española con la contorsión forzada del volatinero 
romano; pero la magia del humanista logra el milagro de tender un puente entre dos 
mundos diversos, de suerte que el lector poco avisado muerde el anzuelo y contempla con 
su imaginación una polimórfica quimera que tiene curiosamente, a pesar de su irrealidad 
(o quizás por ella) un misterioso poder evocador (Gil y Varela, 1984: 181).

El texto de Esquilache dice así en versión castellana:

Bailan de la siguiente manera: muchas, cuyo cabello ciñen diademas y mitras, salen 
al tiempo de un mismo sitio, ya emprendiendo una carrera, ya con movimientos más 
reposados. Las laminillas que llevan metidas en sus dedos causan, al chocar entre sí, un 
repiqueteo no desagradable. A este son y con voz no discorde y cántico no desabrido, 
hacen dispuestas a mostrar su flexibilidad, una danza muy muelle y dislocada con 
contorsiones sinuosas en un orden bellísimo, entrelazándose a veces en una cadena 
variada e inextricable sin que ninguna sobresalga de las demás, con gran admiración de 
quienes las contemplan; tras agitarse con descaro en el baile y fatigarse con movimientos 
desvergonzados, aceleran el ritmo al mismo compás y terminan esa danza prolongada 
con un grito (traducción esp. de Gil y Varela, 1984: nº 20, p. 202, «Sobre las Indias 
recientemente descubiertas del mar Meridiano e Índico»).

Oviedo dejó el problema bien planteado en el libro I de su Historia, quejándose de 
los historiadores humanistas que escriben de oídas:

Pero será a lo menos lo que yo escribiere historia verdadera e desviada de todas las 
fábulas que, en este caso, otros escriptores, sin verlo, desde España, a pie enxuto, han 
presumido escrebir con elegantes e no comunes letras latinas e vulgares, por informaciones 
de muchos de diferentes juicios, formado historias más allegadas a buen estilo que a la 
verdad de la cosa que cuentan; porque ni el ciego sabe determinar colores, ni el ausente 
así testificar estas materias como quien las mira (HGNI, Libro I: 4 a)60.

60 Las principales y numerosas reservas de Oviedo a Pedro Mártir se fundamentan en la inexperiencia 
directa. Selecciono algunas, empezando por la más hermosa, que cuestiona el juicio implícito escondido 
en el sintagma ‘Nuevo Mundo’: «…Nuevo Mundo, como intitula Pedro Mártir sus décadas De orbe novo, 
y lo escribió destas nuestras Indias. Porque ni esto de acá es más nuevo ni más viejo de lo que son Asia, 
África y Europa. Pero porque en ninguna destas tres partes, en que los antiguos cosmógrafos dividen el 
mundo, no pusieron esta tierra e grandes provincias e reinos de nuestras Indias, parescióle al dicho auctor 
que sus Décadas y él tractaban de mundo nuevo» (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro XVI, Prohemio: 
462 b-463 a). «Quieren algunos decir (y aun el cronista Pedro Mártir así lo escribe), que aquesta fructa 
e árboles son mirabolanos, y estos son a los que él da este nombre en sus Décadas. Pero como él nunca 
los vido, ni los comió, ni pasó a estas partes, así se engañó en esto, como en otras cosas muchas que 
escribió, o, mejor diciendo, le engañaron los que tales cosas le dieron a entender» (HGNI, Libro VIII, 
cap. ii, p. 294 a). «El cronista Pedro Mártir dice que estas iuanas son semejantes a los cocodrilos del Nilo, 
en lo cual él se engañó mucho, y a semejantes y notorios errores están obligados los que en estas cosas 
escriben por oídas; porque estas iuanas no son mayores animales de lo que tengo dicho; los cuales he 



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 48 ~

Hay motivos para pensar que esta traducción de Esquilache no solo encandiló a 
sus contemporáneos –antes se vio cómo Oviedo cuida de añadir referencias eruditas al 
revisar el texto–, sino también a los nuestros.

4. la variedad y apertura del areíto

Una clave es comprender el areíto como forma abierta y entender que los 
escritores emplean, como antes recordaba, un término genérico, el registrado por los 
repertorios lexicográficos, común a todos los territorios de Indias, para designar un 
género de producción no escrita que se manifestaría, sin duda, en subgéneros muy 
diferentes, igualmente orales. El asunto tampoco escapó a Oviedo, quien escribe desde 
Cuba: «Sus areítos e cantares son como en esta isla; y esta manera de bailes e cantar 
es muy común en todas las Indias, aunque en diversas lenguas» (Fernández de Oviedo, 
HGNI, Libro XVII, viii: 499b). O desde Nicaragua: «y en otras partes destas historias 
se haçe mençión de otras maneras de areítos, porque como son diversas lenguas 
e costumbres de las gentes, así lo son sus cantares e bailes e otras muchas cosas» 
(Fernández de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. xi: 99a). Ya aludía a la diversidad 
lingüística en el Sumario (cap. x, p. 116): «porque hay muy diversas y apartadas lenguas 
entre aquellas gentes».

Según los informes de cada escritor, podemos deducir que tenía lugar en todo 
tipo de fiestas: una boda61, la celebración de una victoria o de un acto de conmemoración 
militante, un acto de justicia62, un funeral63, una recolección agrícola64, el pasatiempo entre 
hombres y mujeres, o de cada sexo por separado; incluso actos que no descartaban una 

yo visto innumerables, desde menores que un dedo, hasta ser tan grandes como de suso se declaró; y de 
las pequeñas he visto muchas pasar por encima de los arroyos e ríos, seyendo chiquitas, e también por 
debajo del agua, seyendo mayores, en algunos arroyos; y, como he dicho, las he comido muchas veces» 
(HGNI, Libro XII, cap. vii, p. 395 a). «E no quieren ser más cristianos de lo que estotros todos, aunque 
el cronista Pedro Mártir, informado del bachiller Enciso, dice maravillas de la devoción e conversión de 
un cacique de Cuba que se llamó el Comendador, e de su gente. Yo no he oído cosa de aquello, aunque 
he estado en aquella isla; e por tanto, me refiero en esto a quien lo vido, si así pasó. Pero yo lo dubdo, 
porque he visto más indios que el que lo escrebió ni que el que se lo dixo, y por la experiencia que tengo 
de aquesta gente, creo que ningunos o muy pocos dellos son cristianos de su grado; e cuando alguno se 
torna cristiano, que es hombre de edad, es más por antojo que por celo de la fe; porque no le queda sino 
el nombre, e aun aquel se le olvida presto. Posible es haber algunos indios fieles; pero yo creo que muy 
raros» (HGNI, Libro XVII, cap. iv, p. 499).

61 Véase Fernández de Oviedo (HGNI, Libro XLII, cap. xii: 103b), un areíto de bodas (en Libro XLII, 
cap. iii: 49a-b, al hablar de los areítos en bodas, describe cómo se hace la ceremonia), e ibid., Libro XLVII, 
cap. vii: 286a otro areíto de acción de gracias, peruano, a través de una carta de Almagro.

62 Desde Cueva de Castilla del Oro, Oviedo describe un tambor análogo al pintado en el Libro V, cap. 
i, pero ahora como anuncio de un acto de justicia del cacique (la condena a muerte de alguien, como acto 
público): Fernández de Oviedo (HGNI, Libro XLII, cap. xxix: 142).

63 También desde Cueva se refiere a detalles importantes del areíto funerario: los criados de un señor, 
cuando este muere, mueren con él tras hacer un areíto donde cantan las hazañas del difunto; primero matan 
a sus niños y familiares, luego a sí mismos (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro XXIX, cap. xxxi: 155). 
Ya insistía en el Sumario x: 128-129. Algo que registraron muchos cronistas de México y Perú y que 
impresionó a muchos peninsulares.

64 En Nicaragua, en una recogida de frutos, «les hacen [a los ídolos] señaladas e particulares e diferentes 
fiestas, e sus areítos e cantares al propósito de aquel ídolo e recogimiento del pan o fructo que han alcançado. 
Son todos flecheros; pero no tienen hierba» (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. i: 37b).



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 49 ~

afirmación gregaria más agresiva65, sobre todo si incluían libaciones rituales, puesto que 
el acto colectivo de beber y festejar refuerza los vínculos sociales guerreros, identitarios o 
elitistas, algo que tampoco desconoce la Edad Media europea66. Obviamente, en función 
de la ceremonia (canto de boda, canto de guerra, canto funeral, etc.) así sería el baile, 
el acompañamiento instrumental, el ritmo, la letra –de la que nada sabemos–, y las 
actividades parateatrales, si realmente existieron.67 Pero tampoco hay que dejar de lado la 
ideología que impregna cada descripción de cada escritor.

Recordemos que no es solo Oviedo el que reseña el areíto, sino el que más lo 
puntualiza. Los cronistas generales suelen ser más explicativos que otros autores. Cieza 
de León incluye en su Crónica múltiples referencias a los bailes y cantos funerarios, 
cantos de solemnidad y tradiciones orales68. Lo mismo hace el inca Garcilaso69 y otros con 
menos detalle70. En este punto conviene llamar la atención sobre la insistencia peruana 
implacable en la condición triste de los cantos, es decir, la preferencia por aludir a los 
areítos funerarios o por ligar la tristeza a los errores morales de los colonos, poniéndose 
en el punto de vista del nativo. Murúa (1986: 415), como antes Cieza, llama endechas a 
esos cantos, bailes y plantos funerarios; en la «Instrucción contra los ritos de los indios» 
dice: «y en las endechas que les dizen [a los difuntos] refieren cosas de sus antepasados 
de su infidelidad» (Murúa, 1986: 256-257).

El indio Tito de Pedro de Quiroga es el más explícito en las razones del «lloroso 
canto»:

Allí querría que nos viéssedes en nuestros areítos, en nuestros bailes habríades de 
estar presentes y veríades cómo aunque con son de canto, lloramos con vivas lágrimas 
nuestras desventuras, y los males que nos hacéis con funerales versos los significamos, y 
nos quexamos a nuestros dioses y aun al vuestro. Pero somos tan fáciles naturalmente que 
passa esto con la brevedad que veis, y luego tornamos al carril y camino de la subjección 
por donde nos queréis llevar, atados con esta soga de paciencia e ignoscencia (Quiroga, 
2009: 414-415)71.

65 Por ejemplo, Oviedo (HGNI, Libro XVII, cap. v, y en la Tercera parte Libro XLII, cap. xi) refiere con 
detalle alguna situación del Caribe caníbal, o la antes aludida de los chorotegas que los conquistadores ven 
como amenazantes. Teglia (2015: 171-173) compara estos areítos temibles para los cristianos, en sospecha 
de rito de canibalismo que finalmente no ha lugar (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro XVII, cap. v), con la 
misma descripción que hace Las Casas, idealizadora y justificadora del asesinato del encomendero Cristóbal 
de Sotomayor. Es un buen ejemplo de cómo las descripciones del areíto se cargan siempre de ideología.

66 Fue general hasta las intervenciones prohibitivas o reguladoras de la Iglesia católica, que datan del 
siglo XII, y la costumbre, sobre todo en la Europa septentrional, en países nórdicos y germánicos, llega 
incluso a la actualidad, según los estudiosos Andersen y Pajung (2014), Enright (1996), Etting (2013).

67 Según Teglia (2015: 189) «eran representaciones dramáticas que incluían actividades artísticas» 
admitiendo a farsantes, contorsionistas, corcovados, etc., representativos de sus tótems protectores, 
usualmente animales (la del cacique Nambi era zona de estatuaria zoomorfa hasta fechas tardías, la Gran 
Nicoya de la actual Costa Rica). Sería deseable una bibliografía que acredite este motivo para asegurarnos 
de no reproducir el error de la traducción italiana de Esquilache.

68 Cieza de León, Crónica, I (138, 196, 218-219, 261, 267-268, 271, 299-300, 318, 352, 357-360).
69 Garcilaso (Comentarios, 2003: V, ii: 171; V, xii: 186; VI, vii: 231-232; VI, xvi: 243 y sobre la pérdida 

de la tradición oral VII, viii: 290).
70 Molina (1989: 69); Acosta (1985: 297-299, 301-305, 597); Albornoz (1989: 171-173, 176); Murúa 

(1986: 415).
71 La atmósfera triste tiene semejanzas con el escrito de Titu Cusi Yupanqui, el más importante sobre la 

rebelión milenarista de Vilcabamba, o Taki Onqoy: véase Julien (2006: vii-xxix).



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 50 ~

Uno de los textos alegados por Friederici [1947: s.v. Codoin, Archivo de Indias, 
V (1866: 489)] de aproximadamente 1550, describe lo que refiere el Tito de Quiroga: 
«En sus mortuorios, en lugar de lloros, hacen grandes areítos que llaman borracheras, 
y danzan, cantan y bailan, y beben tanto que se caen borrachos» (Friederici, s.v. areíto).

Y Garcilaso extiende la tristeza cantada a las actividades cotidianas del indígena:

De aquí también nació que aquellos reyes del Perú, por haber sido tales [magnánimos, 
etc.], fuesen tan amados y queridos de sus vasallos que hoy los indios, con ser ya cristianos, 
no pueden olvidarlos, antes en sus trabajos y necesidades con llantos y gemidos, a voces y 
alaridos los llaman uno a uno por sus nombres (Comentarios, 2003: V, xii: 186).

La apertura se percibe en el mismo Fernández de Oviedo, que evolucionó en la 
consideración del areíto desde el Sumario de 1526 a las versiones de 1535 y 1547-1548 
de su Historia General, e incluso a lo largo de las páginas de esta última72. Teglia afirma 
que hacia 1535 considera a los indígenas desviados del cristianismo y muy difíciles de 
catequizar73, pero a la altura de 1545 pinta a los chorotegas al fin sometidos74; en medio, 
compara las tradiciones indígenas con los cantos etruscos primitivos que refiere Tito 
Livio o con los romances épicos y noticieros panhispánicos, que considera verdadera 
forma histórica vicaria para el pueblo inculto e iletrado de España y su área de influencia. 
Eso no significa una actitud «ambigua» ni contradictoria75. Significa solo la apertura del 
subgénero oral, que los colonos, con el paso del tiempo, conocen mejor la representación 
y en toda su variedad.

1510-1550 son años de efervescencia ideológica en la consideración del aborigen, 
desde las Leyes de Burgos a la Conferencia de Valladolid76. Si el erudito aristotélico 
Sepúlveda justifica el «señorío natural» y la «guerra justa» sobre estos homunculos, que 
animaliza metafóricamente también por ser pueblos sin escritura, es decir sin historia, 

72 Gansen (2019) y Teglia (2015: 167-170).
73 A pesar de la predicación recibida: «y por tanto estas gentes debrían ya de haber entendido una cosa en 

que tanto les va (como es salvar sus ánimas), pues no han faltado ni faltan predicadores e religiosos celosos 
del serviçio de Dios, que se lo acuerden después que las banderas de Cristo y del rey de Castilla pasaron 
acá, puesto que lo tuviesen olvidado o que de nuevo se les tornase a enseñar. Pero en fin, estos indios, por 
la mayor parte de ellos es nasción muy desviada de querer entender la fe católica; y es machacar [Sevilla 
1535: machar] hierro frío pensar que han de ser cristianos, sino con mucho discurso de tiempo, y así se les 
ha parescido en las capas, o mejor diciendo, en las cabezas, porque capas no las traían, ni tampoco tienen las 
cabezas como otras gentes, sino de tan rescios e gruesos cascos…» (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, 
proemio: 125 [Sevilla 1535]: Libro V, prohemio, f. xliiii vto a: «… en fin estos indios es gente muy desviada 
de entender la fe católica y es machar hierro frío pensar que han de ser cristianos»).

74 Es una excepción. La insistencia en la ineficacia de la evangelización no abandona el texto revisado y 
distingue a Oviedo hasta el final de los intereses de los Colones.

75 Sí quiere decir más bien que «todas las visiones conviven», que hay «plurivalencia de representaciones 
y sentidos» (Teglia, 2015: 187) una vez avanza la colonización. Mejor que la «ambivalence» de Brokaw 
(2005: 143-165).

76 Teglia (2015: 174) lo considera, pero limitado a 1530-1540. Se percibe ese análisis (Teglia, 2015: 
179-185), pese a aportaciones útiles, como contradictorio. El oscilante no es Oviedo, sino el areíto, más 
aún si, como la misma investigadora acepta, los areítos con bebida ritual no se veían de forma negativa a la 
altura del Sumario de 1526, antes bien como acto de inspiración que facilitaba el recuerdo y la elocuencia 
en los ancianos de la tribu, y con ello la demostración de fuerza y recuperación de su poder; Oviedo lo 
entiende como rechazo de los chorotegas a los colonos, y como posibilidad de considerar a los indios 
pueblo controlable por los cristianos a condición de prescindir de sus caciques.



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 51 ~

Vitoria y Soto, por su lado, proponen aplicar las normas de gobierno elaboradas por la 
Escuela de Salamanca, con atención especial a la evangelización pacífica y formativa, y 
el enardecido Las Casas final, desde el republicanismo político comunero y la creencia en 
la igualdad de todos los nacidos, es el único que llega a «entender» la antropofagia de sus 
ritos desde el respeto de la soberanía de esos pueblos, que no carecen de uso de razón; o, 
como muestra en su esfuerzo de mitología comparada, tienen tanto o tan poco raciocinio –
lo había dicho también Oviedo77– como el Egipto faraónico, los judíos, griegos y romanos, 
los cristianos o la Europa primitiva, ya que todo ser humano fue creado a semejanza de 
Dios78. Esa ideología variada, y tantas veces incompatible, marca de forma indeleble las 
descripciones y los juicios sobre los areítos.

No creo que la «función ideológica» que tenían los areítos para los nativos, «de 
acceso a la identidad colectiva por el lenguaje y por el relato cantado», como forma de 
cohesión o de mantenimiento incluso de relaciones integradoras con otras tribus cercanas, 
escapara a la comprensión de los españoles79. Todo lo contrario. No malentendían sus 
funciones, sino que las descripciones de los colonos obedecen a ideologías diversas, a 
veces irreductibles, y no a un pensamiento único. Para un evangelizador que juzga que el 
cristianismo es el mejor regalo que pueden recibir los nativos para ser de verdad hombres 
libres, algunas formas de areíto tenían que ser reprobables, precisamente por entenderlas 
muy bien. Para quien considera que el respeto a la soberanía de cada pueblo es un bien 
superior a la vida misma, el canibalismo puede disculparse. Algunos enfoques de estudios 
coloniales en que el punto de partida es lo mismo que la conclusión sirven, en tal caso, 
de poca ayuda. Claro que la evangelización es una forma de colonización. Esa no es la 
novedad. Precisamente por eso no podemos perdernos todo lo que está en el camino.

Oviedo sí reconoce la historia oral como fuente de expresión de los nativos y hasta 
como forma de resistencia política en los areítos, que analiza en toda su variedad. Los 
hispano-peruanos de las décadas centrales y siguientes, hastiados de guerras civiles y 
marcados por el alzamiento y luego represión de Vilcabamba, tienden a centrarse en la 
reivindicación del areíto como forma de denuncia del comportamiento de los cristianos, y 
por eso enfatizan su tristeza. ¿Por qué esa necesidad de someter lo variado, que siempre ha 
caracterizado y caracterizará al mundo de la oralidad, a la rigidez del pensamiento único?80

5. conclusiones

Desde mediados del siglo pasado, la historia oral es una disciplina reconocida 
con metodología rigurosa en el uso de sus testimonios81. Pero el asunto es antiguo. Tanto 
Heródoto como Luciano, modelos principales de los escritores etnográficos, se sirvieron de 
fuentes orales y escritas. Les llegan ambas tradiciones y se sirven de las dos con provecho 
e intenciones propias. Los cronistas y dialoguistas de Indias tampoco despreciaron nunca 

77 Lo había dicho incluso a la altura del Sumario: «digo que los antiguos romanos, ni los griegos, ni los 
troyanos, ni Alejandro, ni Darío, ni otros príncipes antiguos, por no católicos, estuvieron fuera de estos 
errores y supersticiones» (cap. x: 126-127). Pero a diferencia de Las Casas, para Oviedo es una explicación, 
no una justificación.

78 Las Casas (1967, I: xxxvii, xlii, caps. 87-101: 145-165).
79 Teglia (2015: 188) usando a F. Ortiz (1975: 66).
80 A Teglia (2015: 188), sin embargo, no escapa el respeto de Oviedo por los areítos.
81 Aunque el nacimiento de la disciplina fue anglosajón e italiano, quien esto escribe fue testigo de la 

introducción de la historia oral en la Universidad Complutense desde las décadas de 1970 y 1980, en especial 
con el «Seminario de Fuentes Orales» y el archivo pionero iniciado por Mª del Carmen García-Nieto.



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 52 ~

leyendas, canciones, relatos de costumbres. Pedro Mártir construyó sus Décadas con 
informes orales y entrevistas a los navegantes y conquistadores, o a partir de relaciones 
escritas de amigos y conocidos. Oviedo escuchó con atención y describió primorosamente 
todo lo que vio, en su llamativa diversidad, y Pedro de Quiroga, canónigo, comisario 
inquisitorial y extirpador de idolatrías hizo otro tanto.

En el periodo y ámbito geográfico estudiados, debemos concluir sobre la 
importancia de la historia oral, no solo para los «pueblos sin escritura», es decir por 
conocer, sino para ellos mismos, para la transmisión de sus propias culturas europeas, 
o para su forma de entender y escribir la Historia. La convivencia y compatibilidad de 
tradición oral y escrita es conocida en la historiografía española y europea, y para Oviedo, 
Cieza, Quiroga, Garcilaso el Inca o Las Casas la oral es complementaria y legítima, porque 
suple información que otros documentos no suministran: «en algunas cosas el vulgo debe 
ser creído», dice Oviedo. «¿Qué otra cosa son los romances e canciones que se fundan 
sobre verdades, sino parte o acuerdo de las historias pasadas?»82.

Es difícil sintetizar mejor su respeto por ese tipo de cultura:

No parezca al lector que esto que es dicho [sobre los areítos en La Española] es mucha 
salvajez, pues en España e Italia se usa lo mesmo, y en las más partes de los cristianos, 
e aún infieles, pienso yo que debe ser así83 (Fernández de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i: 
128 [Sevilla 1535: f. xlvib]).

Oviedo los consideró esenciales para su propia Historia del Nuevo Mundo entendida 
como empresa colectiva imposible de culminar en solitario. Quiroga se unió también a 
otra empresa colectiva como extirpador de idolatrías donde el trabajo y metodología de 
base era la historia oral. Otros autores mencionados con menos insistencia pensaron o 
hicieron otro tanto y en modo alguno minusvaloraron ni las tradiciones amerindias ni 
las propias. Tampoco las malentendieron. Las aprovecharon para sus propósitos y las 
ajustaron a sus juicios de valor, como hace la crítica contemporánea. Las fuentes orales 
nunca han sido imparciales –las escritas tampoco–, sino apasionadas, subjetivas y por 
eso útiles para entender la historia colectiva o saber cómo se construyen las identidades 
comunitarias. Es una lástima que para una vez que los europeos, gracias a la apertura 
de la tradición oral y su equilibrio conflictivo con la Leitkultur, no niegan el pluralismo 
ideológico y cultural, una parte de la crítica americana y otra parte de la europea no lo 
entiendan así. Ese comportamiento se acerca más, desde uno y otro lado, a la herencia 
colonialista de los ilustrados, reforzada por el Romanticismo, en el entendimiento de 
Europa desde raíces exclusivamente judeocristianas y clásicas, algo revisado y revisable 
desde hace mucho tiempo84.

6. Anexo

	 «Tres cortes armara el rey» (IGR: 0364)

«IGR: 0364. Versión: 1. Rima: ó. Hemistiquios 36. España».

82 Cuando concreta con héroes épicos como el Cid o Fernán González: HGNI (Libro V, cap. i: 128-129).
83 La última revisión reformula el pasaje; en [Sevilla 1535]: «…salvajez, porque en España se usa lo 

mesmo, y en Italia, y en las más partes de los cristianos pienso yo…».
84 D. N. Hasse (2021) hace una reflexión reciente y útil.



A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 53 ~

Tres cortes armara el rey   todas tres a una sazón;
las unas armara en Burgos,   las otras en León,
las otras armó en Toledo   donde los hidalgos son,
para cumplir de justicia   al chico con el mayor.
Treinta días da de plazo,   treinta días, que más no,
y el que a la postre viniese   que lo diesen por traidor.
Veinte nueve son pasados,   los condes llegados son;
treinta días son pasados,   y el buen Cid no viene, non.
Allí hablaran los condes:   Señor, daldo por traidor.
Respondiérales el rey:   Eso non faría, non,
qu’el buen Cid es caballero   de batallas vencedor,
pues que en todas las mis Cortes   no lo había otro mejor.
Ellos en aquesto estando   el buen Cid que asomó
con trescientos caballeros,   todos hijos dalgo son,
todos vestidos de un paño,   de un paño y de una color,
si no fuera el buen Cid   que traía un albornoz.
Manténgavos Dios, el rey,   y a vosotros sálveos Dios,
que no hablo yo a los condes,   que mis enemigos son.

[…] Documentada en 1547 en Canc. de rom. s. a. f. 160 y Silva de 1550 t. I. f. 82 
(Romance que dice: Tres cortes armara el rey). Reeditada en Wolf 1856b, Primavera y 
Flor de Romances, nº 59, vol. I: 183-184 (Del Cid.--XXXVIII.)» (Lo tomo de Proyecto 
Romancero hispánico: https://romancero.es/romances/romances/tres-cortes-armara-el-
rey-v1/).

*

	 «El conde Fernán González llamado a cortes» (IGR: 0123)

«IGR: 0123. Versión: 1. Rima: ó. Hemistiquios 38. España».

Buen conde Fernán González,   el rey envía por vos,
que vayades a las cortes   que se hacían en León;
que si vos allá vais, conde,   daros han buen galardón,
daros ha a Palenzuela   y a Palencia la mayor,
daros ha las nueve villas,   con ellas a Carrión,
daros ha a Torquemada,   la torre de Mormojón.
Buen conde, si allá no ides,   daros hían por traidor.
Allí respondiera el conde   y dijera esta razón:
Mensajero eres, amigo,   no mereces culpa, no,
que yo no he miedo al rey,   ni a cuantos con él son:
Villas y castillos tengo,   todos a mi mandar son.
De ellos me dejó mi padre,   de ellos me ganara yo:
los que me dejó mi padre   poblélos de ricos hombres,
las que yo me hube ganado   poblélas de labradores;
quien no tenía más de un buey,   dábale otro, que eran dos;
al que casaba su hija   dóle yo muy rico don.
Cada día que amanece   por mí hacen oración;
no la hacían por el rey,   que no la merece, non:
él le puso muchos pechos   y quitáraselos yo.

https://romancero.es/romances/romances/tres-cortes-armara-el-rey-v1/
https://romancero.es/romances/romances/tres-cortes-armara-el-rey-v1/


A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 54 ~

[…] Documentada en 1547 en Silva de 1550 t. I. f. 85; Canc. de rom. s. a. f. 163 y Canc. 
de Rom. 1550 f. 167 (Romance del conde Fernán Gonzales). Reeditada en Wolf 1856b, 
Primavera y Flor de Romances, nº 17, vol. I: 54-55 (Del conde Fernán Gonzáles)». (Lo 
tomo de Proyecto Romancero hispánico: https://romancero.es/romances/romances/el-
conde-fernan-gonzalez-llamado-a-cortes-v1/).

bibliografía

Acosta, José de (1985): Historia natural y moral de las Indias, México, F.C.E.
Albornoz, Cristóbal de (1989): «Instrucción para descubrir todas las guacas del Pirú...», 

en Fábulas y mitos de los incas, Henrique Urbano y Pierre Duviols (eds.), Madrid, 
Crónicas de América-Historia 16.

Andersen, Kasper H. y Pajung, Stefan (2014): Drikkekultur i middelalderen, Aarhus, 
Aarhus Universitetsforlag (y resumen en inglés).

Ángeles Concepción, Francisco Javier (2007): La mitología en la cultura taína: «Relación 
de las antigüedades de los indios» de Fray Ramón Pané, tesis dir. por Manuel 
Maceiras Farfán, Madrid, Universidad Complutense.

Arce de Otálora, Juan de (1995): Coloquios de Palatino y Pinciano [c.1554-1561], I-II, 
José Luis Ocasar Ariza (ed.), Madrid, Turner/Biblioteca Castro.

Black, Robert (1987): «The new laws of History», Renaissance Studies, 1,1, pp. 126-
156. En línea: [<https://www.jstor.org/stable/24410014>].

Brokaw, Galen (2005): «Ambivalence, Mimicry, and Stereotype in Fernández de Oviedo’s 
Historia general y natural de las Indias», The Centennial Review, 5, 3, pp. 143-
165. En línea: [<https://www.jstor.org/stable/41949495>].

Casas del Álamo, María (2021): La imprenta en Valladolid. Repertorio tipobibliográfico 
(1501-1560. Tipografía gótica), Valladolid, Ayuntamiento de Valladolid.

Catalán, Diego (1998): «Permanencia de motivos y apertura de significados: Muerte del 
Príncipe don Juan», en Arte poética del Romancero oral II. Memoria, invención, 
artificio, Madrid, Siglo XXI, pp. 35-107.

Catalán, Diego y Andrés, Mª Soledad de (1975): Crónica del moro Rasis. Versión del 
Ajbar muluk al-Andalus de Ahmad ibn Muhammad ibn Musa al-Razi, 889–955; 
romanzada para el rey don Dionís de Portugal hacia 1300 por Mahomad, alarife, y 
Gil Pérez, clérigo de don Perianes Porçel, Madrid, Gredos / Seminario Menéndez 
Pidal.

Catalán Menéndez Pidal, Diego (1963): De Alfonso X al Conde Barcelos: Cuatro 
estudios sobre el nacimiento de la historiografía romance en Castilla y Portugal, 
Madrid, Gredos & Seminario Menéndez Pidal.

Cerrón Puga, Mª. Luisa (1991): «Fernán Pérez de Oliva traductor de Pedro Mártir de 
Anglería: La Ystoria de la invención de las Indias», Edad de Oro, X, pp. 33-51.

Chaytor, Henry J. (19662): From Script to Print: An Introduction to Medieval Vernacular 
Literature [1945], Cambridge, W. Heffer and Sons Ltd.

Chicote, Gloria B. (1993): «El romancero panhispánico: observaciones acerca de la 
subtradición americana», en Actas del III Congreso Argentino de Hispanistas. 
España en América y América en España, I, Luis Martínez Cuitiño y Élida Lois 
(coords.), Buenos Aires, Instituto de Filología «Dr. Amado Alonso», pp. 442-452.

Chicote, Gloria B. (1996): «El romance en las crónicas de Indias: nuevos mundos 
narrados con viejos textos», en Actas del IV Congreso de la AISO, I, Mª Cruz 

https://romancero.es/romances/romances/el-conde-fernan-gonzalez-llamado-a-cortes-v1/
https://romancero.es/romances/romances/el-conde-fernan-gonzalez-llamado-a-cortes-v1/
https://www.jstor.org/stable/24410014
https://www.jstor.org/stable/41949495


A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 55 ~

García de Enterría y Alicia Cordón Mesa (eds.), Alcalá de Henares, Editorial de la 
Universidad de Alcalá, pp. 501-508

Cid, Jesús-Antonio (2013): “Lo popular en el Cancionero de Lazarraga. (De la frase hecha 
a la balada narrativa)”, Litterae Vasconicae, 13, pp. 11-52.

Cieza de León, Pedro (1984 y 19853): Crónica del Perú, Manuel Ballesteros Gaibrois 
(ed.), Madrid, Crónicas de América-Historia 16.

Cieza de León, Pedro (1985 y 19883): El señorío de los incas, Manuel Ballesteros Gaibrois 
(ed.), Madrid, Crónicas de América-Historia 16.

Cintra, Luis Felipe L. (1951-1990): Crónica General de Espanha de 1344, I-IV, Lisboa, 
Academia Portuguesa da Historia.

Enright, Michael J. (1996): Lady with a Mead Cup: Ritual, Prophecy, and Lordship in 
the European Warband from La Tène to the Viking Age, Dublin, Four Courts Press.

Etting, Vivian (2013): The Story of the Drinking Horn: Drinking Culture in Scandinavia 
during the Middle Ages, Copenhague, National Museum of Denmark.

Fernández de Oviedo, Gonzalo (1526): Sumario de la Natural y General Historia de las 
Indias, Toledo, Ramon de Petras (BNE R/ 3864).

Fernández de Oviedo, Gonzalo (1535): La historia general de las Indias. Libros 1-20, 
Sevilla, Imprenta de Juan Cromberger (John Carter Brown Library B535 F363H).

Fernández de Oviedo, Gonzalo (1547 [pero 1535]): Coronica de las Indias: la hystoria 
general de las Indias agora nueuamente impressa corregida y emendada / [escripta 
por el capitan Gonçalo Herna[n]dez de Ouiedo [et] Valdes], Salamanca, en casa de 
Juan de Junta (BNE R 9301).

Fernández de Oviedo, Gonzalo (c. 1550): Tercera parte de la Historia Natural y General 
de las Indias, Islas y Tierra Firme del Mar Océano, vista y examinada por el 
Consejo Real por mandado del emperador nuestro señor, la qual hasta el presente 
no se ha dado al público, col. Andrés y Antonio Gasco, Casa de Contratación de 
Sevilla, Ms. Real Biblioteca (RB II/3042).

Fernández de Oviedo, Gonzalo (1950): Sumario de la natural historia de las Indias, 
introducción y notas de José Miranda (ed.), México/Buenos Aires, F.C.E. 
(Colección Biblioteca Americana).

Fernández de Oviedo, Gonzalo (1959): Historia general y natural de las Indias, Juan 
Pérez de Tudela (ed.), Madrid, Atlas.

Fernández de Oviedo, Gonzalo (1997): «Relación de lo suscedido en la prisión de el rey 
de Francia», en Paolo Pintacuda, La battaglia di Pavia, Lucca, Mauro Baroni, 
pp. 10-11.

Fernández de Oviedo, Gonzalo (2010): Sumario de la Natural Historia, Álvaro Baraibar 
(ed.), Madrid, Iberoamericana.

Fernández de Oviedo y Valdés, Gonzalo (1851-1855): Historia General y Natural de las 
Indias, Islas, Tierra-Firme del mar Océano por el capitán Gonzalo Fernández de 
Oviedo y Valdés, primer cronista del Nuevo Mundo, I-IV, ed. de José Amador de 
los Ríos, Madrid, Imprenta de la Real Academia de la Historia, 4 vols.

Fernández Gómez, Carlos (1971): Vocabulario de Lope de Vega, Madrid, RAE.
Friederici, Georg (1947): Amerikanisches Wörterbuch, Hamburg, Cram de Gruyter and Co.
Fundación Ramón Menéndez Pidal (dir. / ed.) (1900-): Archivo Digital del Romancero. 

Proyecto Romancero hispánico. [https://romancero.es/] [<https://www.fundacion 
ramonmenendezpidal.org/archivodigital/index.php/users/login>]

Gansen, Elisabeth (2019): «En la memoria de los que viven: The Boundaries of History 
in Gonzalo Fernández de Oviedo’s Sumario (1526) and Historia general y natural 

https://romancero.es/
https://www.fundacionramonmenendezpidal.org/archivodigital/index.php/users/login
https://www.fundacionramonmenendezpidal.org/archivodigital/index.php/users/login


A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 56 ~

de las Indias (1535)», Revista de Estudios Hispánicos 5, 3, pp. 1015-1036. https://
doi.org/10.1353/rvs.2019.0064

García de Enterría, Mª Cruz (1988): «Romancero: ¿cantado-recitado-leído?», Edad de 
oro, VII, pp. 89-104.

Garcilaso, El Inca (2003): Comentarios reales. La Florida del Inca, ed. de Luce Lopez-
Baralt, Madrid, Biblioteca de Literatura Universal Espasa.

Gil, Juan y Varela, Consuelo (1984): recopilación y edición, Cartas de particulares a 
Colón y Relaciones coetáneas, Madrid, Alianza.

Grafton, Anthony (2007): «The origins of ars historica: a question mal posée», en What 
was History? The art of History in early modern Europe, Cambridge, Cambridge 
University Press, pp. 62-122.

Hasse, Dag N. (2021): Was ist europäisch? Zur Überwindung kolonialer und romantischer 
Denkformen, e-book, Ed. Reclam.

Heródoto (c. 1498-1500): Historiae / Herodoto; a Laurentio Valla traductae. [Praec.] 
Oratio delaudibus Helenae / Isocrates; Johanne Petro Lucensi interprete, [Venetiis, 
Christophorus de Pensis].

Heródoto (1987-1994): Historia. Obra completa, trad. y not. Carlos Schrader, Madrid, 
Gredos, I-V [I (1992), II (1987), III (1988), IV (1994), V (1989)].

Herrera, Antonio de (1804): Discursos morales, políticos e históricos, Madrid, Imprenta 
de Ruiz.

Jiménez Borja, Arturo (1946): «La danza en el antiguo Perú», Revista del Museo Nacional 
de Lima, XV, pp. 122-161.

Julien, Catherine (2006): History of how the Spaniards arrived in Peru [1570], by Titu 
Cusi Yupanqui and An Inca Account of the Conquest of Peru [1570], by Titu Cusi 
Yupanqui and Instrucción al Licenciado Lope García de Castro [1570], by Titu Cusi 
Yupanqui, Cambridge, Mass., Hackett Publishing, «Introducción», en pp. vii-xxix.

Las Casas, Fray Bartolomé de (1967): Apologética historia sumaria, ed. Edmundo 
O’Gorman, México, UNAM-Instituto de Investigaciones Históricas.

Lizárraga, Fray Reginaldo de (1987): Descripción del Perú, Tucumán, Río de la Plata y 
Chile, ed. Ignacio Ballesteros, Madrid, Crónicas de América-Historia 16.

Mártir de Angleria, Pedro (1516): De orbe novo decades, Alcalá, Brocar in contubernio 
Arnaldi Guillelmi.

Mártir de Angleria, Pedro (1892): Décadas, I-IV, J. Torres Asensio (ed.), Madrid.
Mártir de Angleria, Pedro (1953-1957): Opus Epistolarum, ed. de José López de Toro, 

Madrid, Documentos inéditos para la Historia de España, vols. IX-XII, en vol. 
IX (Libros I-XIV, Epístolas 1-231) (1953). [Opus epistolaru[m] Petri Martyris 
Anglerij Mediolane[n]sis Protonotarij Ap[osto]lici atq[ue] a co[n]silijs reru[m] 
Indicaru[m], Compluti, In aedibus Michaelis de Eguia, 1530].

Mártir de Angleria, Pedro (1964): Décadas del Nuevo Mundo, I-II, A. Millares Carlo 
(trad.), México, Secretaría de Educación Popular (SEP).

Mártir de Angleria, Pedro (1989): Décadas del Nuevo Mundo, España, Ediciones 
Polifemo.

Matienzo, Juan de (1967): Gobierno del Perú [c. 1567], Guillermo Lohmann-Villena 
(ed.), Paris/Lima, Institut Français d’Études Andines.

Menéndez Pidal, Gonzalo (1986): La España del siglo XIII leída en imágenes, Madrid, 
Academia de la Historia.

Menéndez Pidal, Ramón ed. (1955): Alfonso X, Primera Crónica General de España, 
I-II, Madrid, Gredos / Seminario Menéndez Pidal.

https://doi.org/10.1353/rvs.2019.0064
https://doi.org/10.1353/rvs.2019.0064


A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 57 ~

Menéndez Pidal, Ramón (19682): Romancero hispánico Hispánico (Hispano-portugués, 
americano y sefardí) [1953], I-II, Madrid, Espasa-Calpe.

Menéndez Pidal, Ramón (19727): Los romances de América y otros estudios [1939], 
Buenos Aires, Espasa-Calpe.

Millones, Luis (2007): «Mesianismo en América hispana: el Taki Onqoy», Memoria 
Americana, 15, pp. 7-39.

Miranda, José (1950): introducción a Gonzalo Fernández de Oviedo, Sumario de la 
natural historia de las Indias, ed. de José Miranda, México/Buenos Aires, F.C.E., 
pp. 7-74.

Molina, Cristóbal de (1989): Fábulas y ritos de los incas, en Henrique Urbano, Cristóbal 
de Molina y Cristóbal de Albornoz, Fábulas y mitos de los incas, Henrique Urbano 
y Pierre Duviols (eds.), Madrid, Historia 16.

Murúa, Martín de (1986): Historia general del Perú, ed. de Manuel Ballesteros Gaibrois, 
Madrid, Historia 16.

Ortiz, Fernando (1975): La música afrocubana, Madrid, Júcar.
Paden, Jeremy (2007): «The Iguana and the Barrell of Mud: Memory, natural History 

and hermeneutics in Oviedo’s Sumario de la natural historia de las Indias», 
Colonial Latin American Review, 16, 2, pp. 203-226. https://doi.org/10.1080/ 
10609160701644508

Pané, Fray Ramón (1932): Relación acerca de las antigüedades de los indios, México, 
Ediciones Letras de México.

Pané, Fray Ramón (19843): Relación acerca de las antigüedades de los indios. El primer 
tratado escrito en América. Nueva versión con notas, mapa y apéndices por José 
Juan Arrom, Madrid, Siglo XXI.

Pattison, David G. (1983): From Legend to Chronicle: The Treatment of Epic Material 
in Alphonsine Historiography, Oxford, Society for the Study of Mediaeval 
Languages and Literature.

Pérez de Oliva, Fernán (1965): Historia de la invención de las Indias, José Juan Arrom 
(ed.), Bogotá, Instituto Caro y Cuervo.

Pérez de Oliva, Fernán (1993): Historia de la invención de las Yndias, ed. de Pedro Ruiz 
Pérez, Córdoba, UCOPress.

Pérez de Tudela, Juan (1959): «Vida y escritos de Gonzalo Fernández de Oviedo», en 
G. Fernández de Oviedo, Historia general y natural de las Indias, Madrid, Atlas, 
pp. viii-clix.

Pérez de Tudela y Bueso, Juan, «Gonzalo Fernández de Oviedo», en Real Academia de 
la Historia, Diccionario Biográfico Electrónico. [<https://dbe.rah.es/biografias/ 
9417/gonzalo-fernandez-de-oviedo-y-valdes>]

Pintacuda, Paolo (1997): La battaglia di Pavia, Lucca, Mauro Baroni.
Powell, Brian (1983): Epic and Chronicle: The ‘Poema de mio Cid’ and the ‘Crónica de 

veinte reyes’, London, Modern Humanities Research Association.
Quiroga, Pedro de (2009): Coloquios de la verdad, en Ana Vian Herrero, El indio dividido, 

Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert.
Reynolds, Winston A. (1967): Romancero de Hernán Cortés: estudio y textos de los 

siglos xvi y xvii, Madrid, Ediciones Alcalá.
Romero, Emilia (1952): El romance tradicional en el Perú, México, El Colegio de 

México.
Scolieri, Paul A. (2013): Dancing the New World: Aztecs, Spaniards and the Coreography 

of Conquest, Texas, Texas University Press.

https://doi.org/10.1080/10609160701644508
https://doi.org/10.1080/10609160701644508
https://dbe.rah.es/biografias/9417/gonzalo-fernandez-de-oviedo-y-valdes
https://dbe.rah.es/biografias/9417/gonzalo-fernandez-de-oviedo-y-valdes


A. Vian Herrero, «Crónicas de Indias...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  31-58

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 58 ~

Teglia, Vanina M. (2015): «Mucho ruido y poca historia en la conquista: el areíto en 
Fernández de Oviedo», Revista de crítica literaria latinoamericana, XLI, 82, pp. 
163-192. En línea: [<https://www.jstor.org/stable/44475412?seq=1>]

Valenciano, Ana (1992): «El romancero tradicional en la América de habla hispana», 
Anales de Literatura Hispanomericana, 21, pp. 145-163. En línea: [<https://
revistas.ucm.es/index.php/ALHI/article/view/ALHI9292110145A>]

Vaquero, Mercedes (1990): Tradiciones orales en la historiografia de fines de la Edad 
Media, Madison-Wisconsin, Hispanic Seminary of Medieval Studies.

Vian Herrero, Ana (1989): «La Prisión de Francisco I de Francia (CGR 0250): 
representaciones de la Monarquía en una balada tradicional del sur de Europa», en 
El Romancero. Tradición y pervivencia a fines del siglo XX. Actas del IV Coloquio 
Internacional del Romancero, P. M. Piñero, V. Atero, E. J. Rodríguez Baltanás y 
M. J. Ruiz, Cádiz (eds.), Fundación Machado y Universidad de Cádiz, pp. 159-
185.

Vian Herrero, Ana (2006): «Sátira lucianesca y avisos a la Corona en el Perú colonial: el 
bárbaro y el conquistador en los Coloquios de la verdad de Pedro de Quiroga (c. 
1569)», en Estudios sobre la sátira española en el Siglo de Oro, Carlos Vaíllo y 
Ramón Valdés (eds.), Madrid, Castalia, pp. 209-247.

Vian Herrero, Ana (2009): El indio dividido: fracturas de conciencia en el Perú colonial 
(Edición crítica y estudio de los «Coloquios de la Verdad» de Pedro de Quiroga, 
c. 1569), Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert.

Zappala, Michael O. (1990): Lucian of Samosata in the two Hesperias (An Essay in 
literarian and cultural Translation), Potomac-Maryland, Scripta Humanistica.

Fecha de recepción: 12 de enero 2025
Fecha de aceptación: 25 de marzo de 2025

https://www.jstor.org/stable/44475412?seq=1
https://revistas.ucm.es/index.php/ALHI/article/view/ALHI9292110145A
https://revistas.ucm.es/index.php/ALHI/article/view/ALHI9292110145A


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 59 ~

L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

Resumen: Las comunidades indígenas de los 
cantones Colta y Guamote en Ecuador robustecen 
mediante la trasmisión de relatos orales un 
imaginario contracultural, suerte de auto-
ordenamiento jurídico que descree la legislación 
mestiza y estatal. El estudio caracteriza las 
representaciones del personaje de la solterona 
en dos relatos orales -«Kunturmanta rimay» 
(«El cóndor») y «Allkumanta solteramantapish 
rimay» («El perro y la soltera») provenientes de 
la informante Mama Petrona Tenelema, Mama 
Pitu, registrados por Luis Alberto Tuaza Castro 
en julio de 2009 en Cicalpito, Colta, Ecuador, 
y publicados en 2017-, a partir del aparataje 
teórico de Hans Mayer y su dupla conceptual: 
marginalidad intencional/ marginalidad 
existencial, que posibilita la hermenéutica de un 
tipo social que a pesar de las barreras histórico-
geográfico-culturales logra prevalecer intacto, 
de cierta forma, en su condición de anatema. Se 
concluye que en el caso de estas comunidades 
kichwas los relatos orales erigen un tejido, 
por un lado, milagroso-simbólico y por otro, 
potenciador de una praxis social duradera 
y alterna a la legalidad imperante, donde la 
soltera/solterona lejos de convertirse en una 
iconoclasta trágica busca instaurarse, muy 
subrepticiamente en esta cultura ancestral, 
como generadora de su propia lógica.

Palabras clave: Literatura folklórica, 
Marginalidad, Tipo cultural, Kichwa, Ecuador.

Abstract: The indigenous communities of 
the Colta and Guamote cantons in Ecuador 
strengthen, through the transmission of oral 
stories, a countercultural imaginary, a sort of 
juridical self-ordering that disbelieves mestizo 
and state legislation. The study characterizes the 
representations of the character of the spinster in 
two oral narratives - “Kunturmanta rimay” (“The 
Condor”) and “Allkumanta solteramantapish 
rimay” (“The dog and the spinster”) coming from 
the informant Mama Petrona Tenelema, Mama 
Pitu, recorded by Luis Alberto Tuaza Castro 
in July 2009 in Cicalpito, Colta, Ecuador, and 
published in 2017-, from the theoretical apparatus 
of Hans Mayer and his conceptual dupla: 
intentional marginality/existential marginality, 
which makes possible the hermeneutics of a 
social type that despite historical-geographical-
cultural barriers manages to prevail intact, in 
a certain way, in its condition of anathema. It 
is concluded that in the case of these Kichwa 
communities, oral narratives create a miraculous-
symbolic fabric, on the one hand, and on the 
other hand, they enhance a lasting social praxis 
that is alternative to the prevailing legality, where 
the single woman, far from becoming a tragic 
anti-heroine, seeks to establish herself, very 
surreptitiously in this ancestral culture, as the 
generator of her own logic.

Keywords: Folkloric literature, Marginality, 
Cultural type, Kichwa, Ecuador.

La solterona como tipo marginal en relatos de tradición oral de la 
provincia de Chimborazo, Ecuador

The spinster as a marginal type in oral tradition stories from the 
province of Chimborazo, Ecuador

Liuvan Herrera Carpio y Genoveva Verónica Ponce Naranjo
(Universidad Nacional de Chimborazo)

liuvan.herrera@unach.edu.ec / gponce@unach.edu.ec
https://orcid.org/0000-0001-8593-9778 / https://orcid.org/0000-0002-9631-5474

mailto:liuvan.herrera@unach.edu.ec
mailto:gponce@unach.edu.ec
https://orcid.org/0000-0001-8593-9778
https://orcid.org/0000-0002-9631-5474


L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 60 ~

Cuando una persona (ya sea mujer o varón) no ha contraído matrimonio y muere 
sola, piensan que al más allá necesita entrar acompañada por alguien; entonces, en el rito 
funeral […] colocan en el ataúd a una paloma viva, que asumiría el papel de la esposa o 
esposo en la vida futura (Tuaza Castro, 2017: 80).

1. Margo, Margonis (una introducción)
Hans Mayer en su clásico Historia maldita de la literatura: la mujer, el homosexual, 

el judío (Aussenseiter) arroja luz sobre un pasaje de Ernst Bloch referido al cosmos 
del individuo solitario y atípico. Mayer, quien cimenta su hipótesis sobre una paradoja 
dialéctica: el fracaso de la Ilustración burguesa no significa la bancarrota del pensamiento 
humanista ilustrado, edifica sobre la transgresión de límites un par categorial: marginalidad 
intencional/marginalidad existencial, instrumentos para auscultar tres tipos marginales 
esenciales en la tradición literaria occidental: la femme fatal o no fatal, el sodomita y el 
semita. La distancia conceptual reside en:

El que traspasa unos límites está fuera. Cabría llamarlo titanismo cuando se hace 
voluntariamente al estilo de Prometeo; cuando se sella con la propia sangre como en 
pacto de Fausto con el diablo; cuando se obedece a unas voces como Juana de Arco. Pero, 
¿qué cuando el paso hacia fuera y hacia el otro lado viene impuesto por el nacimiento, el 
linaje, la ascendencia, la peculiaridad anímico-corporal? Entonces, la existencia misma se 
constituye en transgresión de límites (Mayer, 1977: 19).

El autor reclama a Bloch su simpatía con los imaginarios impuestos por la filosofía 
del optimismo social que no reparan en la subjetividad marginada (las canonizaciones 
del colectivo por encima de las del individuo, especie de antropofagia de la periferia), 
instaurados desde Platón a Rousseau, desde Montaigne a Hegel. Para él, incluso, -y es aquí 
donde entra nuestro tipo marginal seleccionado para este estudio: la solterona-, deberían 
establecerse unas «normas directrices de la soledad» (Mayer, 1977: 12), en función de 
que el amnios del límite, con sus discursos y cosmogonías sea francamente respetado por 
los centros hegemónicos.

Sujetémonos a la definición de marginalidad brindada por Jean-Claude Schmitt 
(2012: 247-248), que implica un rango relativamente sensato y transfiere una problemática 
que teóricamente suele constituirse como transitoria. Dicha noción puede bifurcarse en 
la reintegración de ese sujeto social y la consecuente vuelta a la oficialidad o la exclusión 
definitiva y la imantada ruptura de ese sujeto con sus congéneres verdugos o excluidores.

Ahora, ¿por qué hemos de etiquetar al personaje de la solterona en dos relatos de 
tradición oral kichwa de la provincia de Chimborazo, en Ecuador, como una marginada 
intencional desde el paradigma mayeriano? La hipótesis se origina tras la lectura del 
libro La construcción de la comunidad desde los imaginarios indígenas (2017) de Luis 
Alberto Tuaza Castro, quien asume que las comunidades indígenas de los cantones Colta y 
Guamote robustecen mediante la trasmisión de relatos orales un imaginario contracultural, 
suerte de auto-ordenamiento jurídico que descree, por ejemplo, la Ley de Organización 
y Régimen de las Comunas (1937, 2004), promulgada por el Estado ecuatoriano (Tuaza 
Castro, 2017: 23).

Precisamente, la noción de comunidad para los indígenas kichwas de la Sierra 
ecuatoriana se erige como un entramado simbólico que contrataca las prácticas 
globalizantes y que negocia con la sociedad blanco-mestiza y con la abstracción del Estado. 
La comunidad o pueblo de familia (‘ayllu llakta’), que alcanza el estatus de institución 



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 61 ~

paralela a legislación mayoritaria, busca su simiente, como en sus contextos el oikos 
griego y la koinonía hebrea, en patentizar la independencia de su grupo, vale recordar, 
marginado existencial. En consecuencia, formar una alianza matrimonial generalmente a 
los dieciocho años1 supone la consecución y sobrevivencia de esa comunidad en el ethos 
futuro; y es aquí donde nuestra antiheroína quiebra la herencia precolombina del ayllu 
como madre nutricia: apostar conscientemente por no casarse la relaciona, incluso, con lo 
virginal y su apareada lectura bíblica.

Así, el estudio caracteriza las representaciones del personaje de la solterona en 
dos relatos orales -«Kunturmanta rimay» («El cóndor») y «Allkumanta solteramantapish 
rimay» («El perro y la soltera») provenientes de la informante Mama Petrona Tenelema, 
Mama Pitu, y registrados por el propio Tuaza Castro en julio de 2009 en Cicalpito, Colta, 
Ecuador y publicados en 2017 en el texto mencionado-, a partir del tamiz mayeriano, 
aparataje conceptual que posibilita la hermenéutica de un tipo social que a pesar de las 
barreras histórico-geográfico-culturales logra prevalecer intacto, de cierta forma, en su 
condición de anatema.

Mama Pitu2 nació en 1927. Sus padres, de los cuales aprendió a narrar, laboraron en 
la hacienda La Compañía, predio que hasta fines del siglo XIX correspondía a la Compañía 
de Jesús y que tras la Revolución Liberal (1895-1912) pasó a pertenecer al Estado.

2. Presencia del tipo marginal «solterona» en la tradición literaria

Si bien la nuez de nuestro argumento se circunscribe a la tradición oral, la 
construcción de tipos sociales marginados3 toma a la escrita como caldo de cultivo para que 
el personaje se despoje de pieles arquetípicas y arribe a una autonomía en sus posibilidades 
de enunciación. En consecuencia, creemos pertinente, sin ánimos totalizadores, trazar una 
breve cartografía que destaca ciertas asunciones de los imaginarios de la soltera/solterona 
en obras literarias escritas donde su presencia, paradójicamente, se convierte en un centro 
irradiador, ya que muchas de ellas comulgan/ se desprenden/ dialogan o reverencian con/ 
de/ con / a la praxis oral, especie de amnios discursivo donde la solterona se gesta primero 
como tipo social y luego ficcional. Partamos de la dupla madre/no madre (que no estéril, 
pues la soltería, como se ha apuntado, simpatizaría con la marginalidad intencional, 
decisión manifiesta pero corregible, cambiante, y no con la existencial, error trasmitido 
por la herencia, inmutabilidad).

1 Para Zsuzsa Bálint, quien examina las representaciones de la mujer en las narraciones folclóricas 
recogidas en comunidades gitanas de España y Hungría, «las descripciones etnográficas sobre las 
comunidades romaníes advierten de que a una muchacha de dieciocho años que todavía no está casada se 
le puede llamar ya solterona» (2021: 154).

2 «A estos adultos mayores se les conoce como yuyakkuna que significa “los sabios” debido a que en 
quichua no existe el adjetivo viejo o vieja para las personas, y dentro de este grupo se encuentra a las 
mujeres mayores o yuyak mamakuna que son las educadoras de la comunidad» (Campoverde, 2021: 97). 
Mamá Pitu como yuyak mamakuna se convierte en sujeto de trasmisión de un ideal de la vida conyugal 
que resulta en muchos casos discursivo, a pesar de que ostenta una moralidad paralela, no canónica o 
contracultural a la mestiza o estatal.

3 «El marginado es personaje social y literario. Su realidad social se remonta a las capas más bajas de 
la población, los esclavos del Imperio Romano, y permanece dentro del mundo medieval a través de los 
juglares, vagabundos y demás personajes periféricos. El marginado entra, no obstante, dentro de la escena 
literaria por un deseo de representación independiente de un contexto social, que le consagra como un tipo 
definido y autónomo del personaje real e histórico dotado de una existencia particular» (García Varela, 
1994: 276).



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 62 ~

Pascal Lainé conceptúa en su La femme et ses images (1974), que

La solterona pasa a ser una existencia marginal de la misma manera que toda mujer 
que de alguna forma entra en oposición con las reglas del matrimonio y de la maternidad: 
por ejemplo, la madre ilegítima, la prostituta. Una mujer cuya vida es demasiado brillante 
contraviene también lo implícitamente pactado con el hombre que la fuerza a someterse 
(Mayer, 1977: 152).

Desde la instauración del patriarcado normativo en la sociedad de la Edad Moderna 
tardía europea el matrimonio adquiere notoriedad e idealización. Dicho legado presenta 
en el siglo XVIII a una fémina accesoria, vasalla y establecida en cosmos hogareños. En 
su manifestación hasta el siglo XIX, el estereotipo de la solterona, en concreto en Emma 
(1815) y Persuasión (1818) de Jane Austen se manifiesta mediante una evidente señal, 
el discurso. «El propio término spinster demuestra la evolución que sufre su significado: 
desde hilandera hasta el despectivo término de solterona» (Simón Hernández, 2017: 146). 
La solterona descansa, en consecuencia, en un arquetipo del Otro, condenada por sus 
semejantes4.

Sin embargo, la lógica cultural del posmodernismo, alega Ann Wan-lih Chang 
(2015: 44), insta a las escritoras irlandesas contemporáneas (décadas de los 60 a los 90 del 
siglo XX) Mary Lavin, Maeve Kelly, Emma Cooke, Clare Boylan, Jan Kennedy, Mary 
Beckett, Angela Bourke y Claire Keegan a zaherir la aversión hacia la mujer soltera. La 
base semántica de este traspaso de límites no se debe a la naturaleza egoísta imantada 
al estereotipo, sino a una toma de partido que imbrica plena generosidad. Los relatos 
manifiestan una injusticia primordial inseparable del modus social irlandés, por la cual 
las féminas se ven forzadas a confiscar sus propias vidas y requerimientos para ganancia 
de otros, al adjudicarse un papel como madres sociales.

En la tradición francesa Molière instauró en Balzac patrones espirituales precisados 
en la conciencia social que debían derribarse, especialmente en su «La solterona», donde 
el estereotipo se afianza -mujer acompañada de gatos5, bruja en ciernes- como un peligro 
familiar, una quebradura en el sistema de la sociedad tradicionalista acompañada en 
muchos casos de adjetivos ejemplarizantes: aterradora, monstruosa, bestial (Uriarte, 1949: 
108-113), tradición a la que contribuye, además, la pieza dramática Ubú encadenado de 
Alfred Jarry (Durán, 2023: 86-98).

En otra dimensión geopolítica, el articulista cubano José Victoriano Betancourt 
publica en 1846 un alegato de tono ejemplarizante:

La solterona, lectores míos, es una individualidad del sexo femenino, arsenal de 
malos pensamientos, protesta de carne y hueso contra el multiplicaos del Criador, monja 
profesa en la regla de San Abúrreme, veedora perpetua de amantes, valija de chismes, 
archivo de falsos testimonios, tormento de sobrinos y vista del barrio. Mártir de sus 
deseos, es verdugo de todo prójimo casado y por casar, y vive muriendo, que es el peor 
de los vivires (párr. 3).

4 Otro notable acercamiento a Persuasión lo firma Francisco José Cortés Vieco, al notar en el trazado 
del personaje de Anne una parálisis, un viaje de no retorno a la senectud precoz, con su consecuente 
confiscación de la belleza por la cicatriz moral de lo que el ensayista denomina el «no-cuerpo», suerte de 
apuesta psicológica por resistir el eros (Cortés Vieco, 2013: 14-27).

5 El motivo del gato también acompaña a la solterona en el relato «Tríptico zoobotánico con rasgos de 
improbable erudición», incluido en el conjunto Absurdos (1978) de Antonio Di Benedetto (Seifert, 2012: 69).



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 63 ~

Cuvardic García (2008: 43) clasifica a esta literatura costumbrista que norma a los 
tipos sociales como «descaradamente misógina» y practicante de un «sarcasmo cruel»; 
y critica a Betancourt el no sincerarse sobre los ejercicios de patriarcado que estimulan 
la soledad femenina hacia la mitad del siglo XIX insular. Para estas castas forzadas la 
murmuración deviene un ardid compensatorio; la soltería y el tedio consecuentes, junto 
con otras prohibiciones que enfrenta la mujer burguesa y pequeñoburguesa en la praxis 
social pública, poseen su matriz en la propia corriente patriarcal.

La génesis de su tratamiento en la poesía cubana, por otra parte, puede ubicarse en 
«Virgen triste» de Julián del Casal. La increpación del sujeto lírico cuestiona la evasión de 
la joven a una dimensión sin goces humanos: «Nada de la existencia tu ánimo encanta; / 
quien te habla de placeres tus nervios crispa» (Lezama Lima, 1965: 491) y aunque decida 
compararla con seres angelicales, justificando así su negación carnal, Casal instaura en 
esta pieza un continuum temático que recorrerá el siglo XX poético insular: la muerte 
como redentora de la carne sin tocar: «¡Ah! Yo siempre te adoro como un hermano, / no 
sólo porque todo lo juzgas en vano / y la expresión celeste de tu belleza, / sino porque en 
ti veo ya la tristeza / de los seres que deben morir temprano (Lezama Lima, 1965: 492).

Para Julia Kristeva «la marginalidad femenina es de posicionamiento y no de 
esencia» (Horno Delgado, 1993: 53). La predilección de Dulce María Loynaz por un 
catálogo de féminas defectuosas no resulta consecuencia directa de una postura feminista, 
aunque sí femenina. Tanto «Lourdes» como la Antonieta de «Coloquio con la niña que 
no habla» devienen exponentes de una fragilidad interior, relacionada con la herética 
capacidad de soñar que manos expertas deben amputar. La iconoclasia es inevitable: el 
hecho de ser intocadas, in-besadas, les facilita el privilegio de los astros, la soledad de 
la luz absoluta. Pero ¿dónde reside lo marginal?: en la gravidez y la mudez. El beso 
mismo se transforma en entidad sísmica, propugnadora de la mutabilidad funesta hacia lo 
invisible, contrario a la tradición en la literatura folclórica europea del beso como ruptura 
definitiva para alcanzar la felicidad.

Antonieta pinta en su libreta de labores una «inocente primavera / -remotos espejismos 
/ de un imposible mayo-» (Loynaz, 2002: 41). Obedeciendo a la misma coordenada 
creacional, «Cheché (muchacha que hace flores artificiales)»6 logra que la primavera 
florezca como tierra virgen: «En invierno / hace brotar claveles y rosas y azucenas /  
con un poco de goma y unas varas de lienzo» (Loynaz, 2002: 46). La mujer como hacedora 
de flores -de estaciones- no hace sino resemantizar el don bíblico de dar a luz.

En cambio, observemos que Cheché pertenece a la marginalidad intencional de la 
soledad: «Tiene los ojos mansos y la boca sin besos» (Loynaz, 2002: 46) y, sin embargo: 
«Más que un clavel me huele a clavel su inocente clavel de trapo» (Loynaz, 2002: 47). 
En la soledad el hablante lírico halla las claves para alzarse fuera del margen como un 
estandarte de victoria. En definitiva, ser solterona resulta la cualidad inigualable que le 
confiere un carácter enaltecedor.

En tanto, el sujeto lírico de Carilda Oliver Labra, aun cuando tasa temas graves 
deja entrever una tonalidad erotizante. El reino de su solterona, el del silencio, y su oficio 

6 «la autora […] induce un sistema de valores que deconstruye paradigmas y transgrede mecanismos. 
Representa, a esta Cheché, no como una solterona que inspira compasión, sino a un ser creador, se opone con 
ello a las reglas del juego establecidas por ideologemas patriarcales al contrarrestar la imagen tradicional 
(ser que sufre por la carencia de un esposo) con aquella otra, que cuestiona y polemiza los criterios que se 
han manejado sobre los procesos de inmanencia de la mujer» (Núñez García, 2003: 61).



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 64 ~

el tejer de Penélope. El símil expresionista: «y vi su enorme ojera morada que crecía / 
como un mar insondable que vive de mujer» (Oliver Labra, 2002: 120), reforzado por 
sintagmas que designan incompletamiento: «boca seca», «piernas respetadas», «sexo sin 
llover», provocan una solución un tanto feminista para el hecho de entender la posesión 
del macho como propiedad objetual, que inaugura en el texto una axiología interna: «y 
fue tan misterioso mi corazón pequeño / que tuve que ser fuerte para no usar el sueño / de 
regalarle mi hombre en ese anochecer» (Oliver Labra, 2002: 120).

Personificada como refugio para aves e insectos, el personaje en Georgina Herrera 
es sorprendido por la muerte, acto que intuye el fin de la marginación: «Por sus mejillas 
-apretadas rosas / ya para siempre coloreadas de agua-, / a donde no llegara beso, ni mano, 
ni palabra […] dejan sus alas los gorriones lentos» (Yáñez, 2002: 96), mientras que Ángel 
Escobar7 implanta una analogía entre el pathos mortuorio del domingo y su negativa 
al placer sexual: «El bronce de los pechos se ha dormido. […] Pero los brazos pintan 
su vergüenza, y los labios se van ahogando en yeso» (Escobar, 2006: 50-51), así como 
Sergio García Zamora, en un soneto de alto lirismo, resemantiza tres sustantivos bíblicos: 
agua, ceniza y lámpara; en orden de «aconsejar» a la que espera. Tanto la quebradura 
del cántaro (en este sintagma subyace una contralectura, pues el acto de quebrar nutre el 
traspaso de margen, un velo mancillado), como el estatismo perenne del agua en su círculo 
de barro, convierten a la sujeto en «la novia perpetua de la fiebre» (García Zamora, 2010: 
40). Dicha mirada coincide con las anteriores en conceptuar la soltería como un acto 
circular, trágico en su esencia: «Mas no vale consuelo ni reproche: / todas las noches son 
la misma noche, / todas guardan el signo de tu entrega» (García Zamora, 2010: 40).

Cabría, aunque no se represente en plenitud a una solterona, sino a su enemiga 
dialéctica: el ama de casa, detenernos en un texto perteneciente a Alberto Acosta-Pérez. 
Tres márgenes se inauguran con la enunciación, la tarde, muerte si se quiere de la luz, 
tregua imprecisa sin identidad o temporalidad definidas; la cocina, que en el poema 
devendrá laberinto cretense para la anti-femme fatale y el acto de cercenar un pescado, 
que le provee el contacto con la sangre y le adjudica una esencia efímera de carnicera8, 
tipo marginal. Paradoja semántica, el ama de casa pulsa su lamentación al reconocer el 
abandono del cual es objeto y reprende al marido: «por qué durante el desayuno ocultabas 
la / incomunicación / igual que un herpes o una mancha» (Acosta-Pérez, 2011: 126). La 
metaficción resulta un subtema provechoso para el sujeto lírico, pues como caja china 
decide encajar la escena a través de las escrituras embestidas, sucedáneos del arte perdido 
de la conversación. Notemos cómo se construye una escena en la memoria, donde la 
negación sexual deviene protagonista:

Pretendí que me dijeras esas palabras que no están en el
diccionario

7 Consúltese López Yera (2014). Para la autora el tipo marginal se enuncia en la poesía de Escobar 
mediante antípodas, por un lado, como infeliz, poco agraciada y negadora de su «deber ser femenino» 
(López Yera, 2017: 126); por otro, especialmente en la pieza «Electra», emancipada, consciente y en paz 
con su asunción: «una solterona responsable de su estatus, cuya condición es escogida y no impuesta por la 
sociedad» (López Yera, 2017: 127).

8 «Desde la alta Edad Media ya pesaban sobre diversas actividades ciertos “tabúes”, que subsisten tras 
el Año mil, pero cargándose de contenidos sociales nuevos. En el amplio abanico abierto de los oficios 
urbanos, ciertas actividades se juzgan deshonestas (mercimonia inhonesta), aun cuando concretamente 
desempeñen un lugar esencial en la economía urbana. Ello ocurre con las profesiones de carnicero, de 
descuartizador, de verdugo, que ponen al operario en contacto con la sangre» (Schmitt, 2012: 251).



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 65 ~

y que tienen un significado que se agota sólo en otro
cuerpo.
Pero me mirabas definitivamente extraño, lo mismo que a una pared,
o a un anciano que se lanza desde el puente sin una
despedida. (Acosta-Pérez, 2011: 126)

Tener sexo implica traspasar un margen y fundirse en un límite plural. El ama 
de casa se trasmuta en una forzada solterona, en «un libro jamás leído» (Acosta-Pérez, 
2011: 126), pues ha descubierto poemas del esposo dedicados a adolescentes musculosos, 
donde echa a andar, bíblicamente, de una Sodoma personal, sin volver el rostro, pues ella 
es la maldición que se debe evitar para no convertirse en sal de cocina común.

La madre, variante de la casada al decir de Jill Savitt, alcanza cierta respetabilidad 
en la narrativa latinoamericana del siglo XX escrita por hombres. Su némesis, la 
solterona, se atreve a confiscar su rol natural y adquiere un matiz asexual, poco atractiva, 
andrógina o lésbica. Se convierte, por tanto, en un oscuro objeto del rechazo «Because 
she didn’t choose her role, she is usually characterized by extreme passivity. She may 
manifest great religiousity or piety, but not spirituality» (Savitt, 1982: párr. 8). En tanto, 
para López Yera (2014: 58) la rígida iconografía de las representaciones de la mujer 
célibe en esta tradición narrativa escrita por hombres (asexuada, quejosa o afectuosa, 
inicua o maternal) se infringe en la escritura femenina, donde el arquetipo puede de 
cierta forma sostener una conexión con la carnalidad, así como no desear hijos y abrazar 
la independencia económica.

En la literatura argentina puede mencionarse la novela Ceremonia secreta (1960) 
de Marco Denevi, donde la Srta. Leonides Arrufat, soltera canónica, y Cecilia Engelhard, 
muchacha que padece un trastorno mental, dialogan en un tranvía, una iglesia y un 
cementerio de Buenos Aires. Lo siniestro de las escenas radica en que ambas, al parecer, 
se estaban esperando. La primera estigmatiza su condición tras la muerte en un accidente 
automovilístico de sus padres y hermano; sin embargo, anhela proteger a alguien; la 
segunda, alienada, busca a una madre ideal que toma cuerpo en la solterona (Gotschlich, 
1989: 87-101). Curiosamente el arquetipo llega al teatro chileno en 1961 con Enrique 
Noisvander y su Historia de los corazones solitarios (Noisvander, 1985: 130-135), donde 
dos personajes: Solterón y Solterona se convierten en anti-Romeo y anti-Julieta, quienes 
a pesar de su supuesta atracción nunca logran comunicarse, pues la soledad irónicamente 
los sigue nutriendo. En la misma línea, puede sugerirse la pieza dramática Para navidad 
te vendremos a buscar del brasileño Naum Alves de Souza (1979) o el relato «Orquesta 
de señoritas» de la puertorriqueña Rubis Camacho (2022: 66-68).

Al evaluar la producción periodística y literaria de Josué Quesada, Evaristo 
Carriego y Alfonsina Storni, Diz argumenta que en ella se explaya un prejuicio que nutre 
el imaginario social de principios de siglo: la correspondencia de contigüidad mujer-
madre. Por elección u obligación, la solterona robustece la semántica de la incautación de 
lo femenino. «Y las mujeres no madres / esposas causan un rechazo social manejado desde 
una ideología patriarcal que intenta sostener el modelo de familia nuclear que coloca a la 
mujer en el ámbito doméstico» (2000: 3).

Por su parte, la novela de Alicia Dujovne Ortiz, El agujero en la tierra (1983), 
canaliza no solo una confusa historia individual, sino una alegoría de Argentina mediante 
el absurdo de una solterona que se enamora de un árbol. Concretamente, este es derribado 
por una compañía de electricidad y sustituido por su homólogo muerto/domesticado: el 
poste. Dicho traspaso, realismo mágico por medio o metáfora del exilio, le provee a Ortiz 



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 66 ~

de un andamiaje político que busca la reflexión sobre la pérdida de la raigambre (notemos 
aquí que la soltera puede ser vista como un sujeto sin patria) (Glickman, 2000: 383-384).

En México puede destacarse el cuento «Al roce de la sombra» de Guadalupe Dueñas 
(1958). Aquí una soltería plural (un grupo de muchachas se atrinchera en el arquetipo) 
enfrenta un suicidio como castigo a su resistencia. Asimismo, la novela Polvos de arroz 
de Sergio Galindo (2012), cuya edición príncipe data de 1958, instaura a su protagonista 
-Camerina Rabasa9- en un mal desiderátum: el arroz de los recién casados nunca caerá sobre 
ella; o Alberto Bonifaz Nuño en su relato «La Solterona» (1959, 1-146) quien metaforiza 
a su Florina a través de dos actos de autodestrucción: la piromanía y el enterramiento. Por 
su parte, Rosario Castellanos en su novela Rito de iniciación (1997) obliga a su personaje 
Beatriz a abandonar su locus de provincia donde se condena la soltería, mientras que Cecilia 
se niega a prolongar el estándar de la «soltería como oficio» (Bustamante, 2007: 94).

Así, en dos novelas de Aline Pettersson: Sombra ella misma (1986) y Querida 
familia (1993) dos mujeres maduras: Adelina (solterona de poco más de sesenta años que 
reflexiona a manera de monólogo interior momentos previos a su suicidio) y Sara (de más 
de setenta años, quien se cuestiona en un discurso irresistible y perpetuo), respectivamente, 
están rubricadas por la rebeldía (Prado, 2017: 53).

María Luisa Bombal en La última niebla (1934) radiografía a la sociedad chilena 
a partir de su reprobación de la soltería (Domínguez Miranda, 2013: 34). No obstante, 
la soltera puede regocijarse en alcanzar más derechos que la casada, pues su estatus 
se equipara al del hombre, en cuanto a su posibilidad de pactar libremente10, concluye 
Mousa Abd El Azeem (2017: 214-238) al examinar la identidad femenina en Cuentos de 
Eva Luna de Isabel Allende. En tanto, el personaje de Amalia en La mujer de Sal (1967), 
novela de María Elena Gertner, manifiesta una anomalía o deconstrucción del arquetipo, 
al unir soledad con ninfomanía. Justo ahí reside la inversión o contrasentido: cuando la 
restricción carnal se transforma en su antípoda (Valderrama, 2021: 37).

En el plano español se destacan dos novelas de Benito Pérez Galdós -El doctor 
Centeno (1883) y Tormento (1884)-; en ellas la fealdad y la beatería, respectivamente, 
se erigen como una insurrección contra las escasas expectaciones sociales de la mujer 
solterona en este siglo (Miller, 2020: 39). Así también, el relato «La solterona», incluido 
en el libro Todo amor: cuentos de Regina Alcaide de Zafra (1913). Doña Teodolinda, en 
un ultimátum con tintes de patetismo, decide pronta a la muerte escribirles a sus antiguos 
pretendientes sendas cartas; pero ninguno llega a tiempo (Berbel, 2017: 56). Asimismo, 
al evaluar Nada (1945) y el cuento «Un noviazgo», incluido en el volumen La llamada 
(1954) de Carmen Laforet, Entre visillos (1958) de Carmen Martín Gaite, y The Lonely 
Passion of Judith Hearne (1955) de Brian Moore, Barros del Río (1999: 6) determina que 
la solterona debe ajustarse a la ensoñación y a la demencia en última instancia, pues tanto 
en la geografía literaria irlandesa como española, dichas piezas manifiestan una etapa 
donde el personaje sigue estacionándose en el límite social.

9 «Camerina vive en la fantasía. Espera, a sus setenta años, con sus noventa y tantos kilos de carne y 
desventura, el amor que nunca cosechó. Santa, mártir, castrada, inocente» (Ruiz, 1986: 87).

10 «Tal es el caso de las heroínas de María Luisa Bombal, de las protagonistas de Norah Lange o de las 
muchas heroínas que han aparecido en la reciente onda del feminismo literario. Además, en estos ejemplos 
se subraya el aislamiento sexual de la heroína, de manera que predominan ancianas o niñas, viudas o 
solteras, o casadas siempre carentes de placer sexual o de hijos. Así, en lugar de reducirse a un objeto dentro 
del discurso del otro (del marido, del hijo o del padre), las protagonistas de Bombal, Lange y Parra eluden 
el compromiso erótico para proteger su libertad» (Masiello, 1985: 814).



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 67 ~

El propio Lorca ofrece una vuelta de tuerca al arquetipo de la solterona en su 
pieza Doña Rosita la soltera, o El lenguaje de las flores (1935). Tanto lo siniestro de su 
condición como su negativa grotesca resultan conmovedores para el dramaturgo como 
una metonimia de la Granada decimonónica puesta bajo la lupa axiológica: «drama de la 
cursilería española, de la mojigatería española, del ansia de gozar que las mujeres han de 
reprimir por fuerza en lo más hondo de su entraña enfebrecida» (García Lorca, 1989: 667-
668). Inversión de la Eva (recordemos que la obra lleva por subtítulo: «Poema granadino 
del novecientos, dividido en varios jardines, con escenas de canto y baile»), Doña Rosita11 
se debate en una topofilia12 que transita –¿evoluciona?¿– del invernadero (castración, 
domesticación, encarcelación) al jardín universal -el Sitio para la maternidad-, el espacio 
feliz de Bachelard. Además, no debe soslayarse que su presencia en el cine español forma 
parte de una peligrosa trinidad: la perfecta esposa-la esposa insatisfecha-la solterona 
(Molina, 2022: 211), conducidas por el deseo edípico, es decir, ninguna puede librarse 
de su yo futuro. Por último, el arquetipo se ha representado, incluso, en la literatura 
camerunesa en lengua española, específicamente en la novela Criada en el paraíso (2014) 
escrita por Germain Metanmo, a través de su contacto con la infertilidad (otra tipología de 
la marginalidad existencial) (Issa, 2022: 279).

3. Representaciones de la solterona en relatos orales

Gunnar W. Knutsen (2012: 77-78), quien examina los relatos contados en los 
procesos de superstición de la Inquisición española, da fe de que el 15 de octubre de 
1644 moría la valenciana Juana Mata en el Hospital de Nuestra Señora de gracia en 
Zaragoza, «muger escandalosa y hechizera» e «incorrigible», al decir de los inquisidores. 
Se especula que alcanzó 74 años y que fue procesada por la Inquisición por lo menos en 
cuatro ocasiones, además de desterrada por la real Audiencia de Valencia y encarcelada en 
la casa de la galera. Su condición de solterona, mendiga y sin profesión la instaura para la 
época, sin dudas, en el universo criminal.

En tanto, las morfologías del género trasmitidas a través del refranero popular 
español y relacionadas con la soltería, la viudez o la ancianidad constatan un tejido 
normativo que polariza -sataniza más bien- la circunstancia de la infertilidad o el 
pánico a la libertad. La edad pende como espada de Damocles para la mujer que aún 
no contrae matrimonio. Hijas de la periferia, el refranero no las perdona. Fernández 
Poncela alerta sobre aquellos de tono satírico referentes a los impulsos sexuales de 
estas mujeres13, su aparente hosquedad social, y otros que, contrariamente, legitiman 
una conciencia colectiva hacia el beneficio del matrimonio como acto de plenitud; por 

11 «La preocupación lorquiana hacia personajes como “Dª Rosita”, que consideramos como la 
culminación del estereotipo femenino, había perdurado hasta la época del poeta y venía de una larga y 
execrable tradición ochocentista que convertía a la “solterona” en un “mal engendro”» (Plaza, 2011: 232).

12 «En efecto, sólo queremos examinar imágenes muy sencillas, las imágenes del espacio feliz. Nuestras 
encuestas merecerían, en esta orientación, el nombre de topofilia. Aspiran a determinar el valor humano 
de los espacios de posesión, de los espacios defendidos contra fuerzas adversas, de los espacios amados» 
(Bachelard, 2000: 22).

13 A propósito, Margarita González Andújar se aproxima a un género de repertorio narrativo femenino 
poco común protagonizado por narradoras de La Manchuela (comarca situada entre el sureste de Cuenca y 
el noreste de Albacete), compuesto por relatos a manera de llanos juegos de palabras hasta otros de carácter 
sexual abierto o grosero. Lo curioso resulta en que dichas historias no podían ser contadas delante de una 
soltera (González Andújar, 2017: 31).



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 68 ~

ejemplo: «Quedarse compuesta y sin novio» y «Mujer sin varón y navío sin timón, nada 
son»14 (1994: 95).

En tanto, Diana Cecilia Kobel (2021) observa la penetración de los relatos 
pertenecientes a la cultura popular del Siglo de Oro en el Tesoro de Covarrubias. Aquí ocurre 
no solo una consolidación de la praxis teatral española que emplea las formas originales 
de la vida cotidiana como madre nutricia, sino de los discursos axiológicos atados a lo  
proverbial. Si bien Covarrubias insertó estas composiciones orales en el diccionario sin 
orden aparente, se puede constatar su función comunicativa: «Un judío que hablaba / con su 
hijo y le decía: / “A bien te salgan, hijo, / tus abarraganadas”» (66). Este fragmento de diálogo 
se interpreta de la siguiente manera: «estando medroso no le sucediese alguna desgracia, 
por ser tan arriscado; y añaden al dicho, para declararlo, esto que se sigue: ‘El toro estaba 
muerto, y él hacíale alcocarras con el capirote, desde las ventanas’ (s. v. barragán)» (66).

Solo mediante la definición de barragán (apelativo peyorativo) puede añadirse 
claridad a la interpretación del fragmento: «vale tanto como mozo soltero, valiente y 
arriscado […] Las leyes de partida llaman barragán al mozo soltero, y barragana a la 
moza soltera su amiga» (67). Discretamente, entonces, se revela una actuación de nuestro 
tipo social marginal bajo lupa que pretende alejarse de su condición tras el viaje: soltera-
concubina o solera-amancebada, ambos actos de naturaleza ilícita.

De soltería y zarandeo hablan las letrillas acompañantes de las danzas procesionales 
de origen arcaico y que se practican en la actualidad en ciertas poblaciones de La Rioja. Su 
estructura musical básica está compuesta por un ámbito tonal reducido y reproducciones 
de frases musicales o letrillas interpretadas por los danzantes durante los ensayos. Por 
ejemplo, destaquemos una composición titulada «La red», donde la soltería se asume 
con evidente picardía, lejana a la noción de lo prohibido: «Tiéndeme la red, morena y 
morenita, / tiéndeme la red, morena y morená, / soy soltera, soy soltera, vivo en Aguilar 
/ soy zarandera y me quiero zarandear» (Asensio García y Asensio Jiménez, 2017: 375).

Desde la perspectiva de Montes Nogales (2013: 358-359) los roles de los personajes 
femeninos en la literatura tradicional africana occidental, especialmente en la poesía oral 
soninké, las canciones de cuna y los cantos de circuncisión y nupciales, entronizan a 
las madres y rechazan a las madrastras. En el caso de la joven, personaje leitmotiv en 
estas expresiones, es mirada a través de un catalejo dual: por una parte, se alaban ciertas 
cualidades, por otra, se reprochan rigurosamente sus defectos. Los cantos nupciales 
reproducen un imaginario aleccionador y tienen a la soltera como escucha ideal, ya que 
la obediencia, la mesura, la buena convivencia, la pulcritud y la medida se elevan como 
pilares para la consecución de la concordia con su futuro esposo en el espacio doméstico.

Solapado o explícito, el tejido moral entrevisto en la narrativa oral libia traducida 
por Ester Panetta, en especial la pieza número XIV «Hikayat mta el-gul», «El cuento 
del ogro», canoniza el sometimiento y respeto al macho. Un desvío de este centro 
supondría para la mujer penas severas, como la proscripción social o el divorcio. En 
consecuencia, en las féminas no reside poder alguno, menos aun si dicho poder proviene 
de la insubordinación al patriarca. La historia describe la unión de una mujer con un 

14 Argumenta José Manuel Pedrosa Bartolomé (2021: 225) que el fabliau francés del siglo XIII Du 
chevalier qui fist les cons parler toma como base a un relato folclórico internacional numerado con el 1391 
en el catálogo ATU. El autor estudia varias versiones orales de la misma pieza, registradas en castellano y 
en gallego en las postrimerías del siglo XX. Dentro de los resortes poéticos, ideológicos y éticos, se presta 
especial atención a los imaginarios de la misoginia, donde el arquetipo de la soltera guapa sufre un proceso 
de capitalización.



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 69 ~

ogro, personaje maravilloso denominado gul en el folklore libio, un ejemplar cimero 
del marido ideal (djinn). La nula posibilidad de la soltería para la mujer la constriñe 
a ejercerse en el plano doméstico como dócil, estoica y al servicio de los antojos del 
gul, por lo que no cabe duda alguna de que estas narraciones enclaustran o mutilan todo 
acercamiento a la libertad individual de la mujer soltera. No obstante, casada inclusive, si 
la chica incumple normativas o cercos sociales atrae la muerte sobre sí, como ocurre en 
el relato (Schenone, 2010: 37-38). Resulta tan determinante esta caverna platónica que en 
la sociedad libia una mujer soltera es estigmatizada como incompleta o vulnerable, a tal 
punto de soportar abuso doméstico o infelicidad de diversa índole. Ir contra la corriente, 
ejercicio de autoaniquilación, ha ponderado rupturas sociales e individuales; no obstante, 
«Una joven decidió quedarse soltera después de haber cuidado a su padre durante mucho 
tiempo» (Schenone, 2010: 55).

Mediante la rescritura de un clásico, «Caperucita Roja», al decir de Mercedes 
Pullman (2013: 117-118) acomodado al lector infantojuvenil victoriano del siglo XIX por 
los hermanos Grimm, la heroína trocó toda marca de erotismo que alcanzó en la tradición 
francesa por la castidad (¿la soltería?) más elevada. Debemos esperar hasta las primeras 
décadas del XX para que este personaje se levante y ande hacia lo terreno mediante la 
adaptación animada de Tex Avery, por lo que deviene manifestación de la doctrina de la 
mujer adulta, solidaria con la representación de un tipo social en apogeo: la mujer soltera.

En la misma línea, Vicenta Garrido (2019) radiografía las relaciones incestuosas 
en los relatos de Perrault y de Madame d’Aulnoy, y su posible inclinación hacia los 
presupuestos del movimiento de reivindicación femenina del Preciosismo. En «Le 
mouton» («La oveja») de Madame d’Aulnoy, por ejemplo, se verifica un alejamiento del 
texto folclórico, cuando Maravillosa, la protagonista, encuentra muerto a su prometido 
que se ha transformado en animal. El raro y nefasto desenlace responde a un apetito 
incestuoso del padre. Garrido subraya que en la sociedad reflejada en estas piezas narrativas 
las féminas solteras tienen prohibido liderar o reinar, inclusive las descendientes de los 
monarcas (383-384).

Otra curiosidad la suministra Marina Sanfilippo (2017) tras el examen de los cuatro 
volúmenes de las Fiabe, novelle e racconti popolari siciliani (1875) y Fiabe e leggende 
popolari siciliane (1888) de Giuseppe Pitrè. En las compilaciones aparece el sintagma 
‘monaca di casa’ (2017: 86), para la sociedad siciliana de la época, mujeres que asumían 
su papel de monjas terciarias o simplemente solteras dedicadas al cuidado de las iglesias.

Mientras, Claudia Carranza (2011) analiza el cuento Un destripador de antaño 
(¿1900?) de Emilia Pardo Bazán. Su tesis se enmarca en que los tipos sociales, así como 
los motivos y argumentos derivados de la oralidad no solo fungen como hipotextos15para 
la propia historia, sino que esta emula el cronotopo y el ethos de la literatura de tradición 
oral. La propia Bazán lo confiesa:

La leyenda del «destripador», asesino medio sabio y medio brujo, es muy antigua en mi 
tierra. La oí en tiernos años, susurrada o salmodiada en terroríficas estrofas, quizá al borde 
de mi cuna, por la vieja criada, quizá en la cocina aldeana, en la tertulia de los gañanes, que 
la comentaban con estremecimientos de temor o risotadas oscuras (2011: 67).

15 «el cuarto tipo de transtextualidad […]. Se trata de lo que yo rebautizo de ahora en adelante 
hipertextualidad. Entiendo por ello toda relación que une un texto B (que llamaré hipertexto) a un texto 
anterior A (al que llamaré hipotexto) en el que se injerta de una manera que no es la del comentario» 
(Genette, 1989: 14).



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 70 ~

Aquí se narra la historia de Minia, quien tras el deceso de sus progenitores queda 
bajo la tutela de sus tíos, antagonistas clásicos. El tono para la caracterización de estos 
villanos sin dudas iguala al del folclor, pues su cualidad de soltera les provee de un 
ingrediente que los insta a asesinarla, para ofrecerle su grasa a don Custodio -notemos la 
resemantización del nombre-, el boticario. Un matiz erótico y virginal se desentraña en 
esta mitología: la medicina de Custodio proviene, entre otros componentes maravillosos, 
de la grasa de jóvenes célibes (recordemos el destino de las vestales en la Grecia antigua). 
En esencia, una chica «soltera, rojiña, que ya esté en sazón de poder casar» (2011: 63). 
Asimismo, el cuerpo del deseo en «El cuento de Mariquita triqui traca» es una soltera 
utilizada por su padre para aleccionar al cura16 del pueblo (Bautista, 2020: 91).

Cristina Segura parte del sintagma «modelo desautorizador» para caracterizar el 
andamiaje moralizante de los cuentos orales infantiles que afianza conductas patriarcales: 
«En ellos se refuerza el modelo masculino, todas las mujeres se casan con un Príncipe,17 
su Príncipe, y lo consiguen siendo obedientes, sumisas, alegres y trabajadoras. Todas 
estas cualidades las convierten en bellas» (2014: 239).

4. La solterona en el imaginario kichwa ecuatoriano: dos relatos orales

Si bien ciertos autores18 se han acercado en el entorno académico ecuatoriano a las 
problemáticas de la literatura de tradición oral, la proveniente del kichwa continúa siendo 
francamente desconocida -marginal en sí misma-, pues dicha lengua enfrenta una violenta 
diglosia en las comunidades de la sierra andina, donde el español atrapa todo el prestigio 
lingüístico.

Una obra literaria puede llegar a ser «marginal» por diversos motivos, entre ellos: por 
su forma de transmisión -como puede ser el caso de la literatura oral19 o popular-, pero 
también por haberse producido en lenguas que no son de las culturas dominantes, es decir, 
en lenguas minoritarias (Sánchez-Pérez, 2015: 292).

16 «Tampoco son pocas las historias que retratan relaciones de padres [sacerdotes] con mujeres casadas 
o solteras donde la mujer termina mal (como, por ejemplo, la historia de la “Mula sin cabeza”, que sería 
una maldición sobre la mujer que se relacionó con un sacerdote, o sobre la hija de esta relación)», apunta 
Costa Almeida (2010: 96).

17 Por ejemplo, en un cuento maravilloso titulado «El cazador» y recogido por Nieves Gómez López 
(1998: 150-151) en el poniente de Almería, la soltera hija del rey no escapa de lo trágico de su condición: 
ser la presa de una serpiente de siete cabezas.

18 Consúltese: González y Rodríguez (2000: 40-44), Pérez (2001), Moya (2006; 2009), Espino Relucé 
(2010: 195-225), Morote Magán (2010), Mendizábal (2012: 93-101), Franco (2014: 229-239), Pabón 
(2016: 95-113), Quishpe Lema (2021: 1141-1152), Oviedo, Solórzano y López (2023: 2495-2516), López 
Bueno (2024: 52-65).

19 Alba Moya (2006), al realizar una hermenéutica de los significados etimológicos y culturológicos 
avizora un desencuentro entre las voces que componen el sintagma literatura oral: «Literatura viene de letra 
y se refiere a la escritura y oral se deriva de voz y se refiere a lo que se transmite verbalmente» (2006: 9). 
La reflexión se complejiza: la literatura sería un producto de las élites históricas cercada por preceptivas 
y normativas excluyentes de los discursos orales, por lo que el sintagma en cuestión conformaría una 
perfecta paradoja conceptual. La oralidad, por tanto, no entraría en la neblinosa categoría de lo culto, a tal 
punto de que Moya propone un nuevo término que sustituiría al anacronismo mencionado y es este: arte 
oral. En las culturas orales hay un modo propio de entender las palabras y de preservar los mensajes en la 
memoria. Además, el sentido mismo de las palabras es distinto. En las culturas orales a éstas se les confiere 
un poder real, un poder útil y transformador. Como las palabras solo cuentan con el sonido, la única forma 
de preservar el conocimiento es transmitiéndole a otro, es decir, comunicándole (2006: 10).



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 71 ~

Un vaso comunicante que transita literaturas orales distantes reside en la mixtura 
de tópicos folklóricos de raigambre universal con motivos y hechos conectados con 
imaginarios del cosmos cultural arcaico propio de cada grupo étnico, como sucede con 
gitanos (Bálint, 2021: 147-171) o indígenas kichwa ecuatorianos. Producto de esta 
composición surgen narraciones -como las dos bajo análisis- de espinosa clasificación 
en el catálogo tipológico de Aarne-Thompson-Uther; lo que sí puede afirmarse que 
la solterona se establece como motivo en ambos (Declerck, Koštová y Schäfer  
(2017: 1-4).

4.1. Relatos sobre la vida conyugal
Tuaza (2017: 22) alerta sobre la semántica del verbo oír en las comunidades 

kichwas, receptor ideal de estas expresiones. Mama Pitu inicia cada narración con la frase 
«kunankamami kaytakauyachunkuna parlani», «hasta hoy cuento este relato para que 
me oigan», pues la función pedagógica prevalece sobre la estética en el sentido de que lo 
escuchado debe traducirse en praxis social, sobre todo para parejas jóvenes.

El argumento de «Kunturmanta rimay» («El cóndor»)20 puede enunciarse de la 
siguiente manera: una solterona resistida por todos los medios a contraer matrimonio cae en 
la trampa del cóndor, quien transformado en hombre la seduce con propiedades y ganado, 
aunque le advierte que su madre aún vive. Tras una semana el cóndor visita nuevamente 
a la solterona en casa de sus padres, estos le preguntan si conoce de tejidos, especie de 
prueba de fuego para el futuro cónyuge. El cóndor afirma y retorna a la semana con un 
costal de telas vistosas que le proveen no solo de la aceptación de sus futuros suegros, 
sino de llevarse consigo a la esposa en potencia y a su hermana menor. La solterona 
prepara carne de borrego para la travesía y después de un día de camino el cóndor se harta 
y toma una siesta, pero su naturaleza humana reposa durante el sueño y las hermanas 
perciben su animalidad en la forma de roncar. La solterona lo despierta y le pregunta que 
cuánta distancia les queda por recorrer; el cóndor le indica que faltan cuatro cerros, pero 
que no se preocupe. Con la condición de que cierren sus ojos durante la travesía, ata a las 
hermanas a sus espaldas y en ese instante se transforma en ave. Al arribar al filo de una 
montaña inaccesible para los hombres el cóndor les muestra su guarida, de la cual sale 
imperiosamente la madre pidiendo de comer. El cóndor comparte con ella otra porción 
de borrego y sale enseguida a buscar a sus parientes para el supuesto acto de nupcias. En 
la tarde arriban once cóndores, quienes asesinan a la solterona, comen su carne y dejan 
solo los huesos de la rodilla al cóndor y su madre. La hermana, quien había presenciado 
la matanza, teme convertirse en la próxima víctima y solicita la ayuda de unos vaqueros 
que pasaban por el camino, quienes se compadecen y la rescatan amarrando una soga 
a uno de sus caballos. Sin embargo, los cóndores le dan alcance y si bien los vaqueros 
mostraron resistencia no pudieron evitar que mataran a la hermana menor y consumieran 
su carne. Solo unas pocas gotas de sangre quedaron en la llanura. Al pasar un viajero, 
de las gotas brota una voz que le solicita avisar a sus padres para que sean recogidas en 

20 Reparemos en la enunciación de la pieza narrativa: «Ñawpa punchakunaka, shuk karu llaktapika, shuk 
pukushka kuytsami kawsashka nin. Payka mana pita sawarishka nin. “Atatay, askutaka, yankataka nishari, 
atatay yanka ashkutaka nishari” nishpaka, manatak arinishkachu nin.» (Tuaza, 2017: 51) o «Hace mucho 
tiempo, en un pueblo lejano, vivía una solterona que no quería casarse ni comprometerse con nadie. “Atatay 
al perro, atatay a ese pobrete, atatay a esos perros”, decía a cualquiera que quería enamorarla» (Tuaza, 
2017: 61). Definitivamente una tragicidad aquí se vislumbra, la negación atrae a la solterona al límite de su 
comuna, a una especie de orfandad social no amparada por el ethos matrimonial.



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 72 ~

una olla. Tras la noticia los padres viajan con la olla al lugar, acopian la sangre y de ella 
brota la hermana pequeña. Años después, cuando esta llega a la pubertad el cóndor vuelve 
transformado a cortejarla; pero la comunidad está avisada y le prepara una trampa: fingen 
un casamiento con banquete incluido, lo emborrachan y acuestan dentro de una casa de 
paja, a la cual la misma novia prende fuego. Finalmente, constatan que en las cenizas solo 
quedan plumas, lo entierran y la soltera alcanza su salvación.

Partamos de la clásica postura de Vladimir Propp (1981: 183): si bien su 
concepción de invariante se establece en la estructura y composición del relato, «resulta 
que tanto el argumento como las motivaciones constituyen en realidad los elementos, 
cambiantes, variables, del cuento». Nuestro examen parte de que la pieza en cuestión no 
es sino variación de un complejo hipotexto que alcanza capas de representación según la 
región desde donde se exprese, así como de las intencionalidades comunicativas de los 
sujetos narradores.

Ernesto Laclau y Mouffe Chantal (1987: 193) denominan «puntos nodales» al 
tejido polisémico que desarticula una estructura discursiva, que a su vez instaura un 
espacio simbólico en toda construcción social.

La sociedad no consigue nunca ser idéntica a sí misma, porque todo punto nodal 
se constituye en el interior de una intertextualidad que lo desborda. La práctica de la 
articulación consiste, por tanto, en la construcción de puntos nodales que fijan parcialmente 
el sentido; y el carácter parcial de esa fijación procede de la apertura de lo social, resultante 
a su vez del constante desbordamiento de todo discurso por la infinitud del campo de la 
discursividad.

En consecuencia, la relación cóndor-solterona del relato kichwa, a pesar de que 
se trasmuta en cóndor-amante en la adaptación de José María Arguedas (1986); o en 
cóndor-joven pastora en el relato recogido por Johnny Payne (2003) -ambos en Perú-; o 
en cóndor-pastora en una leyenda de la región de Atacama en Chile (Recabarren, 2004); 
o en cóndor-muchacha en un relato oral aymara en Bolivia (Jemio, 2005); así como en 
sendos cuentos -«De la joven y el cóndor» y «Del cóndor y del picaflor»- recopilados 
y traducidos del quechua al español por Donato Gómez Bacarresa (Hernández, 2018: 
202), también en la geografía boliviana; puede catalogarse como punto nodal en una 
estructura simbólica poliédrica que tiene como meta educar a la joven soltera sobre sus 
roles en la comunidad.

Todo parte de que el compromiso matrimonial debe adoptar valor de relación 
vital, como el cóndor mismo, que escoge solo una pareja a lo largo de su existencia. 
En todas estas latitudes las féminas deben escoltar a sus parejas a donde vayan a 
trabajar, por muy distante que se encuentren del núcleo materno. Así, las intenciones 
engañosas del ave descomunal hacia la soltera-muchacha-joven-pastora de los 
relatos antedichos, su rapto o viaje a una tierra hostil, sin comunidad alguna, la 
matanza o huida de la joven y la multiplicidad de soluciones a la historia dialogan 
con las disímiles realidades que los grupos oyentes protagonizan: migración, trabajo 
conjunto (minga), matrimonios no consensuados e imaginarios erótico-reproductivos 
(Hernández, 2018: 206).

Valdría la pena hacer un alto en la dualidad simbólica crudo-cocido desde el 
notable ensayo de Claude Lévi-Strauss (2002). Fijémonos en los motivos de la carne 
cocida en el relato: la solterona antes de marcharse de su ayllu cuece carne de borrego que 
lleva consigo incluso al punto más lejano de la humanidad, donde se revela la bestialidad 



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 73 ~

de su pretendiente (no olvidar que la madre21 del cóndor también se alimenta de ella). 
Lévi-Strauss iguala el acto de cocción con entramados / tejidos de la cultura, donde la 
naturaleza domada por el fuego se ablanda (es decir, se deconstruye, domestica, entiende, 
lee, posee):

El eje que une lo crudo y lo cocido es característico de la cultura; el que une lo crudo y 
lo podrido, de la naturaleza, puesto que la cocción causa la transformación cultural de lo 
crudo, como la putrefacción lo transforma naturalmente (2002: 146).

Ahora, la olla como concha de Venus permite el renacer de la hermana menor 
(soltera en todo el relato), desde unas pocas gotas de sangre. La cocción se entronca 
aquí como la acción universal de la creación, donde el fuego (no olvidemos al Prometeo 
de Hans Mayer, marginado intencional) interviene desde su divinidad confiscada22. Vale 
destacar que en la mayoría de las variaciones de este relato el cóndor lleva a los suyos carne 
cruda, incluso obliga a la soltera a ingerirla, por lo cual en uno de ellos -el proveniente 
de una leyenda atacameña- de la olla no brota la soltera renacida sino un cóndor hembra, 
auténtico y alejado de toda instancia de amaestramiento.

El relato kichwa termina con un banquete para el paripé del casamiento. Sin 
ambages, la cultura aprehende sus dimensiones axiológicas en muchos casos desde 
episodios de violencia. El cóndor -inversión del ave patriótica y soberana del aire- aquí 
se erige desde la posición del maltratador-cazador que termina siendo presa de su propio 
botín. En su lógica, el hombre-cóndor disfruta de lo cocido, pero sus congéneres devoran 
crudas a las hermanas, en un afincamiento de lo barbárico sobre lo civil (lo comunitario).

A diferencia de los relatos de la región andina de la provincia de Jujuy, en el 
extremo noreste de Argentina, donde la solterona -denominada mulánima23- es condenada 
a penar en un limbo espiritual por la eternidad; en «Kunturmanta rimay» en la hermana 
menor recae la «reparación de la carencia» (Propp, 1981: 184), ella sustituye (regenera, 
reinicia) en parte la ausencia de la hermana mayor, pues el desenlace se corona con la 
asunción de una nueva libertad y con el consecuente descreimiento de las prácticas del 
cortejo amoroso.

En segunda instancia, el relato «Allkumanta solteramantapish rimay» («El 
perro y la soltera») retrata a una pastora que como su coetánea del primer relato aun 
teniendo dos pretendientes se niega a contraer matrimonio. Asimismo, lleva carne de 
borrego para almorzar, la cual comparte con un perro. Cierto día, tras el perro conducir 
las ovejas al corral, asaltó a la soltera, la echó en tierra y sostuvo relaciones coitales con 
ella. Los dos pretendientes, quienes presenciaban la escena escondidos en un pajonal, 
deciden interrumpirla, por lo que el perro asustado arrastró a la soltera hasta lastimarla. 
Los pretendientes muelen a golpes a la solterona, quien llega a casa de sus padres sin 
comunicar nada de lo acontecido. Producto de esta unión nace una niña. Años más tarde, 

21 En el instante de la alimentación la madre ofende con el despectivo «jachun», «nuera» (Tuaza, 2017: 
65) a la solterona. El término también se traduce como intrusa, entrometida, extraña.

22 El propio fuego aniquila finalmente al cóndor, la cultura en su ejercicio más antropofágico.
23 «Las llamadas mulánimas o alma mula son una variante de condenados, que se originan en 

metamorfosis sufridas por mujeres transgresoras de normas del grupo comunitario referidas a prácticas 
sexuales. Las transgresiones que determinan la transformación de la mujer en mulánima son, según las 
versiones recogidas, no haber querido tener hijos pudiendo hacerlo, haber mantenido relaciones incestuosas 
con hermanos, padres, compadres, hijos, o con un sacerdote» (Rubinelli, 2017: 37).



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 74 ~

cuando ya era una joven comprometida, la madre sospecha de su verdadera condición, 
que se revela justo en medio de la boda, cuando la novia se pelea con otros perros por 
un hueso. Expuesta su verdadera naturaleza, el novio y su familia deciden confiscar el 
matrimonio, por lo que la novia retorna a su condición de soltera.

¿Conflicto zoofílico o alegoría de la mujer soltera que ansía sostener relaciones 
casuales antes que comprometerse? Una particular estética de lo cómico se entrevé en 
relatos antiguos que ocurren en contextos agrícolas -Baubo y Deméter en la mitología 
griega, Hator y Ra en la egipcia, Ame-no-Uzume en la japonesa-; aquí la práctica 
zoofílica se asume desde la sorna o el sarcasmo o paradójicamente desde la ritualidad 
institucionalizada (Lombo Montañés, 2020: 34).

Teodoro Manrique, quien caracteriza las representaciones de razas de cérvidos 
en el registro arqueológico y literario de los pueblos noreuropeos antiguos, argumenta 
que los escasos ejemplos de zoofilia entre ciervas y hombres como los grabados de 
Hoghem y Vitlycke (Tanum) o el de Massleberg (Skee) se circunscriben a espacios 
míticos francamente desconocidos, pero conectados con su función como provocador de 
la fertilidad rural,

las menos obvias las hacen entroncar con relatos mitológicos sobre la generación de 
un semidiós; también con ritos de iniciación o con ritos chamánicos en los que el animal 
desempeñaría el papel de psicopompo, o el de la diosa transformada en cierva y que 
propicia y da la bienvenida al hombre al más allá (2023: 295).

Un personaje sui generis del universo oral del Sáhara Occidental, el Šartãt, 
protagoniza el relato «Šartãt busca una camella». La pieza muestra explícitas 
connotaciones sexuales en tono zoológico a través de un adolescente que raya en 
la pubertad y que no puede contener su instinto sexual, por lo cual unos hombres le 
aconsejan buscar una camella, práctica condenada religiosa y socialmente (Haidar, 
2006: 369). Por su parte, el amplio abanico narrativo de los huaves de Oaxaca abraza 
varios momentos en que la animalia consuma relaciones sexuales con hombres o 
mujeres, como, por ejemplo: «Xikwüwít», «Venadito», -dos muchachos constatan que 
su abuela ceba y compensa sexualmente a un venado, que después matan y dan de comer 
a la vieja-; y «Naxey tajlüy aweaag jüm», «El hombre que se juntó con una lagarta», 
-infausta cópula de un pescador con este reptil-. Dichos traspasos de márgenes «tienen 
en común el hecho de que amenazan el frágil equilibrio existente entre los componentes 
del cosmos» (Lupo, 2015: 137).

Incontables genealogías literarias resultan testigos de raptos de doncellas ejecutados 
por animales, cuya unión diseña infantes monstruosos que heredan rasgos de su padre-
animal, tanto física como moralmente. Relatos de esta clase irradian durante los siglos 
XV y XVI en libros de misceláneas y casos extraños, pero continúan representándose en 
los siglos posteriores, cuando asumen nuevas morfologías y mudas, folklore, narrativa y 
lírica popular mediante. En concordancia con nuestro segundo relato, «la mujer violentada 
sufre el castigo por la unión sexual de la que fue víctima, lo mismo que sus hijos, quienes 
incluso pagan en carne propia la zoofilia materna» (Orsanic, 2015: 142).

La hija de la solterona no solo prefiere el hueso a la carne (la bestialidad a la 
cultura, la animalidad a la comunidad), sino que corre la cortina en el tercer día de la 
boda, cuando el matrimonio debe ser bendecido por los adultos mayores de la comunidad. 
Esta rudeza ontológica nos insta a pensar que el personaje se sostiene directamente del 
margen y no existe en él intención alguna de redención.



L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 75 ~

El peligro de caer en la condición de animalidad amenaza tanto al hombre como a la mujer. 
Ambos pueden llegar a ser allkulaya, en el momento en que no saben las implicaciones de la 
vida conyugal y no asumen las responsabilidades mutuas (Tuaza, 2017: 90).

4.2. Coda
Los relatos de tradición oral, lega Michel De Certeau (2000: 21-22), celebran 

el suceso de un espacio inquebrantable que puede ser entendido como un no lugar, una 
utopía. En el caso de las comunidades kichwas de la provincia de Chimborazo en Ecuador 
erigen un tejido, por un lado, milagroso-simbólico y por otro, potenciador de una praxis 
social duradera y alterna a la legalidad imperante.

Dichos relatos canonizan el cosmos del ayllu y del ayllu llakta, -familia y comunidad- 
según principios de lealtad y de compromiso hacia el ejercicio de lo comunal. Mediante 
este palimpsesto de oralidades Mama Pitu presenta un árbol del bien y del mal que no debe 
ser derribado por efectos globalizadores o teleologías neblinosas (Tuaza, 2021: 151).

«La mujer, al quedar reducida a su propia imagen, encuentra su verdadero sentido, 
precisamente, en su alienación» (Mayer, 1977: 154). Si bien no nos ha guiado un enfoque 
de género en nuestro análisis, concomitamos con la razón de que la soltera/solterona de 
los relatos bajo estudio lejos de convertirse en una antiheroína trágica busca instaurarse, 
muy subrepticiamente en esta cultura ancestral, como generadora de su propia lógica, 
aunque esta decisión la lleve al otro mundo con una paloma viva en su ataúd.

Financiación

El presente artículo contó con fondos provenientes del proyecto de investigación 
«Dinámicas de supervivencia de la literatura de tradición oral en el cantón Riobamba» 
(Universidad Nacional de Chimborazo, Ecuador, 2023-2025).

Bibliografía

Acosta-Pérez, Alberto (2011): Experiencias de amor correspondido, La Habana, 
Ediciones Unión.

Alcaide de Zafra, Regina (1913): Todo amor: cuentos, Madrid, Imprenta La Editora.
Alves de Souza, Naum (1979): Para navidad te vendremos a buscar, São João del-Rei, 

Universidad Federal de São João del-Rei.
Arguedas, José María (1986): Cantos y cuentos quechuas, Lima, Municipalidad de Lima 

metropolitana.
Asensio García, Javier y Asensio Jiménez, Nicolás (2017): «La literatura de transmisión 

oral en la Rioja», Boletín de Literatura Oral, 1, pp. 367-389. https://doi.org/ 
10.17561/blo.vextrai1.17

Bachelard, Gastón (2000): La poética del espacio, Buenos Aires, Fondo de Cultura 
Económica.

Bálint, Zsuzsa (2021): «El papel de la mujer en los cuentos populares gitanos. Un análisis 
comparativo entre el corpus español y el húngaro», Boletín de Literatura Oral, 11, 
pp. 147-171. https://doi.org/11.17561/blo.v11.6004

Barros del Río, María Amor (1999): «“Heroines don’t have to be good anymore”: figuras 
femeninas en las narrativas irlandesa y española de mediados de siglo», AEDEAN, 
pp. 1-7.

https://doi.org/10.17561/blo.vextrai1.17
https://doi.org/10.17561/blo.vextrai1.17
https://doi.org/11.17561/blo.v11.6004


L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 76 ~

Bautista Rodríguez, José (2020): «El cuento de Mariquita triqui traca (ATU 1730C*) y 
el romance de La mujer del molinero y el cura: cultura popular, anticlericalismo 
y biopolítica», Boletín de Literatura Oral, 10, 87-108. https://doi.org/10.17561/
blo.v10.5466

Berbel, Silvina (2017): «La figura de Atalanta a través de la estética modernista», Revista 
de Literaturas Modernas, 1, pp. 47-67.

Betancourt, José Victoriano (1846): «La solterona», en Flores del Siglo, Rafael María de 
Mendive y José Gonzalo Roldán (coords.), La Habana, II, pp. 361-372.

Bonifaz Nuño, Alberto (1959): Juego de espejos, México, Imprenta Universitaria.
Bustamante, Gerardo (2007): «Rasgos autobiográficos en Rito de iniciación de Rosario 

Castellanos», Literatura Mexicana, 1, pp. 89-105.
Camacho, Rubis (2022): «Orquesta de señoritas», Politechnê, 2, 66-68.
Campoverde Tello, Paúl Esteban (2021): «Comunidad: un concepto político desde 

el Sumak Kawsay andino», en A 70 años de la Declaración Universal de los 
Derechos Humanos (Retos desde América Latina), A. L. Guerrero (ed.), México, 
UNAM / Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe, pp. 91-107.

Carranza, Claudia (2011): «Un destripador de antaño. Bases y géneros tradicionales en 
un cuento de Emilia Pardo Bazán», Revista de El Colegio de San Luis, 2, pp. 60-87. 
https://doi.org/10.21696/rcsl022011493.

Cortés Vieco, Francisco José (2013): «‘No-body’: envejecimiento prematuro y ausencia 
corporal femenina en “Persuasión” de Jane Austen», Revista Internacional de 
Culturas y Literaturas, pp. 14-27. http://dx.doi.org/10.12795/RICL.2013.i13.02

Costa Almeida, Mayra Resende (2010): «Lujuria, gula y mala fe: Cuentos populares 
brasileños y representaciones del sacerdote», Revista Cultura y Religión, 1, pp. 94-
104. https://doi.org/10.61303/07184727.v4i1.141.

Cuvardic García, Dorde (2008): «La construcción de tipos sociales en el costumbrismo 
latinoamericano», Filología y Lingüística, 1, pp. 37-51. https://doi.org/10.15517/
rfl.v34i1.1648

De Certeau, Michel (2000): La invención de lo cotidiano I. Artes de hacer, México, 
Universidad Iberoamericana.

Declerck, Thierry, Koštová, Antónia y Schäfer, Lisa (2017): Towards a Linked Data 
Access to Folktales classified by Thompson’s Motifs and Aarne-Thompson-Uther’s 
Types, Germany, DFKI GmbH / Saarland University.

Diz, Tania (2000): «Deshilvanar los vestidos. Mujeres solteras en la Literatura Argentina», 
en VI Jornadas de historia de las mujeres y I Congreso Iberoamericano de estudios 
de género. Voces en conflicto, espacios de disputa, Buenos Aires, IIEGE-UBA, 
pp. 1-10.

Domínguez Miranda, Claudia Maribel (2013): «La identidad femenina en La última 
niebla», La Colmena, 78, pp. 37-44.

Dueñas, Guadalupe (1958): Tiene la noche un árbol, México, Fondo de Cultura Económica.
Durán, Alicia (2023): «Adaptación de Ubú encadenado de Alfred Jarry», Anzuelo. 

Educación e Investigación en Artes Escénicas, 5, pp. 86-98.
Escobar, Ángel (2006): Poesía completa, La Habana, Ediciones Unión.
Espino Relucé, Gonzalo (2010): «Literatura oral o la tradición oral, una bibliografía 

necesaria (Bolivia, Ecuador, Perú)», Escritura y Pensamiento, 26, 195-225.
Fernández Poncela, Anna M. (1994): «Madres y suegras, doncellas y putas. Roles 

femeninos en la narrativa oral tradicional», Anthropologica, 12, 87-102. https://
doi.org/10.18800/anthropologica.199401.004

https://doi.org/10.17561/blo.v10.5466
https://doi.org/10.17561/blo.v10.5466
https://doi.org/10.21696/rcsl022011493
http://dx.doi.org/10.12795/RICL.2013.i13.02
https://doi.org/10.61303/07184727.v4i1.141
https://doi.org/10.15517/rfl.v34i1.1648
https://doi.org/10.15517/rfl.v34i1.1648
https://doi.org/10.18800/anthropologica.199401.004
https://doi.org/10.18800/anthropologica.199401.004


L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 77 ~

Franco, Bernarda (2014): «La literatura infantil como formadora de identidades 
nacionales, en Ecuador y en Sudamérica», Saber, Ciencia y Libertad, 2, 229-239. 
https://doi.org/10.22525/sabcliber.2014v9n2.229240

Galindo, Sergio (2012): Polvos de arroz, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México / Fondo Nacional para la Cultura y las Artes.

García Lorca, Federico (1989): Obras completas, Madrid, Akal.
García Varela, Jesús (1994): «Factores constitutivos del discurso del marginado en la 

literatura del Siglo de Oro», Thesaurus, 2, pp. 275-292.
García Zamora, Sergio (2010): El afilador de tijeras, Santa Clara, Ediciones Sed de 

Belleza.
Garrido Carrasco, Vicenta (2019): «El incesto en los cuentos de Perrault y de Madame 

d’Aulnoy», Arenal, 2, pp. 467-488. http://dx.doi.org/10.30827/arenal.v26i2.4229
Genette, Gerard (1989): Palimpsestos. La literatura en segundo grado, Madrid, Taurus.
Glickman, Nora (2000): «Andando se hacen los caminos de Alicia Dujovne 

Ortiz», Revista Iberoamericana, 191, pp. 381-392. https://doi.org/10.5195/
reviberoamer.2000.5776.

Gómez López, Nieves (1998): «Cuentos maravillosos en la tradición oral del poniente de 
Almería», Lenguaje y Textos, 11-12, pp. 145-159.

González Andújar, Margarita (2017): «El cuento colorao: mujeres de La Manchuela y 
cuentos eróticos», Estudis de Literatura Oral Popular, 6, pp. 27-44. https://doi.
org/10.17345/elop201727-44.

González, Ana y Rodríguez, Ketty (2000): «Literatura Infantil del Ecuador, una visión 
histórica», Educación y Biblioteca, 110, 40-44.

Gotschlich, Guillermo (1989): «Ceremonia secreta de Marco Denevi; enigma y 
ritualización», Revista Chilena de Literatura, 33, 87-101.

Haidar, Larosi (2006): «Tradición oral saharaui: traducción de Shartat busca una 
camella», Tebeto: Anuario del Archivo Histórico Insular de Fuerteventura, 19, 
pp. 353-374. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3360050

Hernández, Graciela (2018): «La pastora y el cóndor: de los antagonismos entre naturaleza 
y cultura a los antagonismos de género», Revista nuestrAmérica, 11, pp. 189-208.

Horno Delgado, Asunción (1993): «Juegos de agua: el Imaginario de Dulce María 
Loynaz en su escritura acuático-poética», Anthropos, Revista de documentación 
científica de la cultura, 151, pp. 50-53.

Issa, Ibrahim (2022): «La literatura camerunesa en lengua española: una base para la 
adquisición de las competencias socioculturales en la enseñanza del E/LE», 
Ziglôbitha, Revue des Arts, Linguistique, Littérature & Civilisations, 5, pp. 271-292.

Jemio, Lucy (2005): Senderos y mojones. Literatura oral aymara jukumarita, La Paz, 
Universidad Mayor de San Andrés.

Knutsen, Gunnar W. (2012): «Historias de lo sobrenatural», Estudis, 38, pp. 77-89.
Kobel, Diana Cecilia (2021): «Representación de los cuentos de la cultura popular del 

Siglo de Oro en el Tesoro de Covarrubias», Boletín Hispánico Helvético, 37-38, 
pp. 47-75. https://doi.org/10.36950/bhhd.vi37-38.10111.

Laclau, Ernesto y Chantal Mouffe (1987): Hegemonía y estrategia socialista. Hacia 
una radicalización de la democracia, Madrid, Siglo XXI.

Lévi-Strauss, Claude (2002): Mitologías. Lo crudo y lo cocido, México, Fondo de Cultura 
Económica.

Lezama Lima, José [ed.] (1965): Antología de la poesía cubana, La Habana, Consejo 
Nacional de Cultura.

https://doi.org/10.22525/sabcliber.2014v9n2.229240
http://dx.doi.org/10.30827/arenal.v26i2.4229
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2000.5776
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2000.5776
https://doi.org/10.17345/elop201727-44
https://doi.org/10.17345/elop201727-44
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3360050
https://doi.org/10.36950/bhhd.vi37-38.10111


L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 78 ~

Lombo Montañés, Alberto (2020): «Los grandes hitos de la risa prehistórica: una hipótesis 
interpretativa con base arqueológica», Saldvie, 20, pp. 11-35. https://doi.org/10. 
26754/ojs_salduie/sald.2020206742.

López Bueno, Milton Bernardo (2024): «La literatura indígena y su presencia en el 
Ecuador, bajo la sombra del indigenismo», CIEG, 69, 52-65.

López Yera, Lauren (2014): «La configuración del sujeto femenino en la literatura de 
autoría masculina: aproximaciones desde el género», Islas, 56, pp. 48-61.

López Yera, Lauren (2017): «Figuras femeninas en la poesía de Ángel Escobar», Islas, 
59, pp. 119-133.

Loynaz, Dulce María (2002): Poesía, La Habana, Editorial Letras Cubanas.
Lupo, Alessandro (2015): «Entre venados y  lagartas. roles, valores e  identidades en las 

narraciones huaves sobre el sexo entre animales y humanos», Itinerarios, 21, 123-143.
Manrique Antón, Teodoro (2023): «El ciervo en las tradiciones antiguas del norte de 

Europa», Revista de poética medieval, 37, pp. 289-318. https://doi.org/10.37536/
RPM.2023.37.1.97572

Masiello, Francine (1985): «Texto, ley, transgresión: especulación sobre la novela 
(feminista) de vanguardia», Revista Iberoamericana, 132-133, pp. 807-822. 
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.1985.4114.

Mayer, Hans (1977): Historia maldita de la literatura: la mujer, el homosexual, el judío, 
Madrid, Taurus Ediciones S. A.

Mendizábal, Iván Rodrigo (2012): «La lengua y lo afro: de la literatura oral a la oralitura», 
Chasqui. Revista Latinoamericana de Comunicación, 120, pp. 93-101.

Miller, Gabrielle (2020): «Unveiling the beata: feminine aging and subjectivity in El 
doctor Centeno (1883) and Tormento (1884)», Anales Galdosianos, 55, pp. 39-53. 
https://doi.org/10.1353/ang.2020.0000

Molina Pilares, Carmen (2022): «El deseo femenino en el cine español (1939-1975): 
arquetipos y actrices» [Reseña de Núria Bou y Xavier Pérez (eds.), Madrid, 
Cátedra, 2022], Secuencias, 55, pp. 211-213.

Montes Nogales, Vicente Enrique (2013): «La función de los personajes femeninos en la 
literatura tradicional de África occidental», C.F.F., 24, pp. 347-362.

Morote Magán, Pascuala (2010): Aproximación a la literatura oral. La leyenda entre el 
mito, el cuento, la fantasía y las creencias, València, Perifèric Edicions.

Mousa Abd El Azeem, Saadeya (2017): «La identidad femenina en los Cuentos de Eva 
Luna de Isabel Allende. “Estudio analítico del discurso narrativo feminista”», 
Candil, 17, pp. 214-238.

Moya, Alba (2006): Literatura oral y popular de Ecuador, Quito, Instituto Iberoamericano 
del Patrimonio Natural y Cultural-IPANC.

Moya, Alba (2009): Arte oral del Ecuador, Quito, Ministerio de Cultura del Ecuador.
Noisvander, Enrique (1985): «Historia de los corazones solitarios», Apuntes de Teatro, 

93, pp. 130-135.
Núñez García, Xiomara Francisca (2003): «Una mirada a la diferencia. A propósito del 

pensamiento humanista de Dulce María Loynaz», Islas, 45, pp. 60-70.
Oliver Labra, Carilda (2002): Error de magia, La Habana, Editorial Letras Cubanas.
Orsanic, Lucía (2015): «“Y vino a consentir, aunque no por su voluntad que tuviese sus 

ayuntamientos libidinosos con ella”: sobre los raptos femeninos ejecutados por 
animales en la literatura española», Letras, 72, pp. 133-144.

Oviedo Cevallos, Fausto Vinicio, Solórzano Costales, Ángel Xavier y López 
Chiriboga, María Alexandra (2023): «Estado del arte: manifestaciones culturales 

https://doi.org/10.26754/ojs_salduie/sald.2020206742
https://doi.org/10.26754/ojs_salduie/sald.2020206742
https://doi.org/10.37536/RPM.2023.37.1.97572
https://doi.org/10.37536/RPM.2023.37.1.97572
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.1985.4114
https://doi.org/10.1353/ang.2020.0000


L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 79 ~

populares en Ecuador», Dominio de las Ciencias, 3, pp. 2495-2516. https://doi.
org/10.23857/dc.v9i2.3423

Pabón, Javier (2016): «Ora-literatura afroecuatoriana: narrativas insurgentes de re-
existencia y lugar», The Latin Americanist, 95-113. https://doi.org/10.1111/
tla.12062

Payne, Johnny (2003): Cuentos cuzqueños, Cuzco, Centro de Estudios Bartolomé de las 
Casas.

Pedrosa Bartolomé, José Manuel (2021): «Del caballero que hacía hablar a los coños: 
un fabliau francés del siglo XIII y sus paralelos orales hispánicos (ATU 1391)», 
Artifara, 21.2, pp. 225-248. http://dx.doi.org/10.13135/1594-378X/5384

Pérez, Galo René (2001): Literatura del ecuador (cuatrocientos años), Quito, Ediciones 
Abya-Yala.

Plaza, José Luis (2011): «La visión plástica de la mujer en los dibujos de Federico García 
Lorca: aparente ingenuidad, drama surrealista y tragedia expresionista», De Arte, 
pp. 231-252.

Prado, Gloria (2017): «El cuerpo como espacio caligráfico. Tres aproximaciones a la 
narrativa de Aline Pettersson», La Colmena, 20, pp. 51-55.

Propp, Vladimir (1981): Morfología del cuento. Madrid, Editorial Fundamentos.
Pullman Uribe, Mercedes (2013): «Caso práctico de trabajo social: el cuento de 

Caperucita roja», Trabajo Social Hoy, 68, pp. 107-126. http://dx.doi.org/10.12960/
TSH.2013.0006.

Quishpe Lema, Cristóbal Lorenzo (2021): «Literatura de la etnia kichwa de Ecuador», 
Horizontes. Revista de Investigación en Ciencias de la Educación, 20, pp. 1141-
1152. https://doi.org/10.33996/revistahorizontes.v5i20.264.

Recabarren, Marcela: (2004): El cóndor y la pastora, Chile, Editorial Amanuta.
Rubinelli, María Luisa (2017): «Expresiones narrativas de subjetividades sociales 

diversas en el noroeste andino argentino», Hist. R., Goiânia, 3, pp. 35-50. https://
doi.org/hr.v22i3.52894

Ruiz, Álvaro (1986): Lecturas en familia, México, Universidad Veracruzana.
Sánchez-Pérez, María (2015): «Pervivencias del cuento medieval en la tradición sefardí 

contemporánea», Revista de Poética Medieval, 29, pp. 291-310. https://doi.
org/10.37536/RPM.2015.29.0.53289.

Sanfilippo, Marina (2017): «‘Nca, Signuri, si riccunta di Agatuzza: Agata Messia y 
otras narradoras sicilianas en las recopilaciones de Giuseppe Pitrè», Estudis de 
Literatura Oral Popular, 6, 75-96. https://doi.org/10.17345/elop201775-96.

Savitt, Jill (1982): «Female Stereotypes in Literature (With a Focus on Latin American 
Writers)», Curricular Resources, 5. En línea: [<https://teachersinstitute.yale.edu/
curriculum/units/1982/5/82.05.06.x.html>].

Schenone Alberini, Elena (2010): «Las mujeres libias en la literatura oral. Ritos de paso 
y roles de género», Oráfrica, revista de oralidad africana, 6, pp. 33-58.

Schmitt, Jean-Claude (2012): «La historia de los marginales», en La Historia y el oficio 
de historiador, Eduardo Torres-Cuevas (coord.), La Habana, Ediciones Imagen 
Contemporánea, pp. 245-270.

Segura Graíño, Cristina (2014): «Modelos desautorizadores de las mujeres en los 
cuentos tradicionales», Arenal, 2, pp. 221-241. https://doi.org/10.30827/arenal.
v21i2.2628.

Seifert, Marcos (2012): «Extravíos. Viaje y relato en dos narraciones de Antonio Di 
Benedetto», Confluenze. Rivista di Studi Iberoamericani, 1, pp. 66-74.

https://doi.org/10.23857/dc.v9i2.3423
https://doi.org/10.23857/dc.v9i2.3423
https://doi.org/10.1111/tla.12062
https://doi.org/10.1111/tla.12062
http://dx.doi.org/10.13135/1594-378X/5384
http://dx.doi.org/10.12960/TSH.2013.0006
http://dx.doi.org/10.12960/TSH.2013.0006
https://doi.org/10.33996/revistahorizontes.v5i20.264
https://doi.org/hr.v22i3.52894
https://doi.org/hr.v22i3.52894
https://doi.org/10.37536/RPM.2015.29.0.53289
https://doi.org/10.37536/RPM.2015.29.0.53289
https://doi.org/10.17345/elop201775-96
https://teachersinstitute.yale.edu/curriculum/units/1982/5/82.05.06.x.html
https://teachersinstitute.yale.edu/curriculum/units/1982/5/82.05.06.x.html
https://doi.org/10.30827/arenal.v21i2.2628
https://doi.org/10.30827/arenal.v21i2.2628


L. Herrera Carpio, «La solterona como...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  59-80

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 80 ~

Simón Hernández, Fátima (2017): «El estereotipo de la solterona: literatura y construcción 
social en la Inglaterra de Jane Austen (1775-1817)», Revista de Historiografía, 26, 
pp. 125-148. https://doi.org/10.20318/revhisto.2017.3702.

Tuaza Castro, Luis Alberto (2017): La construcción de la comunidad desde los 
imaginarios indígenas, Riobamba, Editorial Unach.

Tuaza Castro, Luis Alberto (2021): «La construcción de la comunidad indígena», 
en Antropologías hechas en Ecuador, José E. Juncosa, Fernando García, 
Catalina Campo y Tania González (ed.), Quito, Asociación Latinoamericana de 
Antropología, pp. 140-151.

Uriarte, Fernando (1949): «Los célibes». Atenea, 289-290, pp. 108-113. https://doi.
org/10.29393/AT289-290-12LCFU10012.

Valderrama, Constanza (2021): «La solterona chilena: un arquetipo en La mujer de sal 
(1967) de María Elena Gertner», Mapocho, 89, pp. 30-39.

Wan-lih Chang, Ann (2015): «A Woman Alone: The Depictions of Spinsters in Irish 
Women’s Short Stories», Estudios Irlandeses, 10, pp. 44-57. https://doi.org/10. 
24162/EI2015-4924.

Yáñez, Mirta (ed.) (2002): Álbum de poetisas cubanas, La Habana, Editorial Letras 
Cubanas.

Fecha de recepción: 4 de enero de 2025
Fecha de aceptación: 27 de marzo de 2025

https://doi.org/10.20318/revhisto.2017.3702
https://doi.org/10.29393/AT289-290-12LCFU10012
https://doi.org/10.29393/AT289-290-12LCFU10012
https://doi.org/10.24162/EI2015-4924
https://doi.org/10.24162/EI2015-4924


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 81 ~

C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

Resumen: El siguiente estudio expone los 
resultados de una investigación documental en 
torno a géneros del campo cultural del folklore 
en Chiloé, sur de Chile, en que hay presencia 
de seguidillas y coplas. El objeto de estudio 
es la intertextualidad genérica en el caso de la 
seguidilla y la copla en Chiloé. Se identifica 
un conjunto de relaciones intertextuales y se 
discute sus alcances en términos de matrices 
culturales, análisis genéricos e instancias en 
que se expresa lo popular. Entre los principales 
resultados está la propuesta académica de 
analizar los géneros del campo del folklore en 
Chiloé, históricamente documentados desde 
criterios músico-dancísticos, con base en sus 
componentes poéticos y contextuales, abriendo 
nuevas rutas de interpretación y relecturas 
genéricas, culturales, sociales e históricas.

Palabras clave: Intertextualidad genérica, Copla 
y seguidilla, Géneros de tradición oral, Chiloé.

Abstract: The following study presents the 
results of a documentary research about genres 
of the cultural field of folklore in Chiloé, 
southern Chile. The object of study is generic 
intertextuality in the case of the «copla» and 
«seguidilla» in Chiloé. A set of intertextual 
relationships is exposed and their scope is 
discussed in terms of cultural matrices, generic 
analyzes and instances in which the popular 
is expressed. Among the mains results of the 
discussion is the academic proposal to analyze 
the genres of the folklore field in Chiloé, 
historically documented from musical-dance 
criteria based on theis poetic and contextual 
components, opening news interpretations 
about genres, culture, historic and social 
practices.

Keywords: Generic intertextuality, «Copla» 
and «seguidilla», Genres of oral tradition, 
Chiloé.

Seguidilla y copla en Chiloé: una primera mirada desde la 
intertextualidad genérica

Seguidilla and copla in Chiloé: a first look from generic 
intertextuality

Cristian Yáñez Aguilar
(Instituto de Comunicación Social, Universidad Austral de Chile)

https://orcid.org/0009-0001-3424-7015

https://orcid.org/0009-0001-3424-7015


C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 82 ~

1. Discusión inicial y planteamiento

En América Latina el folklore se constituyó en un campo en torno al cual 
participan diversos tipos de agentes. «All those tasks were undertaken by an array of 
actors: academic scholars, public sector officials, independent collectors, and members of 
the cultural industries (writers, journalists, musicians, singers, dancers» (Fischman, 2012: 
165). Cabe señalar que los Estudios Folklóricos Latinoamericanos poseen referencias 
históricas desde fines del siglo XIX y hasta la actualidad. «The establishment of folklore 
studies as a field of intellectual inquirí and political application since the last decades of 
the nineteenth century the development of practices of collection, transcription, archiving, 
classification, dissemination, and recreation» (Fischman, 2012: 265).

En Chiloé, territorio insular ubicado geográficamente 1200 kilómetros al 
sur de Santiago de Chile, se advierte el inicio de un proceso de documentación de 
manifestaciones expresivas desde la mirada del folklore desde principios del siglo XX. 
Un hito fue la publicación del libro «Chiloé y los chilotes» (1914) de Francisco Javier 
Cavada. A mediados del siglo XX y en conexión con un proceso de institucionalización 
vinculado a las políticas nacionales impulsadas por los gobiernos radicales en Chile, se 
fue conformando un campo artístico donde destacó el trabajo de documentación de música 
y danza tipificada como tradicional o folklórica. En Chiloé esto implicó la construcción 
social de la figura del «folklorista», en un proceso que tuvo como agentes protagónicos 
a los profesores normalistas de Chiloé, según hemos documentado en estudios recientes 
(Yáñez, 2023: 2021a).

En el proceso de institucionalización del campo del folklore en Chiloé (Yáñez, 
2023) se fue construyendo un amplio corpus compuesto por manifestaciones musicales y 
dancísticas en que destacan variantes de expresiones divulgadas como: periconas, cuecas, 
seguidillas, pavo, chocolate o vals. En términos sociohistóricos, esta documentación y 
creación de campo artístico se produce en un momento de modernización tardía y cambio 
social en un territorio donde estos géneros fueron ejecutados y ampliamente recordados 
preferentemente –aunque no de forma exclusiva– por la población de origen rural hasta 
la segunda mitad del siglo XX.

Dicho corpus ha sido documentado a nivel bibliográfico y también a través de 
una enorme cantidad de registros discográficos que se transformaron en la fuente para 
nuevas reinterpretaciones de tales géneros (Yáñez, 2021a). En concomitancia con lo 
que ocurrió en Chile, en Chiloé la fuerza del campo artístico del folklore implicó que el 
propio significado del término «folklore»–en el sentido común de la población y también 
dentro de los agentes del campo1 (folkloristas, artistas, profesores, gestores culturales, 
comunicadores sociales)–se asocieprincipalmente a música y danza. El enfoque teórico 
predominante en Chiloé se fundamenta en los planteamientos que desde las décadas de 
1930 y 40 desarrolló el teórico argentino Augusto Raúl Cortázar (Yáñez, 2021b) y que 
posteriormente se divulgaron ampliamente en Chile.

Una expresión de lo anterior es que en la producción de los estudios de géneros 
folklóricos de Chiloé (Cádiz, 2021; Loyola y Cádiz, 2014; Conjunto Angelmó del 

1 Hemos incorporado la noción de campo cultural del folklore en el ámbito de los Estudios Folklóricos 
en Chile (Yáñez, 2023) y de la investigación musical (Yáñez, 2021a) siguiendo los aportes de Pierre 
Bourdieu y estudiando históricamente la conformación de un corpus que ha sido reproducido a través 
de la industria cultural (discografía, medios de comunicación radial), las representaciones escénicas y la 
educación, especialmente en los niveles primario y secundario.



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 83 ~

Magisterio de Puerto Montt, 2010; Magisterio de Castro, 1994; Gómez, 1998) predomina 
un enfoque descriptivo en lo epistemológico, con énfasis en los textos (músico-
dancísticos), información sobre las funciones e informantes de los géneros2. A nivel 
artístico, la mayoría de los géneros han sido registrados fonográficamente (en formato 
cassete o disco compacto) a través de sellos discográficos o mediante autoediciones, en 
el período anterior a la emergencia de las plataformas de difusión musical en línea. En 
lo escénico se representan como documento cultural mediante la perspectiva estética 
ampliamente dominante en Chiloé y en el discurso de sus agentes, la ya consignada 
Proyección Folklórica3 (Yáñez, 2021b). En el ámbito escolar se producen textos que 
buscan difundir los géneros para su uso educativo o para la divulgación de los mismos 
(junto con los antecedentes de recopilación) entre las y los folkloristas.

En su análisis del folklore y los estudios folklóricos en América Latina, Fischman 
(2012) sostiene que, desde mediados del siglo XX, en una de las etapas de dichos estudios 
en esta parte del continente, se produce una vinculación entre las prácticas de estudiosos 
(académicos o pesquisadores aficionados), artistas, políticas nacionales y discursos del 
folklore como fundamento de identidades nacionales y territoriales. Esto ocurrió en Chiloé 
y, sumado a la centralidad que adquirió el campo del folklore como un ámbito centrado en 
la música y la danza, los discursos sobre los géneros –incluso a nivel de investigadores– 
tienden a enfatizar su carácter exclusivamente regional y buscar sus genealogías en el 
siglo XIX, contribuyendo a una retórica nacionalista, pero invisibilizando eventuales 
relaciones históricas, culturales, genéricas o contextuales más amplias.

Como resultado de un abordaje intertextual se puede contribuir en abrir nuevas 
rutas interpretativas con base en el corpus documentado desde el campo cultural del 
folklore en Chiloé. Es decir, no se trata de invisibilizar el enorme caudal de documentación 
genérica que se ha producido desde el campo del folklore, sino de aproximarnos desde 
una perspectiva teórico-metodológica distinta en relación a la que se ha utilizado 
dentro del mismo. De ese modo se abren varias posibilidades que exploraremos en este 
trabajo: evidenciar conexiones intertextuales de géneros que en el campo del folklore 

2 Si bien existen interesantes estudios que rescatan información de la literatura oral (Haverbeck, 1989; 
Bahamonde, 1992) los Estudios de Folklore en el territorio se han centrado mayoritariamente en las 
expresiones musicales y dancísticas. Junto con lo anterior, es en la música y la danza donde el folklore se 
ha incorporado preferentemente a la educación primaria y secundaria del país a través de las asignaturas 
de Educación Musical y Educación Física. Del mismo modo, los mecanismos de aproximación a los 
fenómenos se han realizado desde criterios musicales al tiempo que los enfoques filológicos y literarios 
han tenido un menor desarrollo, aunque su producción asociada al folklore fue significativa en la primera 
mitad del siglo XX.

3 También a nivel del país se desarrollaron corrientes estéticas como la del Ballet Folklórico y otras 
propuestas artísticas actuales que no necesariamente poseen una fundamentación anclada en los Estudios 
Folklóricos pero que circulan a través de las instancias escénicas del campo. En ellas se suelen utilizar 
elementos específicos: ritmos, pasos, fragmentos coreográficos, vestuario, pero con fines creativos sin 
reivindicar el valor documental específico de los géneros sino su «signo de identidad cultural». A nivel 
teórico la perspectiva de la proyección se fundamenta en los planteos de Cortázar, ampliamente difundidos 
en el país mediante la obra de los folkloristas de mayor prestigio dentro del campo. El teórico argentino 
distingue el ámbito del «folclor» propiamente tal de lo que concibe como la «proyección del folclor», 
entendiendo a esta última como las «manifestaciones producidas fuera de su ambiente geográfico y 
cultural, por obra de personas determinadas o determinables, que se inspiran en la realidad folclórica 
cuyo estilo formal o carácter trasuntan y reelaboran en sus obras e interpretaciones destinadas al público 
general, preferentemente urbano, al cual se transmite por medios mecánicos e institucionalizados» 
(Cortázar, 1976: 50).



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 84 ~

se clasifican como distintos; aproximarnos de forma inicial a conexiones históricas que 
poseen géneros del corpus del folklore en Chiloé (siglos XVII o XVIII, por ejemplo), 
ampliando la perspectiva para estudios posteriores; conexiones con corpus de territorios 
actualmente anclados en otros sitios de España y América Latina (ante la exacerbación 
de lo propio invisibiliza lo posiblemente compartido que informan las manifestaciones 
expresivas), sirviendo eventualmente como signo de interculturalidad; identificar 
conexiones intertextuales con expresiones que cruzan el ámbito de lo queacríticamente 
se ha entendido como los planos de lo tradicional y lo masivo (Yáñez, 2024). De allí 
que, junto a la propuesta de abrir nuevas rutas mediante el análisis intertextual, el 
estudio realizado también nos pone ante la necesidad de revisitar los géneros músico-
dancísticos del campo del folklore volviendo la mirada hacia el rol de la palabra y la 
formulación presente en géneros estudiados con un énfasis fundamentalmente musical 
o coreográfico.

Producto de lo anterior proponemos analizar un corpus de manifestaciones musicales 
y dancísticas documentadas en el campo del folklore en Chiloé desde la perspectiva de la 
intertextualidad genérica. Nuestro objeto de estudio son las recontextualizaciones genéricas 
de la «copla» y «seguidillas» en el campo del folklore en Chiloé. Nuestra hipótesis es que 
la recontextualización genérica de seguidillas y coplas en manifestaciones documentadas 
en el campo del folklore en Chiloé permite aproximarnos a los géneros de tradición oral del 
territorio identificando elementos poéticos que indican modos de ejecución en contextos 
de tradición oral en el territorio estudiado, relaciones históricas mediante referencias 
intertextuales a matrices culturales, formas de intertextualidad dentro del corpus, vínculos 
interculturales con el territorio hispanoamericano, así como conexiones con ámbitos de 
enunciación presentes en instancias tanto tradicionales como industriales (masivas). De 
ese modo proponemos revisitar el corpus del campo cultural del folklore con herramientas 
teórico-metodológicas que todavía no se han aplicado sistemáticamente, proponiendo una 
mirada crítica que conlleva al mismo tiempo una valorización epistémica del trabajo de 
documentación realizado por las y los agentes del campo.

En términos teóricos ponemos en diálogo dos enfoques: la noción de 
recontextualización genérica y huella intertextual proveniente de los Estudios de 
Performance originados en la lingüística antropológica y los estudios folklóricos 
norteamericanos (Briggs y Naithani, 2012; Fischman, 2012; Briggs y Bauman, 
(1996[1992]). En segundo lugar, la noción de matrices culturales proveniente de la 
reflexión cultural y comunicativa originada en la obra de Jesús Martín Babero (Martín-
Barbero, 1987; Marroquín 2021 y 2015). Dado que la noción de recontextualización 
genérica también constituye una herramienta teórico-metodológica, nos hemos centrado 
en un análisis documental dentro del cual tomamos como referencia un corpus del campo 
cultural del folklore en Chiloé, aproximándonos en lo posible, aunque con limitaciones, a 
los contextos de ejecución, pese a que el énfasis está en los procesos de intertextualidad.

En términos operativos, nuestro objetivo general es describir procesos de 
intertextualidad genérica de coplas y seguidillas en manifestaciones expresivas del campo 
cultural del folklore en Chiloé abriendo nuevas rutas de comprensión sociocultural. 
Como objetivos específicos tenemos: identificar intertextualidad genérica de la seguidilla 
en manifestaciones dancísticas y musicales del campo cultural del folklore en Chiloé; 
identificar y describir procesos de intertextualidad genérica de la copla en manifestaciones 
expresivas documentadas desde el campo del folklore en Chiloé; identificar conexiones 
intertextuales que abran nuevas rutas de comprensión sociocultural con base en 
manifestaciones provenientes del campo folklore en Chiloé.



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 85 ~

2. Marco teórico y metodológico

Desde el punto de vista teórico ponemos en diálogo elementos provenientes de la 
teoría de la performance, particularmente de la perspectiva desarrollada en el marco de 
una lingüística antropológica y Estudios Folklóricos Contemporáneos (Briggs y Naithani, 
2012) en diálogo con perspectivas que provienen de los estudios de comunicación y cultura, 
en que se enfatiza la relevancia de las matrices culturales presentes en las expresiones 
culturales (Marroquín, 2021; 2015). Ello nos permite proponer un abordaje dialogante en 
lo epistémico respecto de saberes convergentes que han circulado en ámbitos disciplinarios 
distintos por ubicarse en constelaciones de sentido diferentes (Ortiz, 2022)4.

En relación al primer enfoque se trata de una perspectiva surgida en el seno de 
la lingüística antropológica con un énfasis en el estudio de los géneros étnicosdesde una 
perspectiva intertextual. Este enfoque presta especial atención a los géneros ejecutados 
y propone una serie de reflexiones sobre la importancia de desarrollar procesos de 
interpretación que interroguen los modos en que los campos disciplinarios o –las prácticas 
de divulgación escénica, mediática o escolar; agregamos para este estudio- han clasificado 
o tipificado a los géneros.

Nuestra investigación se fundamenta en la noción intertextualidad genérica que 
desarrollaron autores como Américo Paredes, Charles Briggs y Richard Bauman (Briggs 
y Naithani, 2012; Fischman, 2012), quienes recogen una larga tradición en los estudios 
antropológicos y folklóricos, así como de vertientes como la etnografía del habla o los 
enfoques en torno al arte verbal. Ya en la década de 1980 Ben-Amos (1981) sostuvo 
que mientras los géneros étnicosson formas de comunicación que rigen la expresión de 
mensajes en contextos culturales de enunciación, los sistemas académicos responden a 
mecanismos de clasificación de textos con los cuales necesariamente existen brechas.

El planteo anterior es relevante para el planteamiento de este trabajo. Ello porque 
mientras desde el campo del folklore se construyó un corpus de repertorio musical y 
dancístico, existe una brecha respecto a las formas de comunicación. Así como los 
planteos de Ben Amos fueron relevantes en el desarrollo de la categoría de intertextualidad 
genérica, también se abre allí una oportunidad epistémica para estudiar el corpus del 

4 Renato Ortiz propone que es posible identificar tres constelaciones de sentido: «culto, cultivado, arte», 
«cultura como totalidad» y «cultura de masas» como tres constelaciones de sentido cuyas fenomenologías 
se entremezclan invitando así a plantear abordajes capaces de recuperar la complejidad. El sociólogo y 
antropólogo latinoamericano entiende a las constelaciones de sentido como «un conjunto formado por 
significados que giran en torno a una misma órbita delimitando un territorio específico» (…) Los estudios 
antropológicos estaban distantes de la esfera del arte; la noción de cultura de masas era la negación del 
gran arte e inaplicable a las sociedades indígenas; la sociedad nacional era distinta de la realidad etnológica 
considerada por la Antropología Clásica (…) A partir de un determinado momento esas fronteras se 
rompen, la interacción entre espacios relativamente estancos se intensifican y los nuevos significados y 
redefiniciones se agregan al cuadro anterior. Esos cuadros, ahora, sin girar en la órbita de las constelaciones, 
se depositan en camadas geológicas (Ortiz, 2022: 22). En base a esta noción hemos planteado la necesidad 
de articular perspectivas convergentes pero que han circulado en comunidades académicas que no 
siempre dialogan (Yáñez, 2024). Mientras los estudios de performance se inscriben en una tradición 
antropológica (constelación de la «cultura como totalidad», según Ortiz), los estudios de las mediaciones 
fueron recepcionados e impulsaron una serie de estudios culturales en el campo de investigación de 
la comunicación, que para estos efectos, se inscriben en agentes que circulan académicamente bajo la 
constelación de «cultura de masas» e históricamente se caracterizan por un fuerte mediocentrismo a la hora 
de abordar el fenómeno de la comunicación. El folklore cabría dentro de la «cultura como totalidad», pero 
precisamente su densidad implica que sus expresiones fenomenológicas transitan más allá de los límites 
desde donde se les ha interpretado, a propósito del corpus en que proponemos el análisis.



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 86 ~

folklore en Chiloé sin reproducir una vez más las categorías de clasificación del campo 
sino buscando nuevos desarrollos heurísticos.

Siguiendo en la línea de la folklorística contemporánea, autores como Briggs 
y Bauman, desarrollaron abordajes en torno a los géneros (Bauman, 1992; Briggs y 
Bauman, 1996[1992]; Briggs y Naithani, 2012; Yáñez y Fischman, 2016). Ambos autores 
realizan una importante genealogía en la antropología lingüística y en los estudios de 
folklore, donde los procesos de clasificación genérica han sido relevantes en el estudio 
de la narrativa oral (Briggs y Bauman, Briggs y Bauman, (1996[1992]). El género- 
como categoría- ha adquirido vigencia dentro del campo de la antropología lingüística 
contemporánea gracias al estímulo de la antropología del habla y los estudios del lenguaje 
centrados en la actuación, y a través de los trabajos de Mijail Bajtín (Briggs y Bauman 
(1996[1992]: 79).

Para Briggs y Bauman (1996 [1992]): 90), lo que define a los géneros es la 
intertextualidad. Sostienen que cuando el discurso está vinculado con un género, el 
proceso a través del cual se produce y se recepciona se lleva a cabo en relación con 
un discurso anterior o actual, pero de una esfera externa a la del contexto específico 
de enunciación. Plantean queanalizar los géneros desde la intertextualidad permite 
observar «los textos en entidades ordenadas, unificadas y delimitadas, por una parte; y 
fragmentadas, heterogéneas y abiertas, por otra».

En el marco de este debate proponen el concepto de intertextualidad genérica: «Los 
géneros tienen arraigadas conexiones históricas y es así como los proverbios y cuentos 
de hadas llevan la marca del pasado tradicional, mientras que el correo electrónico está 
asociado con los avances ultramodernos» (Briggs y Bauman, 1996 [1992]): 90). En este 
sentido, «remitirse a un género crea así conexiones indexicales que se extienden mucho 
más allá de la escena actual de producción o recepción. Tal remisión conecta un acto 
particular con otros tiempos, lugares y personas» (Briggs y Bauman, 1996 [1992]): 90).

Lo anterior autoriza la aproximación a los géneros como herramienta para conectar 
con cuestiones históricas, elemento relevante en el trabajo que estamos proponiendo, 
ya que precisamente en esa dimensión textual, tanto homogénea como heterogénea, se 
abren conexiones intertextuales hasta ahora escasamente profundizadas en el campo 
del folklore en Chiloé. Briggs y Bauman sostienen que «así como algunos elementos 
de contextualización se desplazan, adoptando conexiones indexicales con el discurso 
en proceso, con la interacción social, con relaciones sociales más amplias y con la(s) 
conjunción(es) históricas en las que tal discurso es producido y recibido» (Briggs y 
Bauman, 1996 [1992]): 91).

En un esfuerzo plausible de considerar interdisciplinario, ponemos en diálogo 
la noción de intertextualidad genérica con las aproximaciones a la cultura popular 
provenientes del pensamiento comunicológico latinoamericano, en particular de la 
perspectiva proveniente de Jesús Martín Barbero. Aquí aparece la reflexión en tornoa 
las matrices culturales presentes en manifestaciones expresivas, por contemporáneas 
que sean. En este marco teórico surge también el concepto de lo popular-masivo, que 
nos resulta relevante porque trasciende las oposiciones «tradicional-moderno» todavía 
muy presentes en el discurso de folkloristas e incluso académicos del campo del folklore 
latinoamericano. Dado que el corpus que abordamos fue documentado en registros 
discográficos y bibliográficos es muy relevante aportar por una mirada desprejuiciada 
y abierta al valor documental con independencia de las fenomenologías relativas a la 
producción-circulación-consumo de las manifestaciones expresivas, aunque estas se 
consideren en el proceso analítico. Marroquín sostiene que lo popular-masivo permite 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 87 ~

identificar cómo los medios e industrias culturales constituyen un complejo que fue 
desordenando lo que se presentaba como origen (el pueblo) para volverlo una cuestión 
impura (masiva), que siempre será mirada con desconfianza por ideologizada, porque 
está atravesada por la industria, por los intereses empresariales, pero que a pesar de sí 
misma, sigue habitada por unas matrices culturales ancestrales, que vienen de un tiempo 
premoderno (Marroquin, 2021: 30).

A nivel metodológico realizamos una investigación documental que Reyes-Ruiz 
y Carmona-Alvarado (2020) definen como «una de las técnicas de la investigación 
cualitativa que se encarga de recolectar, recopilar y seleccionar información de las lecturas 
de documentos, revistas, libros, grabaciones, filmaciones, periódicos, artículos resultados 
de investigaciones, memorias de eventos, entre otros» (Reyes-Ruiz y Carmona-Alvarado, 
2020: 1). En particular, la fuente en el caso de esta investigación proviene de una serie 
de documentos escritos, discográficos, bibliográficos y entrevistas que se inscriben en el 
ya mencionado campo cultural del folklore en Chiloé (Yáñez, 2023; 2021b). Entendemos 
como campo cultural del folklore en Chiloé un ámbito institucionalizado que

comprende conjuntos folclóricos, fiestas costumbristas, municipios, programas 
radiales (la llamada «música tradicional chilota» para referir a este repertorio), actores 
locales conocedores de la tradición oral a veces ajenos a este campo y otras incorporados 
a él desde la posición de cultores, y entidades públicas o universitarias de extensión y 
difusión artístico cultural (Yáñez, 2021b: 158).

Es necesario recordar que el trabajo en torno a la noción de campo cultural del 
folklore, como espacio institucionalizado desde el cual se extrajeron los documentos 
analizados, se ha ido construyendo en trabajos anteriores. Por una parte, el abordaje 
de Fischman (2012) proveniente desde la folklorística latinoamericana, y también 
los planteos de Bourdieu sobre la noción de campo para referir a un espacio que se 
configuran agentes y procesos en torno a determinados bienes materiales y simbólicos. 
Especialmente inspirador para los fines de construcción de la categoría fueron los trabajos 
de Bourdieu (1995) en relación al campo literario francés. De allí elaboramos luego la 
noción de campo cultural del folklore en Chiloé (Yáñez 2023; 2021a), que, para fines de 
este trabajo, constituye la base de la delimitación en torno a la cual seleccionamos los 
géneros musicales y dancísticos recopilados y documentados que se analizaron.

Por último, dado que el enfoque teórico-metodológico que seguimos corresponde 
a la teoría de la performance reseñada en primer lugar en este marco, la categoría de 
análisis fue la intertextualidad genérica en el caso de coplas y seguidillas de tradición 
oral registradas y difundidas en publicaciones bibliográficas y discográficas del campo 
cultural del folklore en Chiloé entre las décadas de 1960 y 2021.

3. Breve marco contextual del estudio

Chiloé constituye un territorio insular que se ubica en Sudamérica entre los 
paralelos 41° y 43° de latitud sur. En la comprensión sociocultural de la geografía en 
Chile se puede señalar que este territorio constituye el inicio de la enorme Patagonia 
cuyos territorios comparten lo que hoy es Chile y Argentina. Se compone de una Isla 
Grande de 180 km de longitud y más de 40 islas menores, 1200 kilómetros al sur de 
Santiago de Chile, la capital del país. En términos político-administrativos Chiloé también 
es el nombre de la provincia que pertenece a la Región de Los Lagos, la penúltima más 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 88 ~

austral. Sus elementos culturales se comparten con otras provincias de la misma región 
(especialmente Palena y Llanquihue).

Desde el punto de vista histórico y social hay algunos elementos muy relevantes 
para consignar en un trabajo de esta naturaleza. Por razones de tiempo se realizará apenas 
una revisión general. Lo primero es considerar que se trata de un territorio con evidencia 
de presencia prehispánica de larga data. En período histórico los pueblos originarios que 
habitan el territorio son canoeros y mapuche williche. Durante el período colonial fue un 
territorio importante desde el punto de vista administrativo y militar. Un rasgo importante 
que ha destacado la historiografía fue que la anexión al Estado-nación de Chile se produjo 
en 1826, de forma tardía en comparación con el resto del país y con una característica: en 
Chiloé hubo resistencia ante el ejército patriotade la época. Historiadores han señalado 
que lo anterior, sumado a su condición isleña, implicó que por mucho tiempo Chiloé haya 
sido un territorio abandonado durante buena parte del siglo XIX y XX por parte del estado 
institucional. El proceso de modernización se llevó a cabo de forma tardía en comparación 
con otros territorios, lo que de algún modo incidió en una fuerte personalidad cultural 
y también generó las condiciones para la institucionalización de un campo en torno al 
folklore, el cual hoy es una fuerte actividad asociada al turismo cultural y las políticas del 
patrimonio (Yáñez, 2023).

En materia económicael proceso de modernización se expresó en la instalación de 
la industria salmonera desde fines del siglo XX. A nivel cultural a mediadosdel siglo XX 
llegaron diversos folkloristas chilenos quienes iniciaron un proceso de documentación 
y registro de manifestaciones tipificadas como tradicionales o folklóricas. Predominó 
un interés artístico que focalizó la documentación de música y danza desde análisis 
basados en los estudios del folklore. Esto fue tan relevante que implicó también la 
institucionalización de la figura del folklorista, como alguien que interpreta musical o 
dancísticamente repertorio proveniente de este campo cultural.

El primer libro que documentó géneros dancísticos y musicales desde un enfoque 
basado en el folklore se publicó en 1914 y se denominó Chiloé y Los Chilotes (Cavada, 
1914). Posteriormente destaca la llegada del musicólogo argentino Carlos Vega, quien 
visitó el norte de la Isla Grande de Chiloé a mediados del siglo XX. En la década de 1940 
en Santiago de Chile funcionó el Instituto de Investigaciones Musicales de la Universidad 
de Chile (Chávez, 2022) que dio un fuerte impulso a las manifestaciones del folklore 
por parte de compositores formados en música académica de tradición escrita. De este 
grupo hubo dos compositores que realizaron trabajo etnográfico o escribieron sobre 
manifestaciones expresivas de Chiloé: Carlos Isamitt y Carlos Lavín (Yáñez, 2023).

En la década de 1950 la icónica folklorista chilena Violeta Parra viajó a Chiloé 
y a su regreso en Santiago difundió la sirilla (González, Ohlsen y Rolle, 2009: 339), 
una de las denominaciones que en el territorio isleño tiene la seguidilla. A fines de la 
misma década el Conjunto Millaray de la capital de Chile viajó hasta Chiloé y realizó 
documentación y reconstrucción de manifestaciones genéricas propias del territorio 
a través de la recopilación de canto, música y danza. Por entonces a través de las 
Escuelas de Temporada surgieron los Conjuntos Folklóricos como una modalidad de 
representación de la cultura denominada folklórica. Lo propio realizó desde la década 
de 1960 Margot Loyola, figura fundamental del campo del folklore en Chile, quien 
realizó un trabajo de documentación de manifestaciones folklóricas en terreno (Chávez, 
2022; Yáñez, 2023).

En Chiloé, el trabajo de documentación de manifestaciones folklóricas desde el 
campo del folklore tuvo como principales protagonistas a los maestros normalistas que 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 89 ~

comenzaron a conformar Conjuntos de Proyección Folklórica desde 1964 hasta la década 
de 1980. Las agrupaciones del folklore entrevistaron a las personas de sus comunidades, 
en pleno proceso de modernización tardía en que se produjo una transformación de los 
repertorios de tradición oral por parte de aquellos populares mediatizados, entre los 
cuales por la vía de los folkloristas también se integró a géneros musicales y dancísticos 
provenientes de la tradición local5 (Yáñez, 2023; 2021a; 2021b).

Los maestros normalistas y folkloristas se formaron en instituciones como la 
Escuela Nacional de Folklore (ENAFO), institución que se formó en 1980. Años más 
tarde también lo hicieron en las Jornadas de Arte y Cultura Tradicional que se dictó bajo 
el impulso del Instituto de Estética de la Pontificia Universidad Católica de Chile (Yáñez, 
2021a). Conceptualmente fundamentaron su quehacer y los géneros que documentaron 
y registraron en libros y cassettes con base en la Teoría de la Proyección Folklórica, 
desarrollada inicialmente por el teórico argentino Augusto Raúl Cortázar (Yáñez y 
Fischman, 2016). De allí que hoy existe un corpus de manifestaciones dancísticas 
y musicales registradas desde las teorías del folklore, pero donde las manifestaciones 
ajenas a lo musical, dancístico-coreográfico han sido objeto de una menor preocupación 
académica desde el campo.

4. Intertextualidad genérica en el caso de la copla y la seguidilla: exposición de 
resultados

Para exponer los resultados haremos una categorización en base a las unidades 
de análisis, recontextualizaciones genéricas en coplas y seguidillas documentadas en el 
campo cultural del folklore en Chiloé. Proponemos, para fines de orden, presentar los 
ejemplos con base en un conjunto de categorías que no buscan ser taxativas, ya que cada 
ejemplo puede trascender los límites de la propia clasificación. Sin embargo, el hacerlo 
de esta forma es parte del proceso metodológico y, al mismo tiempo, nos permitirá 
desprender de aquí el análisis y discusión de los hallazgos de intertextualidad. De modo 
que consideramos ejemplos para las siguientes categorías:

4.1. Recontextualizaciones genéricas de seguidillas y coplas en géneros músico-
dancísticos distintos del campo cultural del folklore en Chiloé

En el primer ejemplo referiremos a algunas coplas que circulan en géneros que han 
sido descritos desde su nomenclatura dancística. Así, gracias al trabajo de recopilación 
realizado en Chiloé durante la segunda mitad del siglo XX por Margot Loyola Palacios, 
figura fundamental del campo del folklore en Chile, en conjunto al profesor y su 
esposo Osvaldo Cádiz (Cádiz, 2021), ofrecemos un primer ejemplo. Ambos folkloristas 
documentaron una cueca en Chiloé, estructuralmente compuesta por copla-seguidilla 1, 
seguidilla 2 más pareado, siguiendo los elementos analíticos de la fuente. La ejecución de 
la cueca evidencia el uso de expletivo. La copla 1 dice:

Mi vida Un día salí a cazar
Mi vida, con mi esco, con mi escopeta y mi perro
Mi vida, y en el tiempo de rastrillar 
Mi vida mi perro, mi perro cayó primero. (Cádiz, 2021: 129).

5 Este proceso se ha documentado en Yáñez (2023).



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 90 ~

La estrofa anterior aparece en el trabajo de reconstrucción de danzas de tradición 
oral como parte de la manifestación denominada ‘chocolate’, expresión genérica danzable 
que la pareja de folkloristas conoció en Chiloé en su primer viaje de la década de 1960. 
Señala el texto citado:

Conocimos dos versiones de esta danza. La primera, entregada por don José Daniel 
Bahamonde, junto a su esposa, doña Sara Ulloa, en Quetalco, en los años 1962-1963. En 
esta versión bailaba una sola pareja. Para verificar la reconstitución que realizamos de 
esta danza, la refrendamos en 1980, en su casa de Puchaurán (Cádiz, 2021: 74).

Allí presentan dos pies y el segundo contiene los dos versos iniciales que coinciden 
con el de la cueca:

Un día salí a cazar
Con mi escopeta y mi perro
Arolele que tomaremos el chocolate
Al tiempo de gatillar
La paloma alzó su vuelo
Arolele que tomaremos el chocolate
(Cádiz, 2021: 71).

Analizando las ejecuciones musicales que hemos documentado a través de 
observación directa en actividades escénicas del campo cultural del folklore en Chile, 
podemos advertir que, si consideramos la expresión «arolele que tomaremos el chocolate» 
como expletivo, la estrofa queda del siguiente modo:

Un día salí a cazar
Con mi escopeta y mi perro
Al tiempo de gatillar
La paloma alzó su vuelo.

De ese modo, la huella intertextual que aparece tanto en la cueca como en el 
chocolate es el expletivo, elemento propio de la expresión verbal muy en boga en la 
música popular del siglo XVII en Hispanoamérica. En contextos de tradición oral, es 
decir, en ejecuciones no leídas, los versos 1 y 2 expresan una constante sobre la cual, sea 
que se ejecute una cueca o chocolate, se construye una estrofa. Como ya hemos estudiado 
en investigaciones anteriores (Yáñez, 2022; 2023) desde el campo del folklore se ha 
realizado un proceso de documentación y registro discográfico de estos géneros, con lo 
cual las versiones se han fijado y han servido para nuevas interpretaciones que se ejecutan 
principalmente en el campo artístico y, en segundo lugar, en los espacios escolares.

En 1991 apareció el disco «Qué Bella Tierra es Chiloé» del Grupo Llauquil de 
Quellón, agrupación fundamental del campo del folklore en el territorio insular. Allí 
se grabó fonográficamente una versión de chocolate que rítmicamente coincide con la 
difundida por Margot Loyola pero que es distinta en su melodía y constituye una nueva 
versión. Aquí nuevamente la estrofa aparece como encabezado, pero se mantiene como 
elemento común solamente la frase 1 (un día salí a cazar):

Un día salí a cazar
Patitos en la laguna



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 91 ~

Vino la pata y me dijo
No cazarás ni las plumas
(Llauquil de Quellón, 1991).

En ambos casos, después de la estrofa que encabeza le siguen otras que aluden 
explícitamente al chocolate como bebida. Sin embargo, para cerrar este pequeño ejemplo 
resulta muy relevante el ejemplo que Cádiz (2021) ofrece a partir de una versión de 
sajuria ejecutada por Pepe Icarte en el disco Aires Tradicionales y Folklóricos de Chile, 
registrada en la década de 1940. Además de un ejercicio de transcripción musical e 
información coreográfica, el texto desarrolla el motivo de los «patitos en la laguna» cuya 
primera estrofa dice:

Los patos en la laguna
Los patos, los patos en la laguna
Irruen (irrumpen) en la tempestad
Los chiquitos dicen tumba
Y los grandes tumbalá
(Cádiz, 2021: 82).

Intertextualmente, lo anterior nos habla de una base común de elementos poéticos, 
fragmentos que en contextos de tradición oral documentados para el siglo XIX y primera 
mitad del siglo XX en Chiloé, podían funcionar en géneros musicales bailables como el 
chocolate, la cueca o la sajuria, pese a que la bibliografía que describe dichos géneros 
desde un énfasis musical (Pereira; 1941 Gómez,1998) centra la atención en el origen 
colonial del primero, nacional del segundo (siglo XIX) y del periodo de la Independencia 
del tercero, tendiendo a la invisibilización de las matrices poéticas comunes.

Como segundo ejemplo de recontextualización genérica documentamos la 
presencia de una misma estrofa de seguidilla presente en la expresión dancística del 
mismo nombre que en Chiloé se ha difundido con los nombres de sirilla, segiriya, 
segriya o siririlla (Yáñez, 2022). También está documentada en la pericona, danza que de 
acuerdo a la literatura musical y del folklore llegó a Chile y Chiloé en tiempos del Ejército 
Libertador (Gómez, 1998; Loyola y Cádiz, 2014). En ambas, sin embargo, predomina 
un tipo de ejecución danzable de parejas sueltas e interdependientes documentadas en 
el siglo XVIII y remiten a las expresiones que en distintos países de América Latina se 
documentaron como «bailes de tierra» (Loyola y Cádiz, 2014; Pérez-Bugallo, 2008).

En el ejemplo es importante consignar que los contextos de documentación 
son distintos pues, mientras el primero tiene un valor cronístico, el segundo, más 
contemporáneo, se enmarca en el trabajo de recopilación del folklore en Chile desde 
mediados del siglo XX (Yáñez, 2021a;2021b;2022; 2023). En 1907 en una ceremonia de 
velorio de angelito realizada en la Isla de Quinchao, Álvarez Sotomayor documenta que 
elmúsicoejecutó una sirilla y junto a su guitarra cantó:

Cuatro patas, cuatro patas
Tiene el gato
Cuatro la zorra
Cuatro la zorra,
Cuatro la lagartija,
Dos la paloma
Dos la paloma
(Álvarez, 1966:222).



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 92 ~

El documento no describe elementos musicales ni coreográficos, pero sí 
contextuales. La sirilla –una de las denominaciones emic que en Chiloé recibe la 
seguidilla–se bailóen situaciones sociales relevantes (quegnún6, medanes7, mingas8) y una 
de ellas son los velorios de angelito, donde además del rezo había comida y baile para 
prodigar que el bebé tenga un buen viaje al cielo. Décadas más tarde –a fines de la década 
de 1970– el Conjunto Angelmó del Magisterio de Puerto Montt grabó una versión de la 
danza «seguidilla» recopilada por el folklorista José Muñoz Contreras, quien la aprendió 
mediante trabajo de recopilación con un antiguo cantor oriundo de la Isla Tranqui, 
archipiélago de Chiloé. En este período la seguidilla (en cuanto a danza) ya era un género 
que permanecía como documento de memoria y de allí pasó a performancesartísticas, 
pero no estaba presente en fiestas comunitarias y ritualidades como el velorio de angelito. 
La canción precisamente comienza con la misma estrofa de seguidilla

Cuatro pies tiene el gato
Cuatro la zorra (se repite)
Cuatro la lagartija
Dos la paloma (dos veces)
(Yáñez, 2022).

En la década de 1980 el Conjunto Magisterio de Castro realizó trabajo de 
recopilación y aprendió una de las tantas versiones de pericona que se han documentado 

6 «El quegnún es propiamente una visita anunciada desde el algún tiempo atrás, que se hace a un 
amigo, por lo general a un compadre y para lo cual un visitante lleva cuantas personas sean de su agrado 
con tal de que vayan en calidad de pagas. El quegnún participa de cena y de sarao, pues tiene un doble 
objeto: comer y divertirse con música y baile. Algunos días antes de la visita, el dueño de casa provee de 
un buen número de chanchos, gallinas, pescados y huevos con qué obsequiar a sus huéspedes. Llegado 
el día designado, se pone en marcha la comitiva que acompaña al compadre visitante, provista de fusiles 
para las salvas y guitarras, violines y flautas de fabricación isleña (Cavada, 1914:145). «Una vez qe la 
comparsa se acerca a la casa del visitado, este cierra puertas y ventanas según dicta el rito. Previo al 
esquinazo –o serenata- un cantor que ha sido designado por el anfitrión para contestar al que viene en 
la comparsa-comienza a “templar su guitarra”». Cavada (1914) sostiene que inmediatamente después 
se entabla el siguiente diálogo que se construye con versos ritualizados, lo que revela una vez más, la 
presencia de la seguidilla como parte de las expresiones de sociabilidad (...). «El de afuera: Abre tu 
puerta, compadre, Haz que suene la tranquilla, Para que entre mi gente, A bailar la seguidilla (Cavada, 
1914: 146-148). (Yáñez, 2022: 130-131). «Luego se abren las puertas, pero solo para los enmascarados, 
que entran a baila la seguidilla» (Cavada, 1914: 149).

7 «Cuando un vecino carecía de bienes como papas o trigo se organizaba un medán y el día indicado 
la gente del sector llegaba a la casa con lo solicitado mientras el dueño de casa organizaba una 
abaundante comida de azuela y asado en retribución, además de una fiesta donde se bailaba por horas. 
En Quehui abundaban los medanes de los recién casados que se realizaban casi siempre en invierno. 
Cada matrimonio y/o pareja era una “paga” y los organizadores la registraban, aunque a veces había 
quienes se excusan pues irían solos y sólo se inscribían con media ‘paga’» (Yáñez, 2015: 71). MEDÁN: 
M. Cena bailable con abundante comida y bebida; los asistentes voluntarios deben llevar al organizador 
de ésta un regalo previamente estipulado, que es el fundamento de la fiesta. El medán lo efectúa un 
vecino que quiere proveerse de corderos, gallinas, papas, trigo, madera para hacer su casa o galpón, etc. 
Etim: MEDAN. «regalar para ser correspondido». O bien de MESÁN «regalar» (Cárdenas y Trujillo, 
1978: 61).

8 «MINGA, mingaco: f. Reunión de vecinos para hacer un trabajo por solo comida y bebida, y la 
retribución posterior cuando alguno lo necesita. Etim: m. y ay. MINKAY, MINKAÑA ‘alquilar gente para 
algún trabajo’» (Cárdenas y Trujillo, 1978: 63)



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 93 ~

en Chiloé. Ocurre que, en la literatura del campo del folklore, siguiendo al músico del 
siglo XIX José Zapiola (1802-1885)9 se ha documentado a la pericona como una danza 
que llega a Chile en 1817 con el denominado Ejército Libertador liderado por figuras como 
José San Martín de Argentina, reconocido como héroe del período de la Independencia 
vinculado a la figura de Bernardo O’Higgins.

Sin embargo, al revisar algunos de los componentes de este género musical y 
dancístico (siempre considerado desde un punto de vista difusionista como originado 
porla contradanza europea), nos encontramos con que, en lo poético, se canta con 
seguidillas de 7 y 5 sílabas. En el caso de Chiloé se advierte que la última estrofa se repite 
con acompañamiento de expletivo, formando de este modo 7 sílabas, mismo fenómeno 
que ocurre en la cueca donde, tal como en la cultura popular del siglo XVII y XVIII, los 
ejecutantes cantan mezclando copla y seguidilla. En las fichas de recolección y el disco se 
ha difundido a esta expresión como «Pericona de Llau Llao», debido a que fue recopilada 
en esa localidad. En la versión documentada por Magisterio de Castro encontramos la 
siguiente estrofa de seguidilla:

Cuatro tiene la gata
Cuatro la zorra (tres veces)
Cuatro la lagartija
Dos la paloma (3 veces)
(Conjunto Folklórico Magisterio de Castro, 1991).

Un ejemplo textual que nos parece relevante porque conecta con una frase de 
seguidilla es la que está presente en la versión de seguidilla documentada en Nepué por 
el maestro José Muñoz Contreras, (recopilada en la década de 1970) de don José Montiel, 
oriundo de la Isla Tranqui en la actual comuna de Queilen, y en la cueca «Un día salí a 
cazar», recopilada por Margot Loyola y Osvaldo Cádiz en 1984 en San Juan (Isla Grande 
de Chiloé) al señor Aurelio Bahamonde. La frase compartida destaca por su brevedad y 
corresponde al verso irregular de 5 sílabas «Y así decía». En el caso de la seguidilla que 
forma parte de la danza del mismo nombre el texto completo dice:

Nos entendemos sí,
Y así decía10 (se repite)
Un enfermo de amores
Que se moría (se repite)
(Yáñez, 2022).

9 «…las canciones y bailes que traía San Martín entre los soldados de su ejército. En 1817, (el dato es 
de Zapiola), llegaron a Chile el cielito, el pericón, la sajuriana y el cuando» (Pereira, 1941:69). «Zapiola, 
el gran memorialista, señala expresamente como novedades: ‘el cielito, el pericón, la sajuriana y el cuando, 
especie de minuet que al fin tenía su alegro» (Pereira, 1941: 238). «Como el cielito, el Pericon o Pericona, 
fue antigua danza aristocrática europea que adquirió ritmo criollo al invadir el ambiente gaucho. Tal es la 
versión del erudito folklorista argentino Carlos Vega. Llegó a Chile, conforme a la tradición de Zapiola, con 
el ejército de San Martín, obteniendo, junto a sus alegres compañeras, carta de ciudadanía, difundiéndose 
por el territorio nacional. En 1836 habría llegado hasta Chiloé, donde la vio bailar en San Carlos el ya citado 
viajero francés doctor Dubosc. En 1840 César Famin la cita en su libro sobre Chile, como una de las danzas 
típicas del país» (Pereira, 1941:241).

10 El subrayado en ambas estrofas es nuestro.



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 94 ~

En el caso de la cueca el texto completo es:

Que están durmiendo, sí
Allá vá. Y así decía
Que solo con la muerte.
Allá vá, me olvidaría.
(Cádiz, 2021).

En ambos casos ocupa la posición de segundo verso después del primero que–a su 
vez,es la repetición del cuarto verso de una estrofa anterior– acompañado por un expletivo 
con el cual se vuelve a construir la seguidilla en su relación 7 y 5. Lo anterior nos entrega 
elementos para consignar la intertextualidad como una herramienta para comprender lo 
que bien puede constituir un tipo de fórmula que sirve a los cantantes a la hora de construir 
versos en géneros musicales distintos pero con elementos poéticos comunes. De allí 
entonces que, si bien estos versos no fueron recogidos de improvisadores, nos encontramos 
ante herramientas que provienen de dicha lógica de enunciación y que se comparten con 
cantores –o conocedores de repertorio popular- en un mismo territorio en un marco de una 
tradición oral todavía no mediada por las referencias musicales provenientes de las industrias 
culturales (ya sea la radio, el disco u otra plataforma contemporánea), que más tarde fijaron 
las versiones cerrando la dimensión improvisativade estos géneros (Yáñez, 2022).

4.2. Intertextualidad con expresiones hispanoamericanas
En materia musical, es muy relevante el aporte realizado por Valdivia (2024), 

quien al revisar seguidillas musicalizadas en cancioneros de los siglos XVII señala que 
éstas funcionan casi siempre como estribillos pero que, además, «suelen estar escritas en 
compás ternario (aunque hay excepciones)» (Valdivia, 2024: 184) y también advierte la 
presencia de hemiola. Naturalmente que hay elementos relativos a las formas específicas de 
la enunciación que, entre otras cosas, se expresan en la acentuación rítmica. Sin embargo, 
en el caso de las seguidillas de Chiloé, sea que se canten en versiones de cueca, pericona, 
nave o pavo, nos encontramos ante estructuras rítmicas musicales del tipo compás 6/8 con 
subdivisión binaria y acento en el primer tiempo. En el caso de la cueca existe efectivamente 
la alternancia del compás de 6/8 con el de ¾, al punto que en la memoria de distintas 
localidades existe el concepto de «cueca valseada» para expresar una modalidad de danza 
en pareja suelta e independiente con tempo lento y, en otros casos, a una ejecución de 
pareja tomada al igual que en el vals, sin uso de pañuelo, a la manera de algunas danzas 
socializadas en el siglo XIX. De allí entonces que en materia rítmica y si pensamos algunas 
expresiones como la seguidilla, la zarabanda o la chacona, podemos proponer que, en 
tanto matrices culturales, estas conectan con las expresiones bailables que se cantan con 
seguidillas en Chiloé. Esto se advierte en la propia seguidilla como danza, la cueca (que 
se baila preferentemente en parejas sueltas con uso de pañuelo), la pericona (que así como 
la danza de seguidillas se baila en grupos de dos parejas sueltas e interdependientes y, 
con el paso de los años, la bailaron parejas al dejar de tener vigencia social en los marcos 
sociales festivos previos a la mediatización de los repertorios en el campo artístico del 
folklore), el pavo (baile de pareja) y la nave (baile juego donde se intercambian parejas 
sueltas que se mueven a partir de una rítmica binaria de subdivisión ternaria).

En lo poético, una de las modalidades de la seguidilla que logró difusión en el siglo 
XVII se ha definido como «seguidilla de contera» (Valdivia, 2024). Se trata precisamente 
de una seguidilla simple a la cual le siguen tres versos distribuidos del siguiente modo: 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 95 ~

5-7-5. Según este investigador, en el siglo XVIII «cobraron preeminencia las seguidillas 
compuestas, en las que los cuatro primeros versos son sucedidos por un terceto que consta 
de dos versos de cinco sílabas que riman entre sí en asonante, con un heptasílabo central 
suelto entre ambos» (Valdivia, 2024: 195). De manera especial recuerda el uso de Torres 
Villarroel, quien les llama «seguidillas de contera» y las utiliza en sus «almanackes»; 
generalmente en un contexto que implica ser cantadas. Así en su opúsculo titulado Los 
Ciegos de Madrid, Almanack pronóstico y diario de Quartos de Luna, para el año Bisiesto 
de 1732 (…) escrito según su autor «al compás del cumbé y de la Gayta Gallega, y de 
los otros sones que alegran a las gentes, y al populacho» (op. Cit). Un aspecto arriba cita 
constituye fundamental para nosotros: «Junto con las “Seguidillas manchegas”, ésta es 
una de las primeras seguidillas documentadas, que probablemente llegó al continente 
americano poco después de ser copiadas» (Valdivia, 2024: 195).

Para el caso de Chiloé la modalidad también denominada «de contera», está 
presente a modo de cierre en versiones de la danza seguidilla, tal como expondremos a 
continuación.

Relín Tirano
Como pasó el invierno
Pasó el verano
(Cavada, 1914).

En otra versión también reconstruida desde el trabajo de Amador Cárdenas y 
registrada discográficamente por el Conjunto Caituy de Achao, se culmina con la siguiente 
estrofa del mismo tipo:

María ‘el Carmen
Préstame tu peineta
Para peinarme
(Caituy de Achao, 1985).

La pericona es otra expresión genérica que en el caso de Chiloé se construye con 
seguidillas simples. En sus versiones también se advierte la presencia de la modalidad 
utilizada en la cueca, es decir, repetición del verso pentasílabo anterior con expletivo para 
crear un heptasílabo más los versos 5-7-5 que crean una nueva seguidilla. Sin embargo, 
mediante una escucha atenta de algunas de las versiones difundidas desde el campo 
cultural del folklore, se advierte la presencia de esta modalidad –llamada de contera–en el 
cierre de la pericona, del mismo modo como ocurre con la versión de danza de seguidilla 
del ejemplo anterior. Es lo que advertimos en el caso de la denominada «Pericona de 
Calen» que hacia el final del canto presenta la siguiente seguidilla de contera

Yo también digo (5)
Que la ceba chilena (7), caramba (expletivo)
Se ha vuelto trigo (5) a já (expletivo)
(Magisterio de Castro, 1991).

4.3. Intertextualidad como indicador intercultural
Si bien la cantidad de ejemplos siempre puede ser más amplia, hay dos que nos 

parecen relevantes porque nos permiten abrir la conversación respecto a la cuestión 
intercultural. En primer término, mostramos un indicador intertextual que nos abre hacia 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 96 ~

huellas históricas. En segundo lugar, mostramos una huella intertextual que comunica a la 
sociedad de Chiloé actual, con una de las comunidades migrantes actuales más presente 
hoy en el país, la de Venezuela, evidenciando huellas intertextuales comunes. Luís Felipe 
Ramón y Rivera (1987) ofrece notas sobre la seguidilla en Venezuela en un señero trabajo 
publicado en la Revista de Investigaciones Folklóricas.

Los ejemplos recogidos hasta el presente corresponden a las siguientes especies mu-
sicales: canciones de arrullo, galantes, festivas y de simple diversión. En la Isla de Mar-
garita se encuentra un primer gran ejemplo del tipo de las que –devenir folklórico– pro-
cedentes del renglón bailable, seguramente, (tal el carácter humorístico de la letra), paran 
en canciones de cuna (Ramón y Rivera, 1987: 13).
En la orilla del río
Parió una blanca,
Veinticinco alacranes
Y una potranca

(…)
¿Qué quieres que te traiga
Niño, de Coro?
Para tu mano blanca
Sortija de oro
(Ramón y Rivera, 1987:13).

El primer verso de esta última seguidilla está presente en cuecas documentadas en 
Chiloé.Una de ellas ha sido difundida por el Conjunto Villa San Carlos del Magisterio de 
Chonchi y registrada fonográficamente por el Grupo Caituy de Achao:

Qué queris que te traiga
Chiquita, de Punta Arenas
Un reloj de campana
Chiquita, de cuerda buena
(Caituy de Achao, 2003).

Para el caso de Venezuela, el autor identifica aspectos de la interpretación que son 
relevantes, a propósito de los contextos socioculturales de tradición oral:

Al cantar estas estrofas, en razón de la extensión de la frase musical, se repiten algunos 
versos. El uso de este recurso, o la intercalación de estribillo, es muy común tanto en el 
repertorio teatral como en el popular, folklórico, de América y España. Henríquez Ureña 
escribe que los tres y últimos versos de la seguidilla de siete, se consideraban muchas 
veces como estribillos (Ramón y Rivera, 1987: 14).

En el caso de Chiloé existe una versión ejecutada musicalmente en ritmo de vals y 
formato canción con estribillo, letra variante pero donde se subraya el estribillo mediante 
la melodía y armonía. Se advierte presencia de seguidillas y la armonía transita por los 
grados I°V°IV°I°V°I° sobre una escala menor.

Soy pajarillo errante
Que ando perdido (se repite)
Dentro de la enramada



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 97 ~

En pos de abrigo (se repite)
(Conjunto Villa San Carlos del Magisterio de Chonchi, 1994)

Con esta misma armonización aparece en la versión de la cantautora de Chiloé 
Rosario Hueicha y en el trabajo del Grupo Cuncumén, en cuyo repertorio aparece 
vinculado al canto del valle central de Chile y como expresión musical de habanera.

La presencia y explicitación de la seguidilla tiende a invisibilizarse porque la 
clasificación de los géneros ha sido realizada, en el campo del folklore en Chiloé, desde 
un criterio musical. Del mismo modo hay una razón vinculada a la performance: bajo las 
repeticiones propias de la ejecución y, en otros casos, el uso de expletivos (en cuecas, 
periconas o danzas de seguidilla) se aparece la estructura métrica subyacente.

Otro ejemplo nos parece decidor es el que documenta Frenk (2006) sobre judíos 
de oriente:

La pava, la pava
Por aquel monte
El pavón es rojo
Bien le responde.

Y en el Vocabulario de Gonzálo Correas citado por Frenk (2006) consigna
Voces daba la pava
Y en aquel monte
El pavón era nuevo
Y no le responde
(Frenk, 2006: 265)

El intelectual chileno Gastón Soublette documenta en una revista académica de 
estética (1989) la danza de Chiloé que fue recopilada en la Costa de Dalcahue a mediados 
del siglo XX por distintos folkloristas. Destaca en lo musical el uso del modo Dorio, lo 
cual es un elemento relevante ya que la mayoría del repertorio tradicional está en mayor. 
En el artículo dedicado a un repertorio de Chiloé expone la siguiente seguidilla:

El pavo con la pava
Se picotean (se repite)
La pava no permite
Que le hagan Rueda (se repite)
(Soublette, 1989: 60).

Aunque su constatación tiene un carácter anecdótico, nos parece relevante a la luz 
de la intertextualidad mostrada antes:

un folklorista español de paso en París que me escuchó cantarla, la reconoció como 
perteneciente al folklore gallego, en lo que a melodía se refiere. Asimismo, algunos 
judíos sefarditas la han reconocido como perteneciente a la vieja tradición del Judaísmo 
(Soublette, 1989:60).

En el período de trabajo de los folkloristas se advierte la importancia del músico 
José Daniel Bahamonde (conocido popularmente como Coche Molina) en la enseñanza 
de esta danza que ya en la década de 1960 era escasamente recordada en el territorio. A 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 98 ~

partir de ello cobra sentido igualmente el relato del historiador Renato Cárdenas desde 
la memoria local, sobre las familias Bahamonde, de enorme presencia en esa zona: «Un 
gallego, que hoy cultiva ‘mejillones’ en Calen nos decía que los Bahamonde son de su 
tierra, de posible origen judío, es decir, inmigrantes a la Península Ibérica» (Cárdenas, 
2019:81).

Documentada desde el campo del folklore en Chile central como una cueca, la 
escuchamos en las fiestas populares rurales del archipiélago de Chiloé mediante ejercicio 
de observación de campo en fiestas bailables. A fines del siglo XX en Chile, mediada por 
las industrias culturales (disco, radio y televisión) se difundió una modalidad expresiva 
de la cueca anclada en el valle central del país como sinónimo de «cueca chilena», es 
decir, se le transformó en símbolo nacional. En el caso de Chiloé –pero también a lo 
largo del Cono Sur (los actuales Chile, Bolivia, Perú o Argentina), se han documentado 
diversas variantes poético-musicales en la ejecución del género. De allí que las orquestas 
musicales populares de territorios como Chiloé denominan a estas expresiones de forma 
emic como «cueca central» y su ejecución tiene un lugar dentro de la fiesta donde hoy 
predominan géneros como el «corrido mexicano», la cumbia y las ahora denominadas 
«cuecas chilotas». Producto de la difusión radial, una de las tantas «cuecas centrales» que 
logró difusión y se ha ejecutado en las fiestas populares comienza con la siguiente copla:

Eres chiquita y bonita
Eres como yo te quiero (se repite)
Pareces campanillita
Hecha de mano e platero
(Conjunto Graneros, 2020).

En España y en canciones de Boda aprendida de Lorenzo Suárez de 65 años en La 
Adrada, Castilla, aparecen las siguientes coplas al final de la canción:

Eres chiquita y bonita
Y eres como yo te quiero,
Y eres la primera naranja
Que ha criado el naranjero

Eres chiquita y bonita
Como un grano de cebada;
Lo que tienes de pequeña
Lo tienes de resalada
(Mahlau, 1997: 156)

Encontramos otro ejemplo que incluye varias de las dimensiones mencionadas 
en este estudio, pero además la de este apartado. En una de las versiones de danza de 
seguidilla recopilada por el maestro folklorista del territorio, José Muñoz Contreras, y 
que constituye una versión de danza de seguidilla recopilada en Llaguepe, Cochamó, en 
un territorio cordillerano ubicado en el continente entre Chile y Argentina, a unos 140 
kilómetros de Chacao, límite norte de la Isla Grande de Chiloé. La versión de danza de 
seguidilla recopilada allí contiene la siguiente estrofa.

Dices que no me quieres
Porque soy chica (se repite)



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 99 ~

Más pica la pimienta
Sazona y pica.
(Yáñez, 2022)

Eugenio Pereira Salas fue un historiador de mediados del siglo XX vinculado 
al Instituto de Investigaciones Musicales de Chile. En un texto emblemático titulado 
Orígenes del Arte Musical en Chile, escribe un capítulo dedicado a la zamacueca y allí 
incluye la siguiente seguidilla:

Dices que no me quieres
Porque soy chica
Más chica es la pimienta
Caramba y pica
(Pereira, 1941: 267).

Pedrosa (2002) ha documentado el carácter hispánico de esta estrofa, por ejemplo, 
en la versión recogida por Martínez Ruiz (1988-1989)

Dices que no me quieres
porque soy chica;
más chica es la pimienta,
galana, y pica
(Martínez Ruiz, en Pedrosa, 2002: 157).

En el mismo artículo expone una variante recogida por Carrillo en Argentina y 
también en Cantabria, España.

En el artículo citado por Pedrosa, donde aborda seguidillas sefarditas en Marruecos, 
discute la importancia del viejo cancionero hispanoamericano. Para nuestro caso, llama la 
atención la difusión que otorga a estrofas con paralelos en Andalucía, la Isla Margarita de 
Venezuela y Colombia. En el artículo expone:

Antier noche y anoche
parió Joroba
veinticinco ratones
y una paloma...
(Rodríguez Marín, en Pedrosa, 2002: 160).

Cabe señalar que la estrofa anterior aparece cifrada en el Ms 3985, f. 230 de la 
Biblioteca Nacional de España del siglo XVII. Allí el motivo aparece enmarcado en la 
siguiente estrofa, según pudimos advertir en la edición digital del documento.

Esta noche pasada
parió Quiroga
Veinticinco lagartos
Y una paloma
Esta palomita
Quedó preñada
Y parió una borrica
Desorejada (Ms 3938 f.230-238)



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 100 ~

Esto resulta clave para los fines de nuestra investigación ya que necesariamente 
implica que el motivo ejecutado en diversas cuecas de tradición oral en Chiloé, hunde 
sus huellas en el siglo XVII. Pero hay más. La frase «esta palomita» (verso cinco) es 
muy similar a la frase «Y una paloma» (verso cuatro), porque repite la palabra, pero con 
diminutivo. Esto es importante porque en el canto de la cueca se utiliza la repetición del 
verso cuatro más expletivo, con lo cual el quinto verso se constituye en heptasílabo de una 
nueva seguidilla simple, lo cual puede verse como parte de un tipo de enunciación propia 
de hace 4 siglos cuya huella aparece en los cantores de cueca tanto en Chiloé como en 
diversas regiones y contextos culturales de lo que hoy es Chile. En el mismo artículo que 
hemos citado de Pedrosa (2002), el autor consigna a esta seguidilla junto a otras dos que 
forman parte del archivo folclórico (Proyekto Folklor) de la radiodifusión israelí:

Anoche y anteanoche
parió Merroma
veinticinco ratones
y una paloma
(Pedrosa, 2002: 157).

Y después la consigna también a propósito de su trabajo de investigación Madrid:

Antianoche y anoche
parió la luna
veinticinco luceros
y una potranca
(Pedrosa, 2002: 161).

En Chiloé se trata de una estrofa documentada en distintas versiones de cueca. 
Una de ellas ha logrado ser fijada en las ejecuciones artísticas actuales debido a que fue 
documentada discográficamente por el Conjunto Magisterio de Castro en un disco editado 
en 1991. La presentaremos incorporando el expletivo que acompaña dicha versión:

Antenoche y anoche, caramba
Y esta mañana (se repite este verso)
Ando buscando niña, caramba
Para casarme (se repite este verso).
(Magisterio de Castro, 1991)

Genéricamente y desde el punto de vista textual, en el territorio los agentes 
culturales contemporáneos del campo del folklore la reconocen como uno de los ejemplos 
más característicos de una «cueca chilota». Si bien la versión registrada mediáticamente 
por Magisterio de Castro es la base de las interpretaciones actuales, gracias a archivos 
de entrevistas con músicos campesinos tradicionales hemos escuchado otras versiones 
no mediatizadas donde el mismo motivo (Antenoche y anoche/Y esta mañana) configura 
otra seguidilla con una melodía distinta. Sin embargo, estas versiones no fueron 
mediatizadas y constituyen parte del acervo comunicativo de las cuecas ejecutadas en 
contextos de tradición oral previos a la mediatización del repertorio del folklore en 
Chiloé. Así ocurre con un registro que el músico Gabriel Bahamonde de la Costa de 
Dalcahue –Isla Grande de Chiloé- quien en una entrevista con un grupo de folkloristas 
el año 2002 recordó las antiguas fiestas campesinas en que tocaba cuecas junto a un 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 101 ~

violinista. Allí advierte que las cuecas no tenían nombre y se podía incorporar diversas 
estrofas según el contexto festivo.

Allí cantó una cueca donde incorpora el motivo en los versos 1 y 2:

Antenoche y anoche, mi vida
Y una mañana
Te ha mirado tus ojos, alla va
Y de mala gana
(G. Bahamonde, 2002, archivo personal del autor)

A lo anterior habría que añadir también el motivo de cueca ampliamente difundido 
y conocido en el territorio isleño y en otras regiones del país de forma mediatizada como 
«25 limones».

El último ejemplo de este apartado corresponde a la estrofa de seguidilla más 
difundida en las danzas recopiladas y reconstruidas desde el campo del folklore como 
«seguidillas». Lo relevante es que además del paralelismo que muestra las variantes de 
esta estrofa en las versiones recopiladas de Chiloé, la intertextualidad genérica revela la 
presencia de variantes de la misma en Canariasy en antiguos registros de la península.

Ya en el trabajo realizado por Cavada en 1914 desde la perspectiva de los Estudios 
de Folklore, se documentó la danza de la ‘sirilla’ (seguidilla). Allí provee una breve 
descripción de letra y coreografía sin agregar información musical más concreta (melodía, 
ritmo, armonía). Cavada sostiene: «Se baila entre 4 con pañuelo, zapateo y redoble. Tiene 
3 vueltas» (Cavada, 1914: 166). Cita la siguiente estrofa de seguidilla

Sirilla me pides
¿Cuál de ellas quieres?
Son unas amarillas
Y otras son verdes
(Cavada, 1914: 43).

En la década de 1950 la icónica folklorista chilena Violeta Parra recorre Chiloé 
y al retornar a Santiago difunde la sirilla. Esta versión con ritmo binario de subdivisión 
ternaria es registrada en 1961 por el icónico grupo Cuncumén

Sirilla me pides
De la cualquier quieres, sí de la cual quieres (repetición de la ejecución musical)
Me vo’ a la amarilla
Me vo’ a la verde sí
(Cuncumen, 1961).

En la década de 1960 la folklorista Margot Loyola trabajó en la Isla de Quinchao 
con personas del territorio que recordaban antiguas danzas que habían sido parte de los 
espacios festivos pero que de a poco caían en desuso. En una localidad denominada Curaco 
de Vélez trabajó en la reconstrucción de una versión de seguidilla que constituye una 
versión distinta a la difundida por Violeta Parra y aporta nuevos elementos coreográficos, 
rítmicos y en número de estrofas de seguidilla. Sin embargo y ahora con la denominación 
«seguidilla», nuevamente aparece la misma estrofa:

Seguidilla me pides
De la cual quieres (en la versión cantada se repite tres veces)



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 102 ~

Ser de las amarillas
O de las verdes (en la versión cantada se repiten los dos últimos versos).
(Loyola, 1980: 236).

A fines de la década de 1980 el Conjunto Folklórico Magisterio de Castro recopiló 
una versión de seguidilla en la localidad de Puchaurán, de manos del músico Gerónimo 
Barría. Esta versión fue registrada discográficamente en el año 1991 en el disco Buscando 
Raíces. La primera estrofa de la versión es coincidente:

Seguidillas me pides,
De la cual quieres sí (luego canta: «de la cual quieres, no. De la cualquieres»)
Dos de las amarillas
Dos de las verdes, sí (luego canta: «dos de las verdes ay no»).
(Magisterio de Castro, 1991).

En Canarias aparece documentada la siguiente seguidilla:

Seguidillas me pides.
De ‘cualas’ quieres
Si de las amarillas
O de las verdes
(Noda, 1998: 35).

Diacrónicamente resulta muy relevante una estrofa de seguidilla anotada en 
denominado Romancero de Barcelona, datado desde 1600, editadas inicialmente por 
Alín(1991) y referidas en el trabajo de Pedrosa (2022):

Seguidillas me pide,
Madre, el alguacil
Seguidillas me pide
Más de cuatro mil
(Pedrosa, 2022: 14).

5. Intertextualidad con expresiones masivas

En el plano de la intertextualidad con expresiones masificadas a través de 
la industria del disco hay ejemplos que son decidores. El primero corresponde a una 
expresión danzable y cantable registrada discográficamente en el campo artístico del 
folklore en Chiloé (Yáñez, 2023) a través de la interpretación del Conjunto Caituy de 
Achao. La versión se conoce como «Para subir al cielo» y dentro del campo es reconocida 
por los productores de discurso artístico, las audiencias y los medios de comunicación 
como una seña de identidad de Chiloé.

La primera estrofa de la danza que se ejecuta bajo un compás de 6/8 considera 
también el uso de expletivo:

Para subir al cielo, caramba
Se necesita, ay ayay (se repite)
Una escalera larga, caramba
y otra cortita, ay ayay
(Caituy de Achao, 1985).



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 103 ~

La misma aparece de manera persistente en el son huasteco conocido 
internacionalmente como «La bamba», tras ser mediatizado a través del estilo musical 
del rock and roll en la película biográfica donde la canción fue interpretada por Los Lobos 
(Yáñez, 2024). Se trata de una misma estrofa pero que viene a constituir un nuevo género 
mediante un proceso que, en su lenguaje, implica un ritmo y un conjunto instrumental que 
constituye nuevas audiencias y procesos de producción y consumo. Sin embargo, persiste 
la misma estrofa de seguidilla. Como incorporación cultural habría que añadir también la 
presencia de un nuevo agregado verbal que reemplaza al expletivo. Incluso la estrofa más 
famosa de «La bamba» bien puede interpretarse como una variante en tanto se produce 
un cambio sígnico que mantiene la estructura general de la estrofa:

Para bailar la bamba
se necesita
Una poca de gracia
Pa’ mí pa’ ti, ay arriba y arriba
(Los Lobos, 1987).

Otro ejemplo importante lo encontramos en cuecas de tradición oral que hemos 
aprendido mediante nuestra propia investigación de campo con informantes que 
vivieron en el Chiloé insular justo antes del momento en que emergieran los repertorios 
populares mediatizados por la industria musical del folklore. En dicho período tuvo una 
enorme vigencia la presencia de las cuecas ejecutadas por músicos acordeonistas que 
cantaban seguidillas de tradición oral e incluso podían crear contenidos en el momento 
(improvisación) manteniendo algunos elementos formales como ripios o ciertas frases. El 
ejemplo intertextual que presentamos ahora lo encontramos en una cueca aprendida por 
el autor de este artículo en la islade Quehui y también está presente en cuecas que fueron 
registradas discográficamente como expresiones de Chiloé.

En las versiones señaladas aparece una referencia a la clásica estrofa proveniente 
de la música popular mexicana conocida como «canta y no llores». Lo anterior revela 
ya un uso en sectores populares rurales de versos populares en un género como la cueca 
en Chiloé, proceso que se evidencia en otros contextos culturales y genéricos como el 
de la tonada, que no abordaremos en este trabajo. En el caso de Chiloé, se verifica el 
consumo del cine de Oro11 desde la década de 1930 en adelante, particularmente a partir 
de la emisión de la película «Allá en el rancho grande» del año 1936. El fenómeno de 

11 En términos generales, suele denominarse como Época de Oro del Cine Mexicano a un período que, 
en términos generales, puede abarcar más o menos entre las décadas de 1930 y 1960 donde hubo una 
enorme producción de películas mexicanas que se exportaron a diversos países como Chile. «El fuerte 
influjo del cine mexicano en Chile desde los años 40 inició un proceso de apropiación cultural que, a través 
de la figura del charro cantor y la música norteña, fue adoptada en los campos chilenos y con mucha fuerza 
en Chiloé» (Yáñez, 2015: 81). «El cine mexicano logra su consolidación a fines de la década de 1930, esto 
debido a la masificación y profesionalización de su industria, que gracias a una potenciada música ranchera 
le otorgaron un sello característico y particular que le permitió penetrar de manera exitosa en Chile, 
apropiándose de un carácter costumbrista y escenas recargadas de detalles típicos mexicanos, sacados de 
teatros de revista del país del norte (…)». La difusión de la música ranchera mexicana, promovida por la 
industria cinematográfica, fue tan rápida que, en la campaña presidencial de 1938, el candidato del Frente 
Popular, Pedro Aguirre Cerda, utilizó una adaptación de la canción mexicana «¿Qué será?», de Tito y 
Pepe Guizar, conocida en el país por la versión de Jorge Negreteen la película La Rancherita del Carmen» 
(Villalobos, 2012: 86-87).



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 104 ~

consumo generó nuevas prácticas musicales y culturales en todo Chile, abriendo un 
espacio que terminó por constituirse en un campo artístico en torno a lo que dentro del 
país se denomina como la música ranchera mexicana. En el caso de Chiloé, además 
del cine fue la radiodifusión el medio que ayudó en la difusión de estos repertorios 
que, antes de ser replicados en el territorio por artistas locales, proveyó algunas estrofas 
populares que a su vez beben de un fondo histórico común. Es así como en contextos 
previos a la modernización tardía que se produce desde 1980 (Yáñez, 2023), ya se 
advierte la presencia de trazos de música del cine de oro que luego logró un amplio 
consumo y producción de nuevas prácticas musicales de la cultura popular. La estrofa 
de la canción mexicana que tiene en la voz de Pedro Infante una de las principales 
referencias discográficas dice:

Ay ayayay
Canta y no llores
Porque cantando se alegran
Cielito lindo
Los corazones
(Infante, 2010)

En isla de Quehui aprendimos una popular cueca ejecutada a mediados del siglo 
XX. Aquí se verifica un uso poético muy común en la enunciación de la cueca. Se trata 
de la repetición de la estrofa pentasilábica de una seguidilla, al iniciar la nueva estrofa 
con ella y agregarle un expletivo (ay sí, mi alma, mi vida, vida, etc.) para luego continuar 
con la contera, es decir, una estrofa de 5-7-5, conformando así una nueva seguidilla de 4 
versos. Precisamente allí incorporan las estrofas de la canción, modificando el término 
«porque» por «que», lo que genera la métrica 5-7-5. Así ocurre en el fragmento que 
compartimos a continuación:

Y hables conmigo, cierto
Mi vida, canta y no llores
Qué cantando se alegran
Los corazones, si ay ay ay
(E. Vidal, comunicación personal, marzo de 2006).

Un motivo que presenta diversas variantes en su ejecución en contextos de 
tradición oral, fue registrado discográficamente en la década de 1960 por el folklorista 
chileno Héctor Pavez Casanova. La cueca grabada por él inicia con la siguiente estrofa 
de seguidilla:

En la Barra de Chaiguao
Perdí mi bote
Cuatro Chiguas de papas
Cinco chilotes.
(Pavez, 1967)

En 2004 se grabó un trabajo (película documental y disco compacto) de alto valor 
antropológico y etnomusicológico en la localidad de Puchaurán, costa de Dalcahue, en 
la Isla Grande de Chiloé. Al final del documental los músicos sostenedores de una larga 
tradición musical familiar, ejecutan el mismo motivo, pero con variante:



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 105 ~

En la punta de Calbuco,
Caramba, perdí mi bote,
por hacerle cachaña,
caramba ay a un cachalote.
(Moreno, 2004).

El desarrollo del tópico desarrolla una seguidilla que culmina con la frase «por la 
muchacha». La seguidilla de cueca siguiente señala lo siguiente:

Por la muchacha, ay sí
Caramba, canta y no llores
Que cantando se alegran
Caramba los corazones (se repiten los versos 3 y 4)
(Moreno, 2004).

6. Análisis y Discusión

Desde el punto de vista de la discusión genérica, podríamos señalar que, en el 
marco de la tradición oral de Chiloé, nos encontramos ante la necesidad de abordar el 
corpus del folklore con énfasis en la dimensión enunciativa, lo cual puede proveer de 
nuevas rutas de investigación. En ese horizonte este trabajo tiene un carácter inicial para 
el caso del territorio abordado, pero ya es posible advertir algunos elementos relevantes a 
la luz de la recontextualización genérica y la cuestión de las matrices culturales.

En base al análisis del corpus realizado, la recontextualización genérica del campo 
del folklore de Chiloé muestra una vinculación con el cancionero hispanoamericano que 
nos conecta con los siglos XVII y XVIII. Lo relevante es que dichas huellas cruzan lo 
masivo y se instalan en espacios de consumo considerados modernos por la vía de la 
industria discográfica y la difusión del folklore a nivel mediático en América Latina y 
particularmente en Chiloé. De allí que su circulación también sea constatable en diversos 
repertorios hispanoamericanos, lo cual abre nuevamente la comprensión a la cuestión de 
las matrices culturales presentes en las manifestaciones genéricas. De allí que es posible 
advertir variantes de manifestaciones que hoy forman parte de la tradición oral de países 
como México, Argentina e incluso Brasil y –por supuesto– los actuales Portugal y España.

Si bien el énfasis de este trabajo se centra en la dimensión poética, es importante 
relevar también la conexión con huellas intertextuales que conectan con manifestaciones 
musicales de los siglos XVIII. Ello ocurre por ejemplo en relación con las expresiones 
musicales de ritmo ternario y las modalidades dancísticas de bailes de parejas o grupales 
separadas, que ya en el siglo XIX son reemplazadas por los tipos de baile tomados 
mediante la influencia de la polka o el vals. La literatura histórica y la evidencia de los 
casos muestran que el carácter insular de Chiloé ayudó a sostener manifestaciones de larga 
densidad histórica cuyas huellas están presentes en las manifestaciones documentadas en 
el campo del folklore. De allí que la intertextualidad de estas métricas en lo poético y 
en su rítmica (la importancia de los ritmos ternarios con subdivisión binaria y presencia 
de alternancia del 6/8 con ¾) conectan a los saberes isleños con el período anterior a la 
conformación del Estado-nación. A ello ayuda el hecho de que el proceso de anexión de 
Chiloé a Chile fue posterior (1826) y tras un proceso bélico, lo que no indica genealogía 
genérica, pero sí nos permite pensar lo siguiente: que los géneros de la tradición oral 
todavía presentes en el siglo XX poseen matrices culturales comunes a otros territorios 
con independencia de las síntesis genéricas que realizan los propios agentes en contextos 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 106 ~

específicos de enunciación. La conexión con estas matrices no niega el hecho de que 
expresiones como la cueca o la pericona tienen una presencia durante el siglo XIX y 
funcionan como géneros nacionales, sin embargo, los elementos que los componen 
remiten a una temporalidad anterior. «Una estrofa de pericona como: la pericona tiene/
corona e’ plata/y un letrero que dice/ viva la patria», evidencia la filiación con el período 
de independencia. Sin embargo, es evidente que, dado que en el siglo XIX ya había tres 
siglos de transculturación, las matrices que nutren los nuevos géneros, además de las 
ideas propias de la época, sean elementos del período anterior.

Otro elemento intertextual relevante que se constata en los marcos de ejecución 
de tradición oral y su fijación en las versiones mediatizadas, es la presencia de las mismas 
estrofas en expresiones genéricas dancísticas o musicales distintas, por ejemplo, en cuecas, 
periconas o danzas de seguidillas. La intertextualidad también abre la posibilidad de 
ubicar a manifestaciones genéricas de Chiloé, históricamente interpretadas como géneros 
dancístico-musicales, en relación con el arte verbal, es decir con la palabra. De allí que 
se advierte, por ejemplo, la presencia de elementos propios de la fórmula que permiten 
crear nuevas estrofas, incorporando elementos de otras o incluso apenas algún verso. Por 
ejemplo, hay versos que funcionan como puente después de la repetición del verso anterior 
más expletivo, con ello se puede advertir un elemento que tiene que ver con la formulación 
ya que, junto con las matrices poéticas comunes, la memoria oral de Chiloé consigna la 
importancia de la «creación» de contenidos, por ejemplo, en las cuecas (Yáñez, 2022). 
Re-visitar los géneros del folklore desde el Arte Verbal nos permite enriquecer una puerta 
analítica que se ha cerrado ante el predominio de la mirada músico-dancística.

Aquí un fenómeno importante en el Chiloé previo a la modernización tardía que 
hemos podido documentar con base en nuestra investigación y participación en el campo 
cultural del folklore: antes de la «fijación» de las versiones de pericona, seguidilla o 
cuecas a través del trabajo de los folkloristas y la reproducción del disco, las y los 
músicos ejecutaban estrofas diversas donde recontextualizadas algunas que ya sabían 
–y en orden distinto- mientras que, en algunos casos siguiendo la métrica, expletivos y 
frases de apoyo (de siete o cinco sílabas) incorporaban algún contenido creado jocoso 
o amoroso. Así documentamos en las islas interiores con los denominados músicos 
campesinos que en islas del archipiélago animaron eventos sociales como los bailes de 
las mingas, medanes o ventas de Chicha antes del establecimiento de los músicos del 
género ranchero o del folklore (Yáñez, 2015). Se trata de una matriz cultural poética que 
habita los géneros del campo.

Coplas y seguidillas van pasando por distintas síntesis que dan lugar, contextualmente 
hablando, a géneros como la pericona, las cuecas y las propias seguidillas. La presencia 
de estas estrofas también se presenta en otros géneros músico-dancísticos que desde la 
década de 1950 fueron documentados, recreados y reconstruidos por las y los folkloristas: 
la nave –en el caso de la seguidilla- o la copla en el caso del cielito. Una mención especial 
revela la dimensión métrica. La presencia de enorme cantidad de seguidillas con variantes 
en cuecas y pericona que pueden dar lugar a versiones extensas de cueca o pericona, y 
luego a través de la institucionalización del campo del folklore se produce una fijación 
que al mismo tiempo desecha diversos ejemplos de modalidades expresivas que, en los 
contextos tradicionales de enunciación, estaban sujetas a otras formas de sociabilidad, lo 
que implicaba, por ejemplo, duraciones más largas en relación al canto.

La presencia de matrices poéticas comunes abre como posible también el aporte 
de los Estudios Folklóricos a los procesos de interculturalidad. Actualmente en Chile 
y Chiloé una de las comunidades migrantes más presentes es la venezolana. Dado que 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 107 ~

buena parte de la realidad latinoamericana ha pasado por configurar diferencias culturales 
asociadas a los estados-nacionales y las regiones al interior de ellas, la evidencia de 
matrices comunes puede ser relevante en la construcción de acciones sociopolíticas y 
educativas que promuevan la interculturalidad.

Llegado a este punto es fundamental retomar nuevamente la tesis. La 
recontextualización genérica de coplas y seguidillas permite mostrar la presencia de una 
matriz cultural que hoy habita los repertorios del folklore en Chiloé pero que no ha sido del 
todo visibilizado. Cuecas, periconas y seguidillas revelan un modo de enunciación donde 
las coplas y seguidillas permiten –en los contextos de tradición oral vivos documentados 
por los folkloristas– elaborar mensajes que construyen sociabilidad por la vía músico-
dancística. Se expresan relaciones históricas con el cancionero hispanoamericano que 
cruzan espacios de circulación hoy mediatizados.

La herramienta conceptual utilizada nos permitió abordar y desarrollar los objetivos 
propuestos. Al mismo tiempo que permiten continuar profundizando en un corpus que 
es amplio y en torno al cual es posible continuar desarrollando estudios comprensivos 
en torno al arte verbal presente en los géneros del folklore en Chiloé, indagando en su 
profundidad histórica y sociocultural.

7. Conclusiones

Con base en el estudio propuesto, se abre un espacio para –a partir del análisis 
intratextual y la herramienta de la intertextualidad genérica–estudiar desde la seguidilla 
a géneros como la cueca y la pericona, con una revisión amplia de corpus para establecer 
conclusiones más sólidas en su dimensión genérica, histórica, sociocultural, comunicativa 
e intercultural.

Dado que ha predominado un enfoque centrado en la dimensión dancístico-
musical de las versiones proponemos un abordaje en sucesivos estudios que recojan la 
dimensión intertextual relativa al arte verbal. Un desafío clave es ampliar la conexión 
con los procesos contextuales, lo cual arrojará nuevas evidencias clave al tiempo que se 
enriquece la dimensión investigativa de los Estudios de Folklore en Chiloé. De allí que 
es importante seguir investigando con base en el material cultural que ha proveído la 
investigación del folklore, material que se debe estudiar con criterios críticos pero cuyo 
valor documental debiese trascender los usos meramente artísticos o constatativos de 
patrimonio que han predominado hasta la actualidad. Esto último ha generado que casi 
siempre el interés esté de forma acrítica en la difusión, pero no existe, por parte de las 
ciencias sociales y humanidades, un interés heurístico hacia los corpus documentados.

Una de las puertas que se abre es el abordaje filológico de los corpus poéticos y 
músico-dancísticos, ya que por ejemplo, mediante el análisis que hemos propuesto se 
vislumbra el protagonismo de prácticas de enunciación que instalan a las manifestaciones 
de tradición oral como la cueca, pericona o seguidilla, en marcos culturales donde la 
palabra tenía un rol fundamental y con ello ciertas características de la formulación que 
acercan a estas manifestaciones a aquellas que han sido abordadas en Chiloé (y también 
en Chile) principalmente asociadas a la denominada poesía popular, reproduciendo así 
una lógica más bien cartesiana propia de la sociedad contemporánea que crea ámbitos 
especializados: los de la poesía popular, por una parte, y los del folklore, que en Chile 
y Chiloé se asocian a música y danza. Aquí también se abre la cuestión de revisar en el 
territorio la matriz poética hispanoamericana, lo cual puede abrir nuevas posibilidades 
interpretativas pues con ello no se propone un comparativismo descontextualizable 



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 108 ~

sino nuevas vías de reconstrucción histórica con base en las manifestaciones expresivas 
miradas desde lo transcultural y contextual.

La tendencia social a cristalizar géneros y enmarcarlos en un discurso esencialista 
sobre lo propio y lo ajeno también se ve invadido con la intertextualidad de la heterogeneidad 
que constituye los textos. Esto resulta clave para ampliar la discusión genérica pero 
también sus alcances sociales. Reconocer influencias diversas o la presencia de matrices 
culturales comunes en una sociedad históricamente leída desde su autonomía y que hoy 
vive un proceso de migración desde otros países latinoamericanos podría ser un aporte 
sociocultural concreto. Aquí hay algunos alcances sociales respecto a que, los históricos 
usos de los saberes del folklore como indicadores y fundamentación de «lo propio» puede 
eventualmente servir para visibilizar aspectos comunes entre agentes hoy desnivelados y 
cuyas diferencias en ocasiones tienden a subrayarse por sobre las semejanzas.

Otra puerta que se abre es la del análisis de los materiales del campo cultural del 
folklore a la luz de las relaciones interculturales que pueden develar los contextos de 
enunciación, pero también las huellas intertextuales, como ocurre por ejemplo con el ejemplo 
de la danza que en Chiloé se documentó y luego se socializó a través de la escuela y el disco 
como «el pavo». Es decir, lo intercultural puede entregar pistas sobre colectivos culturales 
que han habitado el territorio o cuyas huellas están presentes en el repertorio documentado  
desde el campo del folklore. Lo mismo ocurre con la importancia que tiene el fenómeno 
mismo de la mediatización de estos repertorios. De manera que nuestras proyecciones 
implican seguir trabajado desde el ámbito de los géneros populares, las conexiones 
intertextuales, el arte verbal y el estudio de lo popular-masivo, en sucesivas investigaciones 
que permitirán enriquecer la comprensión de la cultura popular en el territorio.

Bibliografía

Álvarez-Sotomayor, Agustín (1966): «Canciones populares religiosas de Chiloé y versos 
de los ángeles», Revista Mapocho,4, pp.216-223. En línea: [<https://chiloe.omeka.
net/items/show/368>].

Bahamonde, Heriberto (1992): Folklore de Chiloé: Adivinancero, Puerto Montt, Southern 
Press.

Bauman, Richard (1992): «Performance», en Folklore, Cultural Performances and 
Popular Entertainments, Richard Bauman (ed.), New York, Oxford University 
Press, pp. 41-49.

Ben-Amos, Dan (1981): «Analytical categories and Ethnic Genres», enFolklore Genres, 
Dan Ben-Amos (ed.), Austin, University of Texas Press, pp. 215-242.

Biblioteca Nacional de España (s. XVII): Manuscrito 3985, Folio 230.
Bourdieu, Pierre (1995): Las reglas del arte. Génesis y estructura del campo literario, 

Barcelona, Anagrama.
Briggs, Charles y Bauman, Richard (1996[1992]): «Género, intertextualidad y poder 

social», Revista de Investigaciones Folklóricas, 11, pp. 78-108.
Briggs, Charles y Naithani, Sadhana (2012): «The Coloniality of Folklore: Towards a 

Multi-Genealogical Practice of Folkloristics», Studies in History, 2, pp. 231-270. 
https://doi.org/10.1177/0257643013482404.

Cádiz, Osvaldo (2021): Nuestras andanzas por Chiloé: Margot Loyola Palacios y Osvaldo 
Cádiz Valenzuela, Chile, Trébol Ediciones.

Caituy de Achao (1985): Caituy de Achao [Álbum], Chile, EMI Odeon.

https://chiloe.omeka.net/items/show/368
https://chiloe.omeka.net/items/show/368
https://doi.org/10.1177/0257643013482404


C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 109 ~

Caituy de Achao (2003): Memoria Chilhueña [Álbum], Chile, Independiente.
Cárdenas, Renato (2019): Dalcahue, Crónicas y memoria: Entrevistas, historias y 

reflexiones desde la vida campesina de la comuna, Castro, Gráfica Punto.
Cárdenas, Renato y Trujillo, Carlos (1978): Apuntes para un Diccionario de Chiloé, 

Santiago de Chile, «Lautaro».
Cavada, Francisco (1914): Chiloé y los chilotes. Estudios de Folklore y Lingüística de 

la provincia de Chiloé (República de Chile) acompañados de un vocabulario de 
chilotismos y precedidos de una breve reseña histórica del archipiélago, Santiago 
de Chile, Editorial Universitaria.

Conjunto Angelmó del Magisterio de Puerto Montt (2010): Danzas históricas del área 
cultural de Chiloé, Chile.

Conjunto Folklórico del Magisterio de Castro (1991): Buscando Raíces [Álbum], 
Santiago, Círculo Cuadrado.

Conjunto Graneros (2020): 30 cuecas de las mejores cepas del folklore [Álbum], 
Santiago de Chile, Master Media.

Conjunto Villa San Carlos del Magisterio de Chonchi (1994): Chonchi querido 
[Álbum], Puerto Montt, Bordemar Ediciones.

Cortázar, Augusto (1976): Ciencia Folclórica Aplicada. Reseña teórica y experiencia 
argentina, Argentina, Fondo Nacional de Las Artes (obra póstuma).

Cuncumén, Conjunto (1961): Folklore por el Conjunto Cuncumen. Santiago de Chile: 
Colección El Folklore de Chile Volumen VII de EMI ODEÓN.

Chávez, Hiranio (2022): «Folklore musical y dancístico durante los siglos XIX y XX» 
en Folklore y Comunicación: enfoques para el análisis cultural, Cristian Yáñez 
Aguilar y Fernando Fischman (coords), Temuco, Ediciones Universidad de La 
Frontera, pp. 165-178.

Fischman, Fernando (2012): «Folklore and Folklore Studies in Latin American», en A 
Companion to Folklore, Regina Bendix y Galit Hasan-Rokem (editores), Oxford, 
Wiley-Blackwell, pp. 265-285.

Frenk, Margit (2006): Poesía Popular Hispánica: 44 Estudios, México, Fondo de Cultura 
Económica.

Gómez, Carlos (1998): La música tradicional festiva de Chiloé, Santiago, Olimpho.
González, Juan Pablo, Ohlsen, Óscar y Rolle, Claudio (2009): Historia Social de la 

Música Popular en Chile, 1950—1970, Santiago, Ediciones Pontificia Universidad 
Católica de Chile.

Haverbeck, Erwin (1989):Relatos Orales de Chiloé, Santiago, Editorial Andrés Bello / 
Universidad Austral de Chile.

Infante, Pedro (2010): Pedro Infante [Álbum CD], Vintage Music número 53.
Llauquil de Quellón (1991): Que bella tierra es Chiloé [Álbum en formato cassette], 

Sello Ok.
Los Lobos (1987): La Bamba [Sencillo en formato vinilo], Estados Unidos,Hitway.
Loyola, Margot (1980): Bailes de Tierra en Chile, Valparaíso, Ediciones Universitarias 

de Valparaíso.
Loyola, Margot y Cádiz, Osvaldo (2014): 50 danzas tradicionales y populares en Chile, 

Valparaíso, Ediciones Universitarias de Valparaíso.
Magisterio de Castro (1991): Buscando Raíces [Álbum en formato cassete], Sello 

Círculo Cuadrado.
Magisterio de Castro (1994): 25 años de andanzas, mariguanzas y jodiendas, Santiago, 

Editorial Olimpho.



C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 110 ~

Mahlau, Axel (1997): «Apuntes para un estudio del folklore de La Adrada», Trasierra, 
2, pp. 145-165.

Martín-barbero, Jesús (1987): De los medios a las mediaciones. Comunicación: cultura 
y hegemonía, España, Editorial Gustavo Gili.

Marroquín, Amparo (2015): La categoría de ‘lo popular-masivo’ en el pensamiento 
de Jesús Martín-Barbero. Tesis para optar al grado de Doctora en Filosofía 
Iberoamericana, El Salvador, Universidad Centroamericana José Simeón Cañas.

Marroquín, Amparo (2021): «Aportes desde la comunicación para pensar lo popular. 
Estrategias para hacer trampas a la modernidad. Aportes desde América Latina», en 
Escenarios Comunicacionales: Nuevos Diálogos, Cristian Yáñez, Élmano Ricarte 
y Lawrenberg Advíncula Da Silva (eds.), Portugal, Editorial Media XXI, pp. 29-44.

Moreno, Germán (2004): Tributo a Gerónimo Barría. Músicos campesinos de Chiloé, 
[Documental], Auryn Producciones.

Noda, Talio (1998): La música tradicional canaria hoy, Las Palmas de Gran Canaria, 
Ediciones de la Fundación Orquesta Filarmónica de Gran Canaria.

Ortiz, Renato (2022): «A problemática cultural no mundo contemporáneo», en Folklore 
y Comunicación: enfoques para el análisis cultural, Cristian Yáñez y Fernando 
Fischman (coords.), Temuco, Ediciones Universidad de la Frontera, pp. 19-20.

Pavez, Héctor (1967): Canto y guitarra. El Folklore de Chile XVI. [Álbum], Santiago de 
Chile, EMI Odeón.

Pedrosa, José Manuel (2002): «Seguidillas sefardíes de Marruecos: diacronía, poética 
y comparatismo», Revista de Literaturas Populares, 2, pp. 153-175.En línea: 
[<http://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/6726>].

Pedrosa, José Manuel (2022): «El triunfo de la seguidilla barroca: voz femenina, carnaval 
urbano y reconfiguración de la cultura popular» en Seguidillas: Ecos, melodías y 
contextos de un género folklórico más allá de las fronteras, I, Cristian Yáñez, 
Francisco Moya y Conjunto Folklórico Miancapué de Quehui (eds.), Chile, 
COYDE Los Ríos.

Pereira, Eugenio (1941): Orígenes del Arte Musical en Chile, Santiago, Publicaciones de 
la Universidad de Chile.

Pérez-bugallo, Rubén. (2008). El Chamame: Raíces coloniales y des-orden popular, 
Argentina, Biblioteca de la Cultura Popular Ediciones del Sol.

Ramón y Rivera, Luís (1987): «Nota sobre la seguidilla»,Revista de Investigaciones 
Folklóricas, 2, pp. 11-15

Reyes-Ruiz, Lizeth y Carmona-Alvarado, Farid (2020): La investigación documental 
para la comprensión ontológica del objeto de estudio. En línea: [<https://hdl.
handle.net/20.500.12442/6630>].

Soublette, Gastón (1989): «El cancionero chilote»,Aisthesis: Revista de Investigaciones 
Estéticas, 22,pp. 59-75. En línea: [<https://repositorio.uc.cl/handle/11534/29161>].

Valdivia, Francisco (2024): «Tañido consecutivo y “corriente”: las primeras seguidillas y 
la guitarra», en Las seguidillas: ecos, melodías y contextos de un género folklórico 
más allá de las fronteras, III, María Dolores, Francisco Moya-Maleno y Cristian 
Yáñez (eds.), Madrid, Ediciones Universidad de Castilla La Mancha.

Villalobos, Luis (2012): «Los filmes musicales extranjeros y su inluencia en la creación 
de identidades en el cine y en los espectadores chilenos 1930-1950», Faro, I/16, 
pp. 81-91

Yáñez, Cristian (2015): Quehui: memorias de una isla del sur, Valdivia, Editorial 
TextoContexto.

http://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/6726
https://hdl.handle.net/20.500.12442/6630
https://hdl.handle.net/20.500.12442/6630
https://repositorio.uc.cl/handle/11534/29161


C. Yáñez Aguilar, «Seguidilla y copla...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  81-111

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 111 ~

Yáñez, Cristian (2021a): «La huella del profesorado normalista en la configuración del 
campo folclórico en Chiloé: Maestros, cultores y folcloristas», Revista musical 
chilena, 236, pp.156-174. En línea: [<https://revistamusicalchilena.uchile.cl/
index.php/RMCH/article/view/54261>].

Yáñez, Cristian (2021b): «Traditional Culture and Folklore Science: Two Approaches 
in the Discursive Construction of the Cultural Field of Folklore in Chile», 
Folkloristika Journal of the Serbian Folklore Association, 6, pp. 61-87. https://
doi.org/10.18485/folk.2021.6.2.4

Yáñez, Cristian (2022): «La seguidilla en Chiloé, sur de Chile: recontextualizaciones y 
memoria de una manifestación de tradición oral», en Seguidillas: Ecos, melodías 
y contextos de un género folklórico más allá de las fronteras, I, Cristian Yáñez, 
Francisco Moya y Conjunto Folklórico Miancapué de Quehui (eds.), Chile, 
COYDE Los Ríos.

Yáñez, Cristian (2023): Maestros, cultores y folkloristas: una aproximación a los 
conjuntos folklóricos del magisterio en Chiloé, Valdivia, Ediciones Kultrún.

Yáñez, Cristian (2024): «Entre lo masivo y lo oral: recontextualizaciones a partir de un 
género de tradición oral», Chasqui. Revista Latinoamericana de Comunicación, 
156, pp. 249-266.

Yáñez, Cristian y Fischman, Fernando (2016): «Recontextualizaciones expresivas en 
contexto neoliberal: La Fiesta del Mar en la isla de Quehui, Chiloé»,  Revista 
Estudios sobre las Culturas Contemporáneas, 43, pp. 9-35.

Fecha de recepción: 16 de octubre de 2024
Fecha de aceptación: 17 de febrero de 2025

https://revistamusicalchilena.uchile.cl/index.php/RMCH/article/view/54261
https://revistamusicalchilena.uchile.cl/index.php/RMCH/article/view/54261
https://doi.org/10.18485/folk.2021.6.2.4
https://doi.org/10.18485/folk.2021.6.2.4


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 112 ~

M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

Resumen: Los desafíos de poesía improvisada 
y cantada conforman un conjunto de 
tradiciones que, por diversos motivos, 
presentan notables semejanzas, especialmente 
en el mundo hispano-lusófono y en la cuenca 
del Mediterráneo, lo que invita a su estudio 
comparativo. Estas similitudes pueden 
observarse tanto en aspectos formales y 
performáticos como en sus dimensiones 
representacionales. En particular, me refiero a 
las representaciones de desafíos en leyendas y 
relatos populares, recopilados y difundidos en 
períodos marcados por narrativas identitarias 
vinculadas a la construcción y consolidación 
de los Estados-nación americanos.

En el marco de mi investigación principal, he 
analizado cómo la representación de la payada 
rioplatense en leyendas y desafíos ficcionales 
contribuyó a la construcción de imaginarios 
que proyectaban a Argentina como un Estado-
nación moderno y blanco. En esta ocasión, 
amplío el análisis a las pelejas nordestinas 
de Brasil con el propósito de explorar una 
hipótesis más amplia.

Palabras clave: Gauchesco, Sertanejo, Duelo 
verbal, Cordel, Blanqueamiento.

Abstract: Improvised and sung poetry duels 
form a set of traditions that, for various reasons, 
display remarkable similarities —particularly 
across the Hispanic-Lusophone world and the 
Mediterranean basin— inviting comparative 
study. These similarities can be observed both 
in formal and performative aspects as well as in 
their representational dimensions. Specifically, 
I refer to the depiction of duels in legends and 
popular narratives, which were collected and 
circulated during periods marked by identity-
driven narratives tied to the formation and 
consolidation of American nation-states.

In the context of my primary research, I 
have analyzed how the representation of 
the  payada  in the Río de la Plata region —
particularly in legends and fictional duels — 
contributed to the construction of imaginaries 
that projected Argentina as a modern and 
white nation-state. In this article, I expand the 
analysis to the pelejas of Brazil’s Northeast in 
order to explore a broader hypothesis.

Keywords: Gauchesco, Sertanejo, Verbal duel, 
Cordel, Whitening.

Desafiando la otredad: una aproximación comparativa  
en payadas y pelejas

Challenging otherness: a comparative approach  
to payadas and pelejas

Matías Isolabella
(Universidad de Valladolid)

matiasnicolas.isolabella@uva.es
https://orcid.org/0000-0003-4452-3156

mailto:matiasnicolas.isolabella@uva.es
https://orcid.org/0000-0003-4452-3156


M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 113 ~

1. Introducción

En el presente artículo se propone un estudio comparativo de las representaciones 
escritas de controversias poéticas pertenecientes a las tradiciones de la payada rioplatense, 
en Argentina y Uruguay, y de la peleja nordestina de Brasil. En particular, se presta atención 
a aquellos relatos en los que al menos uno de los improvisadores es connotado racialmente 
de forma explícita. Este enfoque surge como una proyección de mi investigación principal, 
en la que llevé a cabo una pesquisa etnográfica e histórica de la payada rioplatense en la 
Provincia de Buenos Aires (Isolabella, 2021). El núcleo de ese trabajo radicó en el estudio 
diacrónico de los procesos competitivos y colaborativos que articulan este género, así 
como en su vínculo con las construcciones identitarias nacionales. Para ello, además de 
analizar la payada como práctica improvisatoria, examiné algunas de sus representaciones 
literarias más emblemáticas, todas ellas compuestas o recopiladas entre fines del siglo xix 
y comienzos del xx, un período especialmente significativo en la elaboración de relatos 
identitarios fundacionales. A pesar de la variedad de formatos en que se presentan —
que abarcan desde narraciones orales hasta publicaciones populares de diversa índole y 
poemas narrativos, por mencionar solo algunos—, estos relatos exhiben entre sí ciertas 
continuidades y semejanzas relevantes que resultaron centrales en el desarrollo de mi 
investigación. Si bien algunas ya habían sido señaladas en trabajos anteriores —aunque 
con distintos matices e interpretaciones—, otras han recibido escasa o nula atención. Entre 
estas últimas, cabe destacar la connotación étnica o racial de sus protagonistas, que, a mi 
entender, desempeña un papel fundamental en el repertorio analizado. Así, el examen de 
estas representaciones permitió advertir que el enfrentamiento retórico entre un poeta 
blanco y otro no blanco —donde el primero casi siempre resulta vencedor— contribuía a 
reforzar la construcción de la Argentina como un Estado-nación moderno y blanco.

Durante aquella investigación, en el marco de mis revisiones bibliográficas sobre 
tradiciones análogas en el mundo hispano-lusófono, me resultó especialmente revelador 
encontrar narraciones semejantes en el repertorio de folhetos del Nordeste de Brasil, donde 
abundan los enfrentamientos entre improvisadores racializados y no racializados, con 
desenlaces análogos. También en este caso se trata de un corpus heterogéneo que abarca, 
aproximadamente, desde las últimas décadas del siglo xix hasta las primeras del xx, un 
período particularmente significativo para la constitución y consolidación de las identidades 
nacionales. A partir de este hallazgo, comencé recientemente a profundizar el estudio del 
repertorio de pelejas nordestinas, con el objetivo de indagar la dimensión y consistencia 
del fenómeno que comenzaba a emerger a partir de mi aproximación comparativa. Este 
nuevo enfoque me condujo a formular la siguiente hipótesis: en las narraciones americanas 
que presentan enfrentamientos poéticos entre improvisadores blancos y no blancos, 
recopiladas, escritas y difundidas entre los siglos xix y xx, se ponen en juego saberes que 
trascienden las disputas de honor o de chanza para encarnar discursividades identitarias de 
dominación y blanqueamiento racial, lo cual amerita un tratamiento comparativo.

Con ese propósito, opté por un análisis en clave histórico-antropológica sostenido 
en una lectura foucaultiana que permite considerar estas representaciones como tácticas 
o focos locales de dispositivos discursivos más amplios. Entiendo aquí los dispositivos, 
en términos de Michel Foucault, como redes heterogéneas de prácticas, saberes, normas 
y relaciones de poder que organizan la experiencia social y producen subjetividades. 
En este caso, se trata de dispositivos orientados a la normalización de ciertos cuerpos, 
lenguajes y formas de expresión, enmarcados en un proceso más general de constitución 
del Estado-nación. Estos discursos no solo reflejan relaciones de poder, sino que las 
instituyen activamente, al poner en circulación saberes que definen y jerarquizan a los 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 114 ~

sujetos a partir de criterios raciales. En esa línea, las confrontaciones poéticas entre 
improvisadores blancos y no blancos, en tanto dramatizaciones discursivas con fuerte 
arraigo popular, pueden leerse como parte de una política de producción de la diferencia 
racial, estrechamente vinculada al racismo de Estado. Este racismo, articulado a través de 
discursos legitimados, permite separar y jerarquizar poblaciones, estableciendo quiénes 
deben ser integrados, marginados o corregidos dentro del proyecto de nación moderna. 
Estas narrativas, que atraviesan diversos formatos —narraciones orales, literatura de 
cordel, poemas, libros, representaciones teatrales, entre otros— y que, en muchos casos, 
se han consolidado como elementos culturales muy relevantes de sus países o regiones de 
procedencia, apuntan a un público heterogéneo desde el punto de vista socioeconómico: el 
mismo que compone la comunidad nacional imaginada que estos dispositivos discursivos 
contribuyen a moldear (Foucault, 1979, 2002, 2003 y 2005).

Antes de pasar a los apartados analíticos, considero necesario plantear dos 
puntualizaciones teórico-metodológicas. La primera se refiere al uso que hago de los 
términos blanco y no blanco para aludir a una dicotomía que atraviesa buena parte de los 
discursos identitarios en las Américas entre finales del siglo xix y principios del xx. Se trata, 
evidentemente, de una construcción binaria que simplifica realidades sumamente complejas: 
ser identificado como blanco o no blanco remite, con frecuencia, a categorías relacionales 
que trascienden un esencialismo epidérmico y que involucran dimensiones socio-culturales. 
Asimismo, resulta problemático equiparar las distintas formas de colonialismo de matriz 
europea y sus efectos sobre las poblaciones nativas americanas y africanas; cada contexto 
debe abordarse en su especificidad. El uso del sintagma no blanco, en este trabajo, responde 
por tanto a una prudencia metodológica: aunque, hasta donde alcanza mi conocimiento, la 
mayoría de los improvisadores connotados racialmente en la literatura de cordel brasileña 
son, en mayor o menor medida, afrodescendientes, prefiero emplear un término que permita 
incluir diversas formas de alteridad étnico-racial opuestas a la blanquitud. En este sentido, 
considero relevante enfatizar la lógica dicotómica que estructura el racialismo y el racismo 
de Estado en las Américas en la época considerada, donde la identidad dominante que se 
busca construir se define por contraposición a un Otro heterogéneo —afrodescendiente, 
indígena o mestizo—, análogo a lo que en el ámbito anglosajón norteamericano se designa 
mediante el acrónimo BIPOC (Black, Indigenous, People of Color).

La segunda puntualización tiene como objetivo contextualizar el uso combinado 
de métodos cualitativos y cuantitativos en este estudio. En el caso del repertorio 
rioplatense, donde el análisis de representaciones literarias de la payada complementa 
el trabajo etnográfico que realicé con payadores en activo, prevalece una aproximación 
cualitativa al corpus. Esta se sustenta, en parte, en mi conocimiento más profundo del 
contexto histórico-cultural y en la ausencia, aún, de un vaciado sistemático de los archivos 
disponibles. En el caso de la literatura de cordel nordestina, en cambio, la aproximación 
adoptada ha sido, por ahora, predominantemente cuantitativa, dado que ha sido necesario 
realizar un primer relevamiento de materiales para evaluar la pertinencia de la hipótesis 
planteada. Al tratarse de un proyecto en curso, estimo que las dimensiones pendientes se 
irán completando con el tiempo.

2. Payadas racializadas: tres ejemplos paradigmáticos

Como punto de partida para el análisis comparativo, presento a continuación algunos 
ejemplos rioplatenses que resultaron decisivos en la orientación de esta investigación. Se 
trata de tres célebres representaciones de payada, ya abordadas con mayor profundidad 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 115 ~

en mi tesis doctoral y que serán desarrolladas más extensamente en futuras publicaciones 
actualmente en preparación. El primero procede del Martín Fierro de José Hernández, 
una de las obras fundacionales de la literatura nacional argentina, publicada en dos 
partes popularmente conocidas como La Ida (1872) y La Vuelta (1879). En esta obra, el 
protagonista, un gaucho mestizo que transita la frontera sarmientina entre civilización y 
barbarie sin hallar su lugar en un país cada vez más moderno y estructurado (Sarmiento, 
1990), enfrenta en una payada a un rival negro que carece de nombre propio, identificado 
únicamente como Moreno. Como se observa en el fragmento citado a continuación, 
tras un cruce de preguntas y respuestas relativamente equilibrado, Martín Fierro logra 
doblegar a su oponente al plantearle una cuestión sobre los meses que tienen letra erre, 
un conocimiento accesible solo para quienes han adquirido la lectoescritura. Ante esto, el 
Moreno, indignado, protesta que no se debe abusar de la ignorancia de nadie. Poco antes, 
de hecho, había confesado no saber leer, afirmando que en lecturas es redondo como la jota 
(Hernández, 2008: vv. 4367-4396 de La Vuelta):

Martín Fierro

No procedo por soberbia
ni tampoco por jatancia,
mas no ha de faltar costancia
cuando es preciso luchar;
y te convido a cantar
sobre cosas de la Estancia.

Ansi prepará, moreno,
cuanto tu saber encierre;
y sin que tu lengua yerre,
me has de decir lo que empriende
el que del tiempo depende,
en los meses que train erre.

Moreno

De la inorancia de naides
ninguno debe abusar;
y aunque me puede doblar
todo el que tenga más arte,
no voy a ninguna parte
a dejarme machetiar.

He reclarao que en leturas
soy redondo como jota;
no avergüence mi redota,
pues con claridá le digo:
no me gusta que conmigo
naide juegue a la pelota.

Es buena ley que el más lerdo
debe perder la carrera;
ansi le pasa a cualquiera,



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 116 ~

cuando en competencia se halla
un cantor de media talla
con otro de talla entera.

Al elaborar este desenlace, Hernández impone retóricamente un saber letrado 
en un contexto de oralidad, enalteciendo un conocimiento al que un negro, en la 
Argentina rural de la época, difícilmente habría podido acceder. El resultado del 
enfrentamiento, más allá de su dimensión lúdico-poética y de su función en el relato, 
refuerza una jerarquía racializada del saber y, con ella, una representación simbólica 
del blanqueamiento vinculado al progreso, la alfabetización y la pertenencia al proyecto 
moderno del Estado-nación.

El segundo ejemplo analizado tiene como protagonista a Santos Vega, un gaucho 
cantor envuelto en un halo de misterio, convertido con el tiempo en uno de los íconos más 
representativos de la historia cultural rioplatense, en particular por la leyenda que narra 
su célebre payada con el Diablo. Si bien existen múltiples versiones de esta historia, me 
centraré, por su relevancia y amplia difusión, en la que legó Rafael Obligado en su poema 
homónimo, publicado de manera íntegra en 1906. Aquí, Santos Vega es presentado como 
un gaucho invencible en el arte de la payada, pero su destino cambia al enfrentarse a un 
desconocido contrincante llamado Juan Sin Ropa, un inmigrante que desembarca en la 
Argentina en el marco de las grandes olas migratorias procedentes de Europa. Obligado 
describe el canto del forastero como el grito glorioso del progreso y de la ciencia, que 
marca un parteaguas entre una edad que se desmorona y otra que honra la tierra con el 
arado y la habita de manera sedentaria (Obligado, 2005: vv. 491-510):

Era el grito poderoso
Del progreso, dado al viento;
El solemne llamamiento
Al combate más glorioso.
Era, en medio del reposo
De la Pampa ayer dormida,
La visión ennoblecida
Del trabajo, antes no honrado;
La promesa del arado
Que abre cauces a la vida.

Como en mágico espejismo,
Al compás de ese concierto,
Mil ciudades el desierto
Levantaba de sí mismo.
y a la par que en el abismo
Una edad se desmorona,
Al conjuro, en la ancha zona
Derramábase la Europa,
Que sin duda Juan Sin Ropa
Era la ciencia en persona.

La aparición de Juan Sin Ropa coincide simbólicamente con el derramarse de 
Europa en las pampas dormidas, concebidas como territorios improductivos y vacíos, 
que, desde la mirada de colonos criollos y extranjeros, el gaucho y el indígena no sabían 
aprovechar ni trabajar. Desde la perspectiva del gaucho, connotado racialmente como 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 117 ~

mestizo, la improvisación del forastero, con su carga de racionalidad y modernidad, se 
torna inaccesible: adquiere un tono sobrenatural, incluso demoníaco. Santos Vega es 
vencido en su propio terreno, en el ejercicio del arte que mejor lo caracteriza, ya que, para 
la tradición decimonónica argentina, la payada constituye el canto natural del gaucho. No 
se trata solo de una derrota poética, sino de una muerte simbólica y literal: Santos Vega 
es vencido y desaparece. «Ni aun cenizas en el suelo, / de su cuerpo quedaron», afirman 
los testigos del duelo, todos gauchos como él (Obligado, 2005: vv. 541-550). La escena 
se carga así de una fuerte densidad alegórica: en la derrota del gaucho se representa el 
ocaso de un sujeto nacional tradicional, desplazado por un nuevo ideal moderno, blanco 
y europeo, al que se le asigna la promesa del futuro.

Ni aun cenizas en el suelo
De Santos Vega quedaron,
y los años dispersaron
Los testigos de aquel duelo;
Pero un viejo y noble abuelo,
Así el cuento terminó:
- «Y si cantando murió
Aquel que vivió cantando,
Fue, decía suspirando,
Porque el diablo lo venció».

El tercer ejemplo, de amplia circulación en las llanuras pampeanas, narra el duelo 
acaecido en Curicó (Chile) entre el invencible Taguada y el hacendado español Javier 
de la Rosa. Existen diversas versiones de esta leyenda, en las que resulta especialmente 
significativa la connotación étnica de Taguada: mayoritariamente identificado como 
mulato, en algunas ocasiones ha sido descrito como negro, indio o mestizo, lo que puede 
interpretarse como una evidente encarnación de la otredad. El desenlace, también en este 
caso, es inquietante: en una paya estructurada según el esquema clásico de preguntas y 
respuestas, Taguada no logra responder tres interrogaciones consecutivas sobre contenidos 
bíblicos, pierde el duelo y se suicida. A continuación, se presentan los desenlaces de dos 
de las versiones publicadas (Plath, 1973: 166-167):

A una hora de camino del lugar de la lucha, sobre una pequeña eminencia, el indio, que 
después del torneo no había pronunciado una sola palabra, pareció balbucir, sus piernas 
se doblaron y cayó en el suelo como un cadáver. Los que le acompañaban trataron de 
levantarlo, pero fue imposible. El indio se había clavado un puñal en el corazón y estaba 
muerto.

Versión de Adolfo Valderrama

Era la noche de San Juan, lo hallaron ahorcado, colgado de un árbol. Más allá su gui-
tarra muda para siempre, con todas las cuerdas cortadas a puñal.

Versión de Oreste Plath

Es importante señalar que la escritura, recopilación y difusión de estos relatos es 
contemporánea a los llamados procesos de colonización interna, que incluyeron, entre 
otros aspectos, una cruenta guerra expansionista contra las poblaciones indígenas y la 
progresiva repoblación de sus territorios por inmigrantes europeos. Se trata de procesos 
complejos, que no corresponde desarrollar en esta instancia, pero que han sido analizados 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 118 ~

en detalle en mi tesis doctoral (Isolabella, 2022). No obstante, lo expuesto hasta aquí 
permite identificar con claridad un patrón que justifica el enfoque comparativo adoptado: 
en todos estos desafíos poéticos, cuando se enfrentan dos personajes connotados 
racialmente, el vencedor es siempre el blanco o el de tez más clara.

Estos tres ejemplos evidencian cómo, en el imaginario rioplatense de fines del 
siglo xix y principios del xx, la confrontación poética entre personajes connotados 
racialmente suele resolverse de forma que refuerza jerarquías raciales preexistentes. 
En todos los casos, el personaje blanco —o el que encarna un ideal de blanquitud— se 
impone sobre aquel que representa la otredad racial o étnica. Este patrón no solo pone 
de manifiesto una dimensión ideológica de las representaciones de la payada, sino que 
plantea interrogantes sobre la función de estos relatos en los procesos de construcción de 
identidades nacionales. A continuación, me propongo examinar si una lógica similar puede 
rastrearse en el repertorio de las pelejas nordestinas de la literatura de cordel brasileña.

3. Pelejas nordestinas: una aproximación cuantitativa

A partir de lo observado y de mi encuentro con algunas referencias que apuntan 
a importantes continuidades con historias semejantes procedentes de otras tradiciones 
continentales, decidí ampliar mi investigación a la rica tradición de la literatura de 
cordel brasileña. En este contexto, el término peleja remite a la representación escrita 
de un diálogo en versos entre dos poetas improvisadores (raramente tres o más), que se 
desarrolla en el marco de una cantoria de viola o repente, denominación que recibe esta 
práctica de canto alterno en el Nordeste de Brasil. Aunque los hechos narrados pueden 
inspirarse en acontecimientos y personajes reales, es importante subrayar que no se trata 
de registros documentales de cantorias efectivamente ocurridas1, sino de creaciones 
literarias que integran la clase temática de las pelejas, una de las más emblemáticas dentro 
de la tradición de los folhetos2 nordestinos3.

1 «Ao produzir pelejas, o escritor de folhetos toma por base muitas das modalidades poéticas do repente, 
tendo como personagem cantadores reais ou fictícios e, como cenário, a cantoria. Não obstante, estas não 
devem ser confundidas com o improviso. Ruth Brito Lêmos Terra, em sua fundamental Memória de lutas: 
literatura de folhetos no Nordeste (1893-1930) (São Paulo, Global, 1983), denomina desafios reais os que 
ocorrem na cantoria, alertando para as diferenças entre estes e as pelejas ou desafios escritos: “Os desafios 
escritos podem basear-se em desafios reais, escritos posteriormente por um dos contendores ou por um outro 
poeta; estes acontecidos não reproduzem fielmente o encontro entre os cantadores, neles são desenvolvidos 
apenas alguns dos temas-chaves. […] os desafios “imaginários”, mais frequentes, são inventados pelos 
poetas, tendo como protagonistas cantadores famosos do passado, adversários fantasiosos ou mesmo poetas 
contemporâneos do autor”» (Ayala, 1988: 16). «Al componer pelejas, el escritor de folhetos  toma como 
base muchas de las modalidades poéticas del  repente, teniendo como personajes a cantadores reales o 
ficticios y, como escenario, la cantoria. No obstante, estas no deben confundirse con la improvisación. Ruth 
Brito Lemos Terra, en su obra fundamental Memória de lutas: literatura de folhetos no Nordeste (1893-
1930) (São Paulo, Global, 1983), denomina ‘desafíos reales’ a los que ocurren en la cantoria, advirtiendo 
sobre las diferencias entre estos y las pelejas o ‘desafíos escritos’: “Los desafíos escritos pueden basarse 
en desafíos reales, escritos posteriormente por uno de los contendientes o por otro poeta; estos relatos no 
reproducen fielmente el encuentro entre los cantadores, sino que desarrollan solo algunos de los temas 
clave. […] Los desafíos ‘imaginarios’, más frecuentes, son inventados por los poetas, teniendo como 
protagonistas a cantadores famosos del pasado, adversarios ficticios o incluso poetas contemporáneos del 
autor”». Todas las traducciones de citas de este artículo son de mi autoría.

2 Librillo de 8 a 16 páginas que puede contener pelejas o poemas de carácter periodístico (Abreu, 1999: 113).
3 En su tesis doctoral, Maria Elizabeth Baltar Carneiro de Albuquerque (2011) discute de manera 

crítica las diversas propuestas existentes para la clasificación del cordel en Brasil y presenta una propia 



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 119 ~

En algunas ocasiones, esta situación performática recibe también el nombre 
de discussão, duelo, debate o desafio (Ayala, 1988: 16; Albuquerque, 2011: 159-163), 
términos que aluden de manera inequívoca a la confrontación entre sus protagonistas. 
De hecho, en las investigaciones dedicadas a este tipo de tradiciones, la confrontación 
se ha destacado como uno de los aspectos más enfatizados. Sin embargo, a pesar de 
su importancia indiscutible, centrar la atención en el enfrentamiento de manera acrítica 
puede dar lugar a sesgos analíticos y a clichés que, aunque frecuentes, no dejan de 
ser deletéreos. Por ejemplo, en su estudio temático de 76 pelejas pertenecientes a los 
fondos del Centro de Documentação em Literatura Popular de la Universidade Federal 
da Paraíba, Dias, Belisario y Albuquerque (Dias et al., 2013) identificaron 82 temas, 
entre los cuales la confrontación destaca como el más recurrente, mientras que se omite 
cualquier mención a la resolución de los conflictos y a la colaboración entre los poetas, 
cuya presencia es insoslayable. Aunque no pretendo restar importancia al componente 
agonístico que caracteriza y define a estos géneros, considero imprescindible analizarlo 
en su relación con los aspectos solidarios que también lo articulan4.

En el corpus de folhetos que he comenzado a analizar, perteneciente al Centro 
Nacional de Folclore e Cultura Popular de Brasil (CNFCP), tras un estudio preliminar se 
observa que, de un total de 208 pelejas5, 174 concluyen diluyendo la confrontación: 47 de 
ellas sancionan el empate de forma manifiesta, mientras que las restantes (127) lo hacen de 
manera implícita6. La victoria de uno de los improvisadores ocurre solo en 34 ocasiones. 
Por lo tanto, como se puede observar, el tema más recurrente no es la confrontación en 
sí, sino la escenificación de una confrontación que culmina en una resolución marcada 
por el equilibrio de fuerzas. La exacerbación de la competitividad —es decir, cuando esta 
culmina en la victoria de uno de los contendientes— solo se manifiesta en el 16% de los 
casos, y es este reducido corpus de pelejas el que constituye mi objeto de investigación. 
A la luz de estos datos, cabe preguntarse si las que terminan con la victoria de uno de sus 
protagonistas presentan características particulares. Para ello, es necesario introducir un 
segundo elemento en mi análisis: la presencia de marcadores raciales.

Desde hace varias décadas, la literatura de cordel brasileña ha sido objeto de 
investigaciones con perspectivas analíticas transdisciplinares que abarcan, entre otras 
cuestiones, lecturas históricas en las que la temática racial desempeña un papel central 

y original que se subdivide en 27 clases temáticas. Para ello, estudia 1250 publicaciones de 345 autores 
pertenecientes a la colección del Centro de Documentação do Programa de Pesquisa em Literatura Popular 
de la Universidade Federal da Paraíba, lo que representa el 25% del fondo, que en ese entonces contaba 
con 5000 ejemplares de 1073 autores diferentes. La incidencia de las Pelejas en el corpus estudiado es del 
6.1%, superado tan solo por las clases temáticas Conto (6.7%) y Político e Social (6.2 %) (Albuquerque, 
2011: 188).

4 Es decir, creo que el agonismo que constituye y define a estos géneros abarca tanto elementos 
competitivos de desafío como solidarios de colaboración.

5 Se trata del número total de pelejas que pude identificar en el repositorio digital (http://acervosdigitais.
cnfcp.gov.br) tras una primera criba. De estas, 176 son de autoría única y pertenecen a 93 autores diferentes, 
a las que se suman 19 pelejas de autoría compartida y otras 13 en las que la autoría no está especificada en 
el folheto. Es posible que estos números puedan variar ligeramente tras el estudio cualitativo de las pelejas. 
Remito al listado final para mayor información.

6 Por ejemplo, en algunos casos los poetas solicitan interrumpir el duelo amparándose en el cansancio 
o en la imposibilidad de superar al adversario, aunque siempre destacando que no han sido derrotados. En 
otros, el público o un narrador externo sugiere un equilibrio entre los contendientes sin mencionarlo de 
manera directa.

http://acervosdigitais.cnfcp.gov.br
http://acervosdigitais.cnfcp.gov.br


M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 120 ~

(Moura, 1976; Lessa, 1982; Díaz, 1988; Maxado, 1994; Costa, 2016; Iumatti, 2012, 
2014 y 2020). Se trata de aproximaciones muy necesarias, especialmente en un contexto 
sociocultural tan rico como el del Nordeste de Brasil, que se caracteriza por un alto 
porcentaje de población amerindia y afrodescendiente. Todo ello ha producido —y sigue 
produciendo— conflictos que sería simplista resumir en pocas palabras, para los cuales 
remito a la bibliografía de referencia (entre otros, Beattie, 2001 y Abreu, 2017). Lo que me 
interesa destacar aquí es que dichos conflictos aparecían constantemente en las cantorias 
que se producían entre blancos y no blancos (hasta donde alcanza mi conocimiento, 
casi siempre negros o mulatos), especialmente entre finales del siglo xix y principios 
del xx7. Cabe suponer, por lo tanto, que estas dinámicas también son observables en 
las narraciones de pelejas en los folhetos, aunque, como es de esperar en un género tan 
prolífico y longevo, la cuestión racial se presenta de maneras muy diferentes dependiendo 
de la fecha de escritura o de la identidad de su autor o recopilador, entre otros factores 
(Costa et al., 2008).

En este sentido, la mayoría de las investigaciones realizadas en Brasil se enfocan, 
por un lado, en el análisis de los discursos étnico-raciales presentes en la literatura de 
cordel más antigua (Gomes, 2012; Lacerda, 2014) y en la necesidad de recuperar este 
acervo con fines educativos para fomentar la conciencia crítica de la población desde 
edades tempranas (Cerrao, 2022). Por otro lado, se presentan análisis centrados en 
obras más recientes, en los que se evidencia su carácter subversivo y su potencial como 
herramientas educativas positivas (Bora, 2007; Gomes y Lucena, 2008; Cabral et al., 2022). 
Mi lectura analítica se diferencia de la bibliografía existente por su enfoque comparativo 
de ámbito iberoamericano. Desde mi perspectiva, los hallazgos más interesantes en este 
campo surgen al cruzar las pelejas que definen a un vencedor con aquellas que presentan 
marcadores raciales explícitos y consistentes.

El corpus analizado incluye 38 enfrentamientos poéticos en los que al menos 
uno de los protagonistas es racializado, lo que conforma el 18% del total8. Se trata de 

7 Escribe Germana Guimarães Gomes (2012: 87): «No destaque ao aparato discriminatório sobre os 
negros nas cantorías, inúmeros foram os temas abordados no final do século xix e início do século xx 
acerca dessa conjuntura. Segundo Abreu (1999), os defeitos físicos, a cor de pele, os vícios e as diferentes 
formas de sociabilidade, foram temas naturalmente explorados pelos cantadores “brancos”. “Os negros 
então, recém saídos da escravidão ou ainda escravos, eram duramente alvejados nos desafios e respondiam 
com maravilhosa agilidade mental, aparando os golpes e dando otros de não menor eficacia” (Abreu, 1999, 
p. 157). Apontando também essa premissa, Lessa (1982) afirma ser inevitável nas lutas poéticas que tinham 
a participação de cantadores negros, a alusão a cor, bem como a lembrança do estado subalternizado destes 
com a escravidão (Lessa, 1982, p. 21)». «En el marco del aparato discriminatorio contra los negros en 
las cantorias, numerosos fueron los temas abordados a finales del siglo xix y comienzos del siglo xx en 
torno a esta situación. Según Abreu (1999), los defectos físicos, el color de piel, los vicios y las distintas 
formas de sociabilidad fueron temas naturalmente explotados por los cantadores ‘blancos’: “Los negros, 
entonces, recién salidos de la esclavitud o aún esclavizados, eran duramente atacados en los desafíos y 
respondían con una maravillosa agilidad mental, esquivando los golpes y devolviendo otros no menos 
efectivos” (Abreu, 1999, p. 157). Reforzando esta misma idea, Lessa (1982) sostiene que en las luchas 
poéticas donde participaban cantadores negros era inevitable la alusión al color de piel, así como la 
evocación de su condición subalterna ligada a la esclavitud (Lessa, 1982, p. 21).

8 Se han incluido únicamente las pelejas en las que la racialización es evidente, excluyendo aquellas 
protagonizadas por un cantor cuya identidad no blanca es conocida, pero no explicitada en el folheto. Cabe 
señalar, además, que en algunos casos se han contabilizado distintas versiones de una misma peleja —a 
veces idénticas, aunque no siempre— publicadas bajo diferentes autorías. En una segunda fase de esta 
investigación, será necesario revisar los datos presentados a la luz de un análisis cualitativo más detallado.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 121 ~

un aspecto especialmente relevante si se considera que, en la poética de los folhetos, se 
suele evitar la descripción o connotación física de los protagonistas, salvo cuando esta 
es significativa para el desarrollo de la narración9. De estos, 32 ocurren entre un blanco 
y un no blanco, y 6 entre dos improvisadores no blancos. Si bien en esta aproximación 
cuantitativa al corpus no se ha especificado en detalle la identidad étnico-racial de los no 
blancos ni la interseccionalidad de sus identidades, tarea que se emprenderá en una fase 
más avanzada y cualitativa de la investigación, se puede destacar que 9 de estos desafíos 
racializados tienen como protagonista a una mujer. En dos casos se trata de mujeres 
blancas (quienes suman una victoria y una derrota contra hombres no blancos), mientras 
que, en los otros siete, se trata de mujeres no blancas (quienes pierden en 4 ocasiones y 
empatan en otra contra hombres blancos, y suman dos empates en desafíos con hombres 
no blancos).

Más en general, llama la atención que, de los 34 desafíos que culminan con la 
victoria de uno de los improvisadores, 22 se producen entre un blanco y un no blanco, 11 
entre cantores no connotados racialmente y 1 entre dos no blancos. Teniendo en cuenta 
que las pelejas racializadas representan el 18% del corpus analizado y que, de estas, 
más de la mitad tematizan un enfrentamiento entre un blanco y un no blanco, resulta 
evidente que en el género se plasma un interés por exacerbar la competición en las pelejas 
interraciales. Estas, en la abrumadora mayoría de los casos (20, el 91%), culminan con la 
victoria del blanco. De las dos ocasiones en que el no blanco gana (9%), una corresponde 
a un enfrentamiento con una mujer, lo que podría evidenciar sesgos machistas, mientras 
que la otra, una peleja reciente (Peleja entre o Coronel Junqueira e o Negro Enedino, 
publicada por William José Gomes Pinto en 2001), tiene como objetivo combatir de 
manera explícita el racismo en la sociedad brasileña contemporánea al enfrentar a un 
supremacista blanco con un improvisador no blanco. En la Tabla 1, 2, 3 y 4 se ofrece una 
síntesis del análisis cuantitativo presentado.

Tabla 1. Estadística de los resultados de las pelejas analizadas.

Vencedor Empate Sin definir Total
34 (16%) 47 (23%) 127 (61%) 208

9 Escribe Abreu (1999, 116): «Buscando compor uma “história desembaraçada”, os poetas evitarão o 
acúmulo de personagens, acompanhando apenas as atitudes dos protagonistas das tramas. Não é habitual 
encontrarem-se personagens secundários envolvidos em tramas paralelas. Descrições detalhadas de 
ambientes, paisagens, fisionomias, estados de espírito tampouco são benvindas, assim como evitam-se 
intervenções digressivas do narrador. Ou seja, qualquer elemento que possa desviar a atenção do fluxo 
central da ação será excluído, pois desrespeita o princípio da oração, segundo o qual uma narrativa deve 
apresentar, de forma articulada, o desdobramento de uma única questão». «Buscando componer una 
“historia despejada”, los poetas evitarán la acumulación de personajes, siguiendo únicamente las acciones 
de los protagonistas de las tramas. No es habitual encontrar personajes secundarios involucrados en tramas 
paralelas. Tampoco se favorecen las descripciones detalladas de ambientes, paisajes, fisionomías o estados 
de ánimo, del mismo modo que se evitan las intervenciones digresivas del narrador. Es decir, cualquier 
elemento que pueda desviar la atención del flujo central de la acción será excluido, ya que contraviene 
el principio de coherencia narrativa, según el cual una narrativa debe presentar, de manera articulada, el 
desarrollo de una única cuestión».



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 122 ~

Tabla 2. Estadística de la racialización de las pelejas.

Racializadas No racializadas Total
38 (18%) 170 (82%) 208

Tabla 3. Estadística de las pelejas protagonizadas por improvisadores racializados y 
de sus resultados.

Blanco vs No Blanco No Blanco vs No Blanco Total
32 (84%) 6 (16%) 38

Gana Blanco Gana No Blanco Sin Vencedor Vencedor Sin Vencedor
20 (63%) 2 (6%) 10 (31%) 1 (17%) 5 (83%)

Tabla 4. Estadística de la composición racial de las pelejas que terminan con un vencedor.

Sin referencias raciales Blanco vs No Blanco No Blanco vs No Blanco Total
11 (32%) 22 (65%) 1 (3%) 34

Gana el 
Blanco

Gana el  
No Blanco

20 (91%) 2 (9%)

4. Pelejas racializadas: primera aproximación analítica

De manera análoga a lo que ocurre en el área rioplatense, en Brasil el período 
histórico considerado se ve marcado por una serie compleja de eventos que incluyen, 
entre otros, la modernización del país en el contexto de un racismo de Estado que se 
manifiesta en discursos médicos, eugenistas e higienistas, los cuales inciden directamente 
en la política y la cultura, como se observa en las disputas que abarcan aproximadamente 
el período 1870-1930. Estos discursos se caracterizan por promover la eliminación de los 
componentes sociales no blancos celebrando su muerte o, alternativamente, persiguiendo 
su paulatina extinción mediante políticas migratorias que favorecieran un mestizaje con 
poblaciones eurooccidentales, con el fin de lograr el blanqueamiento de la población10. En 
el caso de la literatura de cordel y, en particular, de las pelejas, todo esto se cristaliza en la 
representación negativa de los cantadores negros, quienes son presentados con frecuencia 
como figuras demoníacas y deshumanizadas, agredidos verbalmente y desautorizados en 
sus saberes, con el propósito de establecer fronteras étnico-raciales firmes.

Se podría objetar que las descalificaciones y los insultos son característicos del 
género, tal como ocurre en muchas tradiciones de diálogos poéticos o verbal duels, y 

10 En general, estos discursos atraviesan todas las regiones del continente americano, más allá de las 
particularidades que puedan manifestarse en cada caso. Como se mencionó para el ámbito rioplatense, no es 
pertinente profundizar aquí en estas cuestiones, que serán trabajadas con mayor detalle en la continuación 
de esta investigación. En el caso de Brasil, y en particular de la región nordestina, la contextualización 
ofrecida por Germana Guimarães Gomes en su tesis (2012) constituye un buen punto de partida. Además 
de las referencias ya citadas, conviene destacar también los trabajos de Schwarcz (1999; 2013 y 2022) y 
Botelho y Schwarcz (2013).



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 123 ~

que, desde esta perspectiva, constituyen una muestra de colaboración y aceptación de las 
normas que rigen a la performance. Comparto esta objeción y reconozco la necesidad 
de evitar la exaltación de la confrontación y de la hostilidad que, en parte, define a estos 
géneros, ya que, con demasiada frecuencia, ha conducido a la invisibilización de los 
procesos colaborativos que, al mismo tiempo, los atraviesan y constituyen11. No obstante, 
y en consonancia con lo señalado anteriormente, el análisis de los descalificativos 
empleados por los poetas al componer o recrear desafíos interétnicos e interraciales 
permite identificar algunos de los prejuicios dirigidos sistemáticamente contra personas 
etiquetadas como no blancas que circulaban en la sociedad de la época. Este conjunto de 
elementos, sumado al análisis cuantitativo aquí presentado, permite delinear con claridad 
la jerarquización identitaria que operaba en el Brasil de entonces y, por extensión, en el 
repertorio analizado.

Todas estas cuestiones corren el riesgo de pasar inadvertidas si no se afina el 
enfoque teórico-metodológico de la investigación. Por ejemplo, en un artículo de Dias 
et al. (2013), en el que se propone una clasificación temática de los contenidos de las 
pelejas, las referencias raciales aparecen bajo el rótulo genérico de prejuicios, lo que, a 
mi entender, reduce la cuestión en exceso: también se manifiestan prejuicios hacia los 
ciegos o las mujeres, entre otros, pero cada uno de estos grupos presenta características 
específicas que sería conveniente analizar por separado. En este sentido, y a pesar de 
mis discrepancias con algunas interpretaciones avanzadas por Carlos Nogueira y John 
Rex Amuzu Gadzekpo (2017 y 2021), se puede rescatar su acierto al poner el foco en la 
multiplicidad y multidireccionalidad de las discriminaciones que atraviesan el género, 
aunque los autores no siempre parecen dimensionar suficientemente, y en consonancia con 
el contexto histórico en el que esta se enmarca, la jerarquización racial que lo articula12. 
Además, algunas de sus consideraciones parecen debilitarse ante una perspectiva 
comparativa en la que es posible apreciar continuidades transnacionales en el tratamiento 
de la voz del no blanco, cuestiones que me resulta imposible desarrollar aquí y de las que 
me ocuparé en futuras publicaciones.

Por otra parte, es posible apreciar esta jerarquización racial también mediante el 
análisis de los poemas que se componían para ser declamados durante las cantorías de pie 
de parede. En ellos, con frecuencia, se trata de manera caricaturesca al campesino caboclo, 
término con el que en Brasil se hace referencia al mestizaje entre europeo y amerindio 
(Silva, 2021: 221). Asimismo, conviene rescatar lo que afirma Franklin Maxado con 
respecto a la práctica contemporánea de canto improvisado nordestina (citado en Cabral 
et al., 2022: 157-158):

«Muchos cantadores no gustan de, e incluso se niegan a, enfrentarse en pelejas 
con colegas negros o mujeres. El prejuicio era más común en el pasado». […] En este 
contexto, el racismo se difundió ampliamente a través del género, que tendía a cristalizar 

11 Para una discusión crítica de estas cuestiones ver, entre otros, Pagliai (2010) e Isolabella (2012 y 
2021).

12 Un ejemplo de ello se observa en el análisis de la peleja entre el Cego Aderaldo y Zé Pretinho, 
en la que Aderaldo, que es blanco, derrota a Pretinho (Nogueira y Amuzu Gadzekpo, 2017). Según los 
autores, esta victoria reforzaría su hipótesis de que las pelejas son un género en el que suele imponerse el 
cantor menos privilegiado, ya que, en su interpretación, el negro Pretinho ocuparía una posición superior 
a la del ciego. Si bien considero fundamental analizar las identidades enfrentadas desde una perspectiva 
interseccional y relacional, esta lectura no parece dimensionar adecuadamente la deshumanización que 
sufrieron los esclavos africanos y sus descendientes en la época en que se publicó la cantoria (1916).



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 124 ~

el estereotipo del negro como una «raza inferior y malintencionada, ideal solo para el 
trabajo y el castigo. Dotado de gran fuerza física, pero sin inteligencia. Lleno de picardía 
y brujería [...]». Además, «[identifican] al diablo de la catequesis jesuítica con el negro. 
Lo pintan de negro. De este modo, propagan los prejuicios de que el negro es un criminal 
o que es el perro del infierno. Que el negro no tiene educación ni aptitud para ella [la 
literatura de cordel]» (Maxado, 2011: 114).

A pesar de lo expuesto, no cabe duda de que las pelejas también constituyen un 
espacio fértil para analizar la resistencia de los no blancos, quienes, en el marco de las 
cantorías y sus representaciones, han desplegado estrategias de rebeldía para contrarrestar 
esos discursos. Si bien estas cuestiones son fundamentales, su análisis presenta retos 
metodológicos significativos. No es este el espacio para profundizar en ellos, pero una 
posible vía para recuperar la voz de los no blancos en este repertorio es el estudio crítico 
de los textos13. En las distintas transcripciones de la poesía oral, es posible que se hayan 
filtrado fragmentos que, de alguna manera, preservan las voces de sus protagonistas, 
quienes no solo han experimentado en carne propia los estigmas discriminatorios, sino 
que también han luchado contra ellos. Estas cuestiones forman parte de mi investigación 
y, en los últimos años, han sido objeto de debate en diversos estudios (entre otros, Iumatti, 
2017 y 2020; Alves de Lima, 2021 y Ananias, 2023).

Volviendo al análisis preliminar de los folhetos, entre las historias más célebres 
se encuentran varias versiones de desafíos con el Diablo, en las que este suele aparecer 
representado como un ser horrendo, mezcla de varios animales, y de piel negra 
(Imagen 1). En estos relatos, el Diablo es vencido por un improvisador blanco mediante 
rezos o invocaciones a santos católicos, hasta lograr su desaparición. Es importante 
destacar que, en la mayoría de los casos, el improvisador blanco no lo interpela con 
los nombres tradicionales que recibe el Diablo en la cultura popular, sino que lo llama, 
sistemáticamente, Negro. La más famosa de estas historias es, sin duda, la Peleja de 
Manoel do Riachão com o Diabo, cuyo desenlace se cita a partir de un folheto publicado 
bajo la autoría de João Martins de Athaide14:

O negro olhou Riachão
Com olhos de um cão danado
Riachão gritou: Jesus!
Homem Deus sacramentado
Valha-me a virgem Maria
A mãe do verbo encarnado.

O negro soltando um grito
Dalí desapareceu
De uma catinga de enxofre

13 Entre otras cuestiones, será importante diferenciar entre la recreación, por parte de un autor ajeno, de 
una cantoría real que ha pasado a la historia; la recreación, por parte de uno de sus protagonistas, de una 
cantoría que este ha llevado a cabo con otro cantador; la narración de encuentros ficticios entre cantadores 
afamados, incluso de épocas diferentes; y las que narran encuentros entre el autor del folheto o cantadores 
legendarios y personajes ficticios, ya sean humanos o sobrehumanos. Considero imprescindible tener en 
cuenta estas variables a la hora de analizar la cuestión racial, pues de ellas van a depender, en parte, las 
sociabilidades que se están recreando.

14 En ocasiones, escrito con y: Athayde.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 125 ~

A casa toda se encheu,
Os cães oivaram na rua
O chão da casa tremeu.

Riachão ficou cismado
Com a cantor desconhecido
Que quando escutava um
Tomava logo sentido,
O seu primeiro repente
Era a Deus oferecido15.

Estas narraciones evidencian importantes continuidades con la tradición del 
Cono Sur. Por una parte, en la deshumanización del personaje no blanco, cuyo nombre 
permanece desconocido, como en el caso del  Moreno  que enfrenta a Martín Fierro. 
Por otra, en la exaltación del binomio blanco-católico frente al negro-pagano, visible 
también en la payada entre Taguada y Javier de la Rosa. Además, la presencia del Diablo 
introduce una línea de análisis particularmente fértil desde una perspectiva comparativa, 
al permitir establecer vínculos con la historia de Santos Vega y, más ampliamente, con las 
múltiples representaciones del Diablo en las narrativas populares americanas. En estas, 
su pigmentación varía: a veces es blanco, otras no blanco, dependiendo del perfil del 
protagonista. O, para decirlo con las palabras del propio Moreno (Hernández 2008: vv. 
4067-4068 de La Vuelta): “Pinta el blanco negro al diablo / y el negro blanco lo pinta”. 
No obstante, en el caso específico que aquí se analiza, las variaciones en la pigmentación 
del Diablo no modifican el sentido de las historias, en las que la figura blanca sigue 
representando el ideal aspiracional y hegemónico.

Otra peleja muy conocida narra el enfrentamiento entre Cego Aderaldo y Zé 
Pretinho, en el que triunfa Aderaldo, quien es blanco. A partir de este desafío se ha 
conformado una saga interesante, compuesta por folhetos de diferentes épocas y autores 

15 «El negro miró a Riachão / con ojos de perro rabioso / Riachão gritó: ¡Jesús! / ¡Hombre-Dios 
consagrado! / ¡Ampárame, Virgen María, / madre del Verbo Encarnado! / El negro, lanzando un grito, / 
de allí mismo desapareció. / Un hedor de azufre rancio / la casa entera invadió. / Los perros aullaron en la 
calle, / el suelo de la casa tembló. / Riachão quedó desconfiado / con el cantor desconocido. / Que cuando 
escuchaba uno, / reaccionaba de inmediato. / Su primer repente / era a Dios ofrecido».

Imagen 1. Collage de portadas de pelejas con el Diablo.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 126 ~

(Imagen 2). En estos relatos, tanto Aderaldo como alguno de sus descendientes se enfrentan 
a algún familiar de Pretinho, y el desenlace se repite: en todos ellos gana el blanco. El 
elemento que termina por definir la contienda es, sistemáticamente, la incapacidad del 
personaje no blanco para pronunciar correctamente un trabalenguas, lo que señala su 
dominio insuficiente de la lengua portuguesa. Este detalle presenta elementos análogos 
a la limitación que manifiesta el Moreno de Hernández para acceder a la lectoescritura, 
reforzando así la asociación entre blanquitud y acceso privilegiado al saber normativo. 
A continuación, se cita el final de la Peleja de Zé Pretinho com o Cego Aderaldo en un 
folheto de autoría de Firmino Teixeira do Amaral:

C - Amigo José Pretinho
eu nem sei o que será
de você depois da luta
você vencido já está
quem a paca cara compra
paca cara pagará.

P - Cego eu estou apertado
que só um pinto no ovo
estas cantando aprumado
e satisfazendo o povo
mas esse tema da paca
por favor diga de novo.

C - Disse uma vez digo dez
no cantar não tenho pompa
presetemente não acho
quem o meu mapa me rompa
paca cara pagará
quem a paca cara compra.

P - Cego teu peito é de aço
foi bom ferreiro que fez
pensei que cego não tinha
no verso tal rapidez
Cego se não é maçada
repete a paca outra vez.

Imagen 2. Collage de portadas de la saga iniciada por Cego Aderaldo y Zé Pretinho.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 127 ~

C - Arre que tanta pergunta
desse preto capivara
não há quem cuspa pra cima
que não çhe caia na cara
quem a paca cara compra
pagará a paca cara.

P -Agora cego me ouça
cantarei a paca já
tema assim é um borrego
no bico de um carcará
quem a caca cara compra
caca cara cacará.
Houve um trovão de risadas
pelo verso do pretinho
capitáo Duda lhe disse
arreda pra lá negrinho
vai descansar o juízo
que o cego canta sozinho16.

16 «C - Amigo José Pretinho, / yo no sé lo que será / de usted después de la lucha, / usted vencido ya 
está: / Quien la paca cara compra, / cara la pagará. / P - Ciego, yo estoy apretado, / que solo un pollito en 
su huevo. / Estás cantando erguido / y satisfaciendo al pueblo, / pero ese tema de la paca, / por favor, dilo 
de nuevo. / C - Lo dije una vez, lo digo diez, / en el cantar no tengo pompa. / Hoy por hoy no encuentro 
/ quien a mi mapa rompa. / La paca cara pagará / quien la paca cara compra. / P - Ciego, tu pecho es de 
acero, / fue buen herrador quien lo hizo. / Pensé que el ciego no tendría / en el verso tal rapidez. / Ciego, si 
no es molestia, / repite la paca otra vez. / C - Vaya, qué tantas preguntas / de este negro capibara. / No hay 
quien escupa hacia arriba / sin que le caiga en la cara. / Quien la paca cara compra, / pagará la paca cara. / P 
- Ahora, ciego, escúcheme, / cantaré la paca ya. / Tema como este es un corderito / en el pico del carancho. 
/ Quien la caca cara compra, / caca cara cagará. / Hubo un estruendo de risas / tras el verso del negrito. / 
El capitán Duda le dijo: / “Vete para allá, negrito. / Vete a descansar el juicio, / que el ciego canta solito”».

Imagen 3. Portada de A primeira peleja de Romano do Teixeira com Inacio da Catingueira.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 128 ~

Finalmente, en algunos relatos los personajes enfrentados están ambos racializados, 
aunque uno de ellos posee una tonalidad de piel más clara. La más emblemática es la 
disputa entre el esclavo negro Inácio da Catingueira y Romano do Teixeira, quien, a 
pesar de ser mulato, se presenta a sí mismo como blanco (Imagen 3). Esta historia, que 
cuenta con múltiples versiones, merecería un análisis más detenido (Lewin, 2007; Alves 
de Lima, 2023). Por ahora, lo fundamental es destacar que, en casi todas ellas, el vencedor 
es Romano, es decir, el más blanco.

5. A manera de conclusión

A falta de un estudio cualitativo más exhaustivo de las pelejas brasileñas, así como 
de una ampliación de los corpus tanto brasileño como rioplatense —incluyendo, por lo 
tanto, al Uruguay—, lo expuesto permite identificar continuidades significativas entre 
ambos repertorios. Estos hallazgos respaldan mis hipótesis iniciales: las representaciones 
de desafíos poéticos improvisados entre cantores blancos y no blancos, escritas y difundidas 
entre los siglos xix y xx, no solo escenifican disputas de honor o chanza, sino que también 
encarnan discursividades identitarias vinculadas a procesos de dominación y blanqueamiento 
racial que ameritan un abordaje comparativo. Este enfoque analítico podría ampliarse al 
caso chileno, dada la circulación de la leyenda de Taguada en tierras pampeanas, y, en 
un sentido más amplio, a otros países americanos con tradiciones consolidadas de canto 
improvisado, como Venezuela, Colombia, México, Puerto Rico o Cuba. Estoy convencido 
de que un estudio comparativo de estos repertorios puede aportar nuevas perspectivas al 
análisis de la literatura oral y popular, así como al estudio del racialismo y del racismo de 
Estado en las Américas, entre otras cuestiones. Estas historias locales, por lo tanto, deben 
ser situadas dentro de diseños globales (Mignolo, 2003), lo que hace imprescindible un 
diálogo sostenido con los aportes del pensamiento decolonial y un estudio atento de los 
contextos histórico-sociales en los que estas manifestaciones se inscriben.

Pelejas identificadas en la colección del Centro Nacional de Folclore e Cultura 
Popular de Brasil

	 1.	� Autor sin especificar. Peleja de Alberto Porfírio com Bentivi Neto.
	 2.	� Autor sin especificar. Peleja de Guriatã de Coqueiro com João Tavares.
	 3.	� Autor sin especificar. A peleja de João Sevirino de Lima com João Tavares.
	 4.	� Autor sin especificar. A peleja do P.T. contra o bicho ditadura e o monstro 

capitalismo.
	 5.	� Autor sin especificar. A segunda peleja de Severino Borges com Severino Ciriaco.
	 6.	� Autor sin especificar. Peleja de Guriata de Coqueiro com Sebasto do Rio Grande.
	 7.	� Autor sin especificar. Peleja de José Severino Cristóvao com Maria do Carmo 

Cristóvao.
	 8.	� Autor sin especificar. Peleja de Mestre Azulao com Bezerra do Ceará.
	 9.	� Autor sin especificar. Peleja de Pedro Aragao com Zé Enfeitado.
	 10.	� Autor sin especificar. Peleja de Pedro Bandeira com Manoel Chudu.
	 11.	� Autor sin especificar. Peleja de Severino Pinto com Antonio Marinho.
	 12.	� Autor sin especificar. Peleja de Zé Cunha com Oliveira.
	 13.	� Autor sin especificar. Peleja virtual entre Américo Gomes (Pb) e José Honório 

(Pe) (A primeira cantoria via INTERNET).
	 14.	� Acaci, José. A peleja do velho com o novo.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 129 ~

	 15.	� Alencar, Antonio Sena. Peleja de Joaquim Jaqueira com Manoel Barra Mansa.
	 16.	� Almofala, Raimundo Ferreira de. Peleja de Raimundo Ferreira de Almofala com 

Mariano José da Silva.
	 17.	� Amaral, Firmino Teixeira do. Peleja de João de Deus com o celebre Diabo Negro.
	 18.	� Amaral, Firmino Teixeira do. Peleja de Zé Pretinho com o Cego Aderaldo.
	 19.	� Amaral, Firmino Teixeira do. Peleja do Cego Aderaldo com Jaca Mole (primo de 

Zé Pretinho).
	 20.	� Araujo, Raimundo Alves de. Peleja de Inácio Cobra-coral com Ricardo Comilao.
	 21.	� Araujo, Raimundo Alves de. Peleja do enterro do frei em Pires Ferreira.
	 22.	� Araujo, Raimundo Alves de. Peleja do padre velho contra as festas dançantes da 

juventude.
	 23.	� Araujo, Raimundo Alves de. Peleja do prefeito pra comprar vereador.
	 24.	� Arêda, Francisco Sales. A malassombrada peleja de Francisco Sales com o «Negro 

Visão».
	 25.	� Astier, Basilio. Peleja de Zé Limeira com o vate Augusto dos Anjos.
	 26.	� Athaide, João Martins de. A peleja de Leandro Gomes com una velha de Sergipe.
	 27.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Antonio Machado com Manoel Gavião.
	 28.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Laurindo Gato com Marcolino Cobra Verde.
	 29.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Manoel Raymundo com Manoel Campina.
	 30.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Patrício com Inácio da Catingueira.
	 31.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Bernardo Nogueira com Preto Limão.
	 32.	� Athaide, João Martins de. Peleja de Manoel do Riachão com o diabo.
	 33.	� Athaide, João Martins de. Serrador e Carneiro.
	 34.	� Azevedo, Teofilo de. A peleja de Joao Curió e o cantador Isidoro.
	 35.	� Azulão do Norte. Peleja de Azulao do Norte com André Gonçalves.
	 36.	� Barbosa, Lourival. Peleja de Joao Canário com Galdino Cearense.
	 37.	� Barreto, Antonio Carlos de Oliveira y Jotacê Freitas - A peleja internética entre 

dois cabras da peste!
	 38.	� Barreto, Antonio y Creusa Meira. A peleja virtual de uma mulher valente com um 

cabra cismado.
	 39.	� Barros [Jotabarros], João Antonio de. Peleja de Aderaldo filho do cego com 

Alexandre o neto de Zé Pretinho.
	 40.	� Barros [Jotabarros], João Antonio de. Peleja de José Gaspar com Joao de Barros.
	 41.	� Barros [Jotabarros], João Antonio de. Peleja de Otília Soares com Jota Barros.
	 42.	� Barros [Jotabarros], João Antonio de y Téo Azevedo. Peleja de Téo Azevedo com 

Joao de Barros em Martelo Agalopado.
	 43.	� Barros, Leandro Gomes de. Segunda peleja de Romano do Teixeira com Inácio da 

Catingueira.
	 44.	� Barros, Leandro Gomes de. A peleja de Leandro Gomes com una velha de Sergipe.
	 45.	� Barros, Leandro Gomes de. Peleja de Antonio Baptista e Manoel Cabeleira.
	 46.	� Batista, Jota. A peleja de dois mosquitos com um negrao do olho só.
	 47.	� Borges, José Francisco. Peleja de Francisco Buriti com Dedé Pereira do Iguatu.
	 48.	� Braga, Medeiros. Cordel da grande peleja entre Inácio da Catingueira e Romano 

de Mae Agua.
	 49.	� Campos, José de Souza. Peleja de José de Campos com Joao Antonio de Barros.
	 50.	� Carlos, José. Peleja de José Carlos com Manoel Tomaz de Assis.
	 51.	� Carmo, J. do. Peleja do primeiro turno Remo 2 Paissandu 0.
	 52.	� Carvalho, Isael de. A peleja do viagra com o ovo de codorna.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 130 ~

	 53.	� Catunda, Dalinha y Fred Monteiro. A peleja de Dalinha Catunda com Fred Monteiro.
	 54.	� Catunda, Dalinha y Fred Monteiro. Pelejando na web.
	 55.	� Catunda, Dalinha y Rosario Pinto. Fuxico de Mulher. Peleja virtual.
	 56.	� Cavalcante, Rodolfo Coelho. A discussao do padre com a protestante.
	 57.	� Cesario, Severino. Peleja de Severino Milanez e Manuel Clemente.
	 58.	� Carvalho, Lucía Costa. Peleja da Caipora com o Moleque Saci.
	 59.	� D’Almeida (Filho), Manoel. A luta de Zá do Caixao com o Diabo.
	 60.	� D’Almeida (Filho), Manoel. O encontro de Manoel D'Almeida Filho com o Limeira 

da Bahia.
	 61.	� D’Almeida (Filho), Manoel. Peleja de Rodolfo Coelho Cavalcante com Manoel 

D'Almeida Filho.
	 62.	� Daniel, José. Peleja de José Daniel e Gilberto Braga da Silva.
	 63.	� Dantas, Janduhi. Peleja da carta com o e-mail.
	 64.	� Emiliano, Joao Vicente. Peleja de J. Borges com Joao Vicente Emiliano.
	 65.	� Félix, Dodó. Peleja de Dodó Félix com Guriata do Norte.
	 66.	� Sobrinho, Manoel Ferreira. Peleja de Ferreirinha com Apolonio Alves dos Santos.
	 67.	� Ferreira, Antonio. Peleja de Antonio Ferreira com Lourival Bandeira descrevendo 

as cachaças do Brasil.
	 68.	� Galindo, Carlissón. Peleja de Pelé contra Roberto Carlos.
	 69.	� García, Victor Alvim Itahim. A peleja de Boa Voz com o Cantador Misterioso.
	 70.	� Gualberto, Joao. Peleja de Cesar de Mendonça com Chico Casca de Pau.
	 71.	� Gustavo, José. Peleja de José Gustavo com Maria Roxinha da Bahia.
	 72.	� Herminio, José. Peleja de José Pontual com José Hermínio.
	 73.	� Júnior, José Luis. Peleja de José Luis com o Diabo.
	 74.	� Lacerda, Geraldo Moreira de. Peleja do afamado Luciano Carneiro com o Poeta 

Maranhao.
	 75.	� Leite, Francisco. A peleja de Miguel Viola com Chico Leite.
	 76.	� Leite, Henrique Vieira. Peleja de Bush com Bin Laden.
	 77.	� Leite, José Costa. Peleja de Antonio Rocha com Joaquim Pitu.
	 78.	� Leite, José Costa. Peleja de Chiquinho Feijó com Gato Preto de Miracema.
	 79.	� Leite, José Costa. Peleja de Costa Leite com Antonio Americo.
	 80.	� Leite, José Costa. Peleja de Costa Leite com Dila de Caruaru.
	 81.	� Leite, José Costa. Peleja de Geraldo Mousinho com Cachimbinho.
	 82.	� Leite, José Costa. Peleja de Gercina Dalva com Manole Amaro de Melo.
	 83.	� Leite, José Costa. Peleja de Jeronimo do Junqueiro com Zéfinha do Chambocao.
	 84.	� Leite, José Costa. Peleja de Joao Galdino com Joaquim Pitu descrevendo os 

planetas e os signos.
	 85.	� Leite, José Costa. Peleja de José Alves Sobrinho com Otacílio Batista.
	 86.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com a poetisa baiana.
	 87.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Ana Roxinha.
	 88.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Joao Severo.
	 89.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Maria das Dores.
	 90.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Severino Paulino.
	 91.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa Leite com Antonio Klévisson Viana.
	 92.	� Leite, José Costa. Peleja de José Costa Leite com María Quixabeira (A Rainha das 

Pelejas).
	 93.	� Leite, José Costa. Peleja de José do Braço com Ulisse Bahiano.
	 94.	� Leite, José Costa. Peleja de Severino Pereira com Manoel Xudu.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 131 ~

	 95.	� Leite, José Costa. Peleja de Severino Pereira com Manoel Xudu 2º debate.
	 96.	� Leite, José Costa. Peleja de Silvino Pirauá com Inácio da Catingueira.
	 97.	� Leite, José Costa. Peleja de um embolador de coco com o Diabo.
	 98.	� Leite, José Costa. Peleja de Zé Pretinho com Manoel Riachão.
	 99.	� Leite, José Costa. Peleja de Zé Pretinho com Maria Roxinha da Bahia.
	 100.	� Leite, José Costa. Peleja de Zé Pretinho com Patativa do Norte.
	 101.	� Leite, José Costa. Peleja de Chiquinho Feijó com Joel de Laranjais.
	 102.	� Leite, José Costa. Segunda peleja de José Costa com a poetisa baiana.
	 103.	� Lima, Arievaldo Viana. A grande peleja de Joao Corta-Pau com Passarim da 

Redondilha.
	 104.	� Lima, Joao Severo de. Peleja de Joao Severino de Lima com Manoel Camilo dos 

Santos.
	 105.	� Lima, José Tomaz de. Peleja de José Tomaz Lima com o Cabo Vicente Rufino.
	 106.	� Lima, Natanael de. Peleja de Natanael de Lima com Apolonio Alves dos Santos.
	 107.	� Lima, Silvino Piraua de. A primeira peleja de Romano do Teixeira com Inácio da 

Catigueira.
	 108.	� Lima, Sizenando. Desafío de Hebe Camargo com Dercy Goncalves.
	 109.	� Júnior, José Luiz. Peleja de José Luiz com José Alves Sobrinho.
	 110.	� Mata, Sabiá da. Peleja do Povo contra o homem que quer cercar o mundo.
	 111.	� Mattoso, Glauco y Moreira de Acopiara. Peleja virtual de Glauco Mattoso com 

Moreira de Acopiara.
	 112.	� Meira, Creusa y Zé Walter. Desafio Creusa Meira x Zewalter.
	 113.	� Meira, Creusa y Zé Walter. Peleja virtual Creusa Meira x Zewalter.
	 114.	� Meira, Creusa y Sonia Ortega. Cordel na rede social.
	 115.	� Mendes Sobrinho, Joaquim. Peleja de Joames com Gaviao.
	 116.	� Monteiro, Fred y Marco di Aurélio (Dom Capeta). A peleja de Fred Monteiro e 

Dom Capeta.
	 117.	� Motta, Bob. Peleja do Doutor x Matuto.
	 118.	� Mulatinha, Antonio da. A 3ª peleja de Antonio da Mulatinha com o embolador 

Manoel Batista.
	 119.	� Neto, Manoel Messias Belizário. Peleja de Manoel Messias com Francisco 

Carolino.
	 120.	� Neves, Jota das. A peleja do bom cidadao com a maldita gula.
	 121.	� Nordestino, Franklin Maxado. A deferente peleja do Crioulo Doido com Coronel 

Ludugero.
	 122.	� Nordestino, Franklin Maxado. Peleja de Zé Limeira com o Crioulo Doido.
	 123.	� Olegário, Alfredo. A peleja do Mestre Cabeça com o Mestre Binha - Sinhá 

Capoeira -.
	 124.	� Olegário, Alfredo. A peleja do Mestre Cavalieri com o Mestre Gaio.
	 125.	� Olegário, Alfredo. A peleja do Mestre Leopoldina com o Mestre Nestor Capoeira.
	 126.	� Olegário, Alfredo. A peleja do Mestre Negoativo com o Mestre Porrada.
	 127.	� Olegário, Alfredo. A peleja entre os irmaos Cebolinha e Cantador.
	 128.	� Oliveira Barreto, Antonio Carlos de. A peleia do solteiro com o casado.
	 129.	� Pacheco, José. Peleja de um cantador de coco com o Diablo.
	 130.	� Pacheco, José. Peleja de Vicente Sabia com Antonio Coqueiro.
	 131.	� Paula, Francisco Firmino de. A tremenda peleja de Francisco de Paula com 

Joao José.
	 132.	� Paulino, Pedro Paulo. Peleja de dois poetas falando de violencia.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 132 ~

	 133.	� Pavo, Zé do. A peleja do Guerreiro contra a corrupçao e a miséria.
	 134.	� Pereira Sobrinho, Manoel. Peleja de Manoel de Riachão com o Diabo.
	 135.	� Pereira, Wanderlei. Peleja de Joao Sujeira com Maria Limpa Tudo.
	 136.	� Pilô, Clímaco Nardes Pires Neto; Antônio Carlos de Oliveira Barreto y José Walter 

Pires. Peleja a seis maos.
	 137.	� Pinheiro, Sávio. A peleja do Fïgado Valente com Mané Cachacinha.
	 138.	� Pinto, William José Gomes. Peleja entre o Coronel Junqueira e o Negro Enedino.
	 139.	� Piñeiro, Luis da Costa. Peleja de Riachão Sobrinho com José Maneiro.
	 140.	� Pires, José Walter y Antônio Carlos de Oliveira Barreto. Um e-mail respostado.
	 141.	� Pontual, José Pedro. A esmagadora peleja de Joao Vicente Emiliano com José 

Pedro Pontual.
	 142.	� Pontual, José Pedro. Peleja de José Nilton de Oliveira com José Pedro Pontual.
	 143.	� Pontual, José Pedro. A esmagadora peleja de Joao Vicente Emiliano com José 

Pedro Pontual.
	 144.	� Ramos, Joao Crispim. A grande peleja de Joao Crispim Ramos com Caboquinho 

da Bahia.
	 145.	� Ramos, Joao Crispim. Peleja de Joao Crispim Ramos com Rodolfo Coelho 

Cavalcante.
	 146.	� Rinaré, Rouxinol de y Serra Azul. O grande encontro de Camoes com Salomao.
	 147.	� Sales, Dideus y Dalinha Catunda. Diálogo poético.
	 148.	� Santa Helena, Raimundo. Peleja de Santa Helena com Franklin.
	 149.	� Santa Maria, Manoel. Peleja de Zé Sarney com Ulisses Guimaraes.
	 150.	� Santini, Edmilson. Peleja de Acabamundo com Estrella verde da flora.
	 151.	� Santini, Edmilson. Uma peleja entre Deus e o cao no picadeiro.
	 152.	� Santini, Edmilson y Thomas Bakk. Peleja de Papai Noel com Papai Cordel.
	 153.	� Santos, Amaro Quaresma dos. Discussão de Amaro Quaresma com José Batista.
	 154.	� Santos, Antonio Teodoro dos. Peleja de Garrincha com Pelé.
	 155.	� Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Cícero Quaresma com Expedito Ferreira.
	 156.	� Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Severino José com Apolonio Alves dos 

Santos.
	 157.	� Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Zé Limeira com Severino Tempero.
	 158.	� Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Cícero Quaresma com Expedito Ferreira.
	 159.	� Santos (Azulão), José Joao dos. A peleja de Azulao com Palmeirinha.
	 160.	� Santos (Azulão), José Joao dos. A peleja de Azulao com Zé Limeira.
	 161.	� Santos, Manoel Camilo dos. Peleja de Antonio Correia com Manoel Camilo dos 

Santos.
	 162.	� Santos, Manoel Camilo dos. Peleja de Camilo com Silveira.
	 163.	� Santos, Manoel Camilo dos. Peleja de Manoel Camilo com Pedro Simao.
	 164.	� Santos, Manoel Camilo dos. Primeira peleja de Manoel Camilo com Romano 

Elias.
	 165.	� Santos, Manoel Camilo dos. Segunda peleja de Manoel Camilo com Romano Elias.
	 166.	� Santos Lima, Roberto y Manoel Monteiro. Peleja de um poeta do campo com um 

poeta da cidade.
	 167.	� Silva, Caetano Cosme da. Peleja de Ana Roxinha com Maria Roxinha.
	 168.	� Silva, Caetano Cosme da. Peleja de Caetano Cosme com José Monteiro.
	 169.	� Silva, Caetano Cosme da. Peleja de Caetano Cosme com Maria Lavandeira.
	 170.	� Silva, Gonçalo Ferreira da. Peleja de Oscar Alho e Francisco Malagueta.
	 171.	� Silva, João José da. Peleja de Caetano Cosme da Silva com Maria Lavandeira.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 133 ~

	 172.	� Silva, João José da. Peleja de Egídio Lima com Clidenor Varela sobre a Escritura 
Sagrada.

	 173.	� Silva, João José da. Peleja de Severino Borges com a Negra Furaçao.
	 174.	� Silva, João José da. Peleja de Severino Borges com Patativa do Norte.
	 175.	� Silva, João José da. Peleja de Severino Semeao com Ana Roxinha.
	 176.	� Silva, João José da. Terceira peleja de Luiz Gomes com Severino Borges.
	 177.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de João Athayde com Leandro Gomes.
	 178.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Joao Atayde com Raimundo Pelado.
	 179.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de João Athayde com José Ferreira Lima.
	 180.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Joaquim Jaqueira com Joao Melquiades.
	 181.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de José Costa com Caetano Cosme da Silva.
	 182.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de José Feliz com Mangabeira.
	 183.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Manoel Raimundo com Manoel Campina.
	 184.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Pinto com Milanes.
	 185.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Ulisses Baiano com José do Braço.
	 186.	� Silva, José Bernardo da. Peleja de Ventania com Pedra Azul.
	 187.	� Silva, José Ferreira da. Peleja de José Ferreira da Silva (Rouxinol) com Pedro 

Bandeira Pereira de Caldas ou o sonho de um poeta.
	 188.	� Silva, Manoel Moisés da. Primeira peleja de Manoel Moisés da Silva (Messias) 

com Sebastiao Batista Ramos.
	 189.	� Silva, Manoel Monteiro da. Peleja de Manoel Camilo com Manoel Monteiro.
	 190.	� Silva, Minelvino Francisco. Peleja de Minelvino com Odilon Pinto no forró do 

mate o velho.
	 191.	� Silva, Minelvino Francisco. Peleja de Minelvino Francisco Silva com Manoel 

Peixoto Almeida.
	 192.	� Silva, Minelvino Francisco. Peleja do filho do Cego Aderaldo com o filho de Zé 

Pretinho.
	 193.	� Silva, Nilton José da. A peleja de Ló e Leu pela Dorinha Duval.
	 194.	� Silva, Severino Borges da. Peleja de Severino Borges com Mocinha do Pará.
	 195.	� Silva, Severino Borges da. Peleja de Severino Borges com Patativa do Norte.
	 196.	� Silva, Severino Milanés da. Peleja de Severino Pinto com Severino Milanes.
	 197.	� Silva, Severino Milanés da. Peleja de Zé Quixabeira com Manoel Monteiro.
	 198.	� Soares, José Francisco. Peleja de José Soares com José Costa Leite.
	 199.	� Tavares, Bráulio y Antonio Klévisson Viana. Peleja de Bráulio Tavares com 

Antonio Klévisson Viana.
	 200.	� Torres, Heleno Francisco. Peleja de Chicotingole com Chica Esporao.
	 201.	� Viana, Antonio Klevisson. A grande peleja de Beneval com José Mota Pinheiro.
	 202.	� Viana, Antonio Klevisson. A insustentável peleja de Zé Maria de Fortaleza com 

Calixtao de Guerra.
	 203.	� Viana, Antonio Klevisson. A malassombrada peleja de Pedro Tatu com o lobisomem.
	 204.	� Viana, Arievaldo. Peleja de Zé Ramalho com Zé Limeira.
	 205.	� Vieira, Antonio. A peleja da ciencia com a sabedoria popular.
	 206.	� Vila Nova, Ivanildo. A peleja da ciencia com a sabedoria popular.
	 207.	� Xudu, Manoel. Peleja de Manoel Xudu Sobrinho e Zezé Lulu.
	 208.	� Zoião, Antõe y Zefa Cabaço. A peleja Virtual de um Catingueiro Tarado com uma 

Sertaneja Insaciável.



M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 134 ~

Financiación

Una parte del trabajo que se presenta en este artículo se enmarca en el proyecto 
de investigación “Turismo y procesos de espectacularización en las tradiciones musicales 
ibéricas contemporáneas”,  referencia  PID2020-115959GB-I00, financiado por MCIN/
AEI/10.13039/501100011033

Bibliografía

Abreu, Márcia (1999): Histórias de cordéis e folhetos, Campinas, Mercado de Letras / 
Associação de Leitura do Brasil

Abreu, Martha (2017): Da senzala ao palco. Canções escravas e racismo nas Américas, 
1870-1930, Campinas, Editora Unicamp. https://doi.org/10.7476/978852 
6813960

Albuquerque, Maria Elizabeth Baltar Carneiro de (2011): «Literatura popular de cordel. 
Dos ciclos temáticos à classificação bibliográfica», Tesis de Doctorado, João 
Pessoa, Universidade Federal da Paraíba. [<https://repositorio.ufpb.br/jspui/
handle/tede/6183>].

Alves de Lima, Gustavo Henrique (2021): «Ao repique da marimba e do pandeiro. A voz 
e o verso de Luiz Gama e Inácio da Catingueira como “discursos fundadores” da 
poesia negra brasileira», Tesis de Máster, Assis, Universidade Estadual Paulista. 
[<http://hdl.handle.net/11449/217999>].

Alves de Lima, Gustavo Henrique (2023): «Inácio da Catingueira e Luiz Gama. Duas 
vozes poéticas negras pela liberdade», Jangada: crítica, literatura, artes, 20, pp. 
194-213. https://doi.org/10.35921/jangada.v1i20.458

Ananias, Mariana do Nascimento (2023): «Os desafios de Chica Barrosa: estudo 
dos fragmentos poéticos e biográficos de uma repentista negra da Paraíba 
Oitocentista», Tesis de Máster, São Paulo, Universidade de São Paulo. https://doi.
org/10.11606/D.31.2023.tde-04042023-103929

Ayala, Maria Ignez Novais (1988): No arranco do grito. Aspectos da cantoria nordestina, 
São Paulo, Editora Ática.

Beattie, Peter M. (2001): The Tribute of Blood Army, Honor, Race, and Nation in 
Brazil, 1864–1945, Durham / London, Duke University Press. https://doi.
org/10.1215/9780822381105

Bora, Zélia M. (2007): «Negritude e literatura de cordel. Uma épica da interculturalidade 
ante o supranacional», Polissema, 7, pp. 262-79. https://doi.org/10.34630/
polissema.vi7.3310

Botelho, André y Schwarcz, Lilia Moritz (2013): Cidadania. Um projeto em construção, 
São Paulo, Claro Enigma.

Cabral, Rayssa Duarte Marques; Luiz, Lisiane Oliveira e Lima y Silva, Gisele Meire Tita 
Nazário da (2022): «Subversão à tradição da literatura de cordel. Um olhar para o 
protagonismo negro feminino nos cordéis de Jarid Arraes», Scripta, 56 (26), 155-
167. https://doi.org/10.5752/P.2358-3428.2022v26n56p155-167

Cerrao, Natalia Gallo (2022): «Biblioteca escolar antirracista: manifestações de racismo 
e preconceito étnico-racial na literatura de cordel», Múltiplos Olhares em 
Ciência da Informação, Numero Especial 2022. https://doi.org/10.35699/2237-
6658.2022.35474

https://doi.org/10.7476/9788526813960
https://doi.org/10.7476/9788526813960
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/tede/6183
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/tede/6183
http://hdl.handle.net/11449/217999
https://doi.org/10.35921/jangada.v1i20.458
https://doi.org/10.11606/D.31.2023.tde-04042023-103929
https://doi.org/10.11606/D.31.2023.tde-04042023-103929
https://doi.org/10.1215/9780822381105
https://doi.org/10.1215/9780822381105
https://doi.org/10.34630/polissema.vi7.3310
https://doi.org/10.34630/polissema.vi7.3310
https://doi.org/10.5752/P.2358-3428.2022v26n56p155-167
https://doi.org/10.35699/2237-6658.2022.35474
https://doi.org/10.35699/2237-6658.2022.35474


M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 135 ~

Costa, Maria Suley da (2016): «A representação do negro na poesia popular. Contribuindo 
para a disseminação de um discurso de autoafirmação», Anais ENLIJE, 6. [<https://
editorarealize.com.br/artigo/visualizar/25890>].

Costa, Rafaela Mayara Bexerra, Silva, Hortência Lianna da y Felix, Iona Batista (2008): 
«A representação do negro na literatura de cordel», en I Colóquio Internacional 
de História. GT 08: História do Negro no Brasil, Campina Grande, Universidade 
Federal de Campina Grande.

Dias, Karcia Lúcia Oliveira; Belisario, Danielle Dos Santos Souza y Albuquerque, Maria 
Elizabeth Baltar Carneiro de (2013): «Pelejas na literatura popular de cordel: 
construindo temas», Biblionline, 9, 2, pp. 122-40. [<https://periodicos.ufpb.br/
index.php/biblio/article/view/16790>].

Díaz, Silvia Susana (1988): «El negro en la literatura de cordel de Salvador-Bahía», 
Alpha, 1, 4, pp. 41-56. [<https://revistaalpha.ulagos.cl/index.php/alpha/article/
view/2152>].

Foucault, Michel (1979): Microfísica del poder, Madrid, La Piqueta.
Foucault, Michel (2002): La Arqueología del Saber, Buenos Aires, Siglo XXI Ediciones.
Foucault, Michel (2003): Hay que defender la sociedad, Madrid, Akal.
Foucault, Michel (2005): El orden del discurso, Buenos Aires, Tusquets Editores.
Gomes, Germana Guimarães (2012): «Insultos, elogios e resistências. Participação de 

repentistas negros em cantorias do Nordeste (1870-1930)», Tesis de Máster, João 
Pessoa, Universidade Federal da Paraíba.

Gomes, Germana Guimarães y Lucena, Vanessa Monteiro (2008): «A literatura de cordel 
no combate ao preconceito racial», en I Colóquio Internacional de História. GT 
01: História e Linguagens: interfaces com a literatura, o cinema e a fotografía, 
Gervácio Batista Aranha, Pávula Maria Sales Nascimento y Joachin de Melo 
Azevedo S. Neto (coord.), Campina Grande, Universidade Federal de Campina 
Grande, s.p.

Hernández, José (2008): Martín Fierro, Buenos Aires, Losada.
Isolabella, Matías (2012): «Estructuras de improvisación en la payada rioplatense: 

definición y análisis», Revista Argentina de Musicología, 12-13, pp. 151-182.
Isolabella, Matías (2021): Lo que la rima desvela... Desafío y solidaridad en la payada 

rioplatense. Un estudio de su práctica profesional en la Provincia de Buenos 
Aires, Tesis de Doctorado, Valladolid, Universidad de Valladolid.

Isolabella, Matías (2022): «Lo que la rima desvela... Desafío y solidaridad en la payada 
rioplatense. Un estudio de su práctica profesional en la Provincia de Buenos Aires», 
Revista de Musicología, 45, 1, pp. 347-355. https://doi.org/10.2307/27204767

Iumatti, Paulo Teixeira (2012): «História e Folhetos de Cordel No Brasil: Caminhos Para 
a Continuidade de Um Diálogo Interdisciplinar», Éscritural. Écritures d’Amérique 
Latine, 6, pp. 3-32.

Iumatti, Paulo Teixeira (2014): «Vozes negras na cantoria (1870-1925) O caso de Severino 
Perigo», Literatura e Sociedade, 19, pp. 100-116. https://doi.org/10.11606/
issn.2237-1184.v0i19p100-116

Iumatti, Paulo Teixeira (2017): «Herança escravista e forma poética no Brasil: As 
apropriações do gênero do Marco por um cantador afrodescendente, Joaquim 
Francisco Santana (1877–1917)», Luso-Brazilian Review, 54, 1, pp. 28-54. https://
doi.org/10.3368/lbr.54.1.28

Iumatti, Paulo Teixeira (2020): Cantos de guerra. Cantadores negros e as disputas em 
torno do gênero do Marco (1870-1930), São Paulo, Alameda Casa Editorial.

https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/25890
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/25890
https://periodicos.ufpb.br/index.php/biblio/article/view/16790
https://periodicos.ufpb.br/index.php/biblio/article/view/16790
https://revistaalpha.ulagos.cl/index.php/alpha/article/view/2152
https://revistaalpha.ulagos.cl/index.php/alpha/article/view/2152
https://doi.org/10.2307/27204767
https://doi.org/10.11606/issn.2237-1184.v0i19p100-116
https://doi.org/10.11606/issn.2237-1184.v0i19p100-116
https://doi.org/10.3368/lbr.54.1.28
https://doi.org/10.3368/lbr.54.1.28


M. Isolabella, «Desafiando la otredad...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  112-136

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 136 ~

Lacerda, Erasmo Peixoto (2014): «Representações do Diabo na literatura de cordel: 
a demonização do negro em Leandro Gomes de Barros (1893-1918)», Fato & 
Versões, Revista de História, 11, 6, s.p. [<https://periodicos.ufms.br/index.php/
fatver/article/view/1214>].

Lessa, Orígenes (1982): Inácio da Catingueira e Luís Gama: dois poetas negros contra o 
racismo dos mestiços, Rio de Janeiro, Fundação Casa de Rui Barbosa.

Lewin, Linda (2007): «A Tale of Two Texts: Orality, Oral History and Poetic Insult in 
the Desafio of Romano and Inacio in Patos (1874)», Studies in Latin American 
Popular Culture, 26, pp. 1-25.

Maxado, Franklin (1994): «O negro na literatura de cordel», Sitientibus, 12, pp. 93-100. 
https://doi.org/10.13102/sitientibus.vi12.10046

Maxado, Franklin (2011): O que é cordel na literatura popular, Mossoró, Queima-Bucha.
Mignolo, Walter D. (2003): Historias locales / diseños globales. Colonialidad, 

conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo, Madrid, Akal.
Moura, Clóvis (1976): O preconceito de cor na literatura de cordel: tentativa de análise 

sociológica, São Paulo, Editora Resenha Universitária.
Nogueira, Carlos y Gadzekpo, John Rex Amuzu (2017): «Da peleja de Cego Aderaldo 

com Zé Pretinho do Tucum à peleja de Aderaldo filho do cego com Alexandre o 
neto de Zé Pretinho», Atenea (Concepción), 516 (diciembre), pp. 221-32. https://
doi.org/10.4067/S0718-04622017000200221

Nogueira, Carlos y Gadzekpo, John Rex Amuzu (2021): «“Para cantador valente/ tenho 
um chicote de aço”. Homens em confronto na peleja brasileira», Mester, 50, pp. 
193-218. https://doi.org/10.5070/M350050993

Obligado, Rafael (2005): Santos Vega, Buenos Aires, Colihue.
Pagliai, Valentina (2010): «Introduction: Performing Disputes», Journal of Linguistic 

Anthropology, 20, 1, pp. 63-71. https://doi.org/10.1111/j.1548-1395.2010.01048.x
Plath, Oscar (1973): Geografia del mito y la leyenda chilenos, Santiago de Chile, Editorial 

Nascimento.
Sarmiento, Domingo Faustino (1990): Facundo. Civilización y barbarie, Madrid, Cátedra.
Schwarcz, Lilia Moritz (1999): The Spectacle of the Races: Scientists, Institutions, and 

the Race Question in Brazil, 1870-1930, New York, Hill and Wang.
Schwarcz, Lilia Moritz (2013): Nem preto nem branco, muito pelo contrario, São Paulo, 

Claro Enigma.
Schwarcz, Lilia Moritz (2022): Brazilian Authoritarianism. Past and Present, Princeton, 

Princeton University Press. https://doi.org/10.1515/9780691238760
Silva, Custodio da (2021): «A Cantoria de Viola», en Estudos em literatura popular: II, 

Maria de Fátima B. M. Batista et al. (eds.), Campina Grande, Eduepb, pp. 219-34.
Terra, Ruth Brito Lêmos (1983): Memória de lutas. Literatura de folhetos do Nordeste, 

1893-1930, São Paulo, Global Editora.

Fecha de recepción: 19 de marzo de 2025
Fecha de aceptación: 25 de abril de 2025

https://periodicos.ufms.br/index.php/fatver/article/view/1214
https://periodicos.ufms.br/index.php/fatver/article/view/1214
https://doi.org/10.13102/sitientibus.vi12.10046
https://doi.org/10.4067/S0718-04622017000200221
https://doi.org/10.4067/S0718-04622017000200221
https://doi.org/10.5070/M350050993
https://doi.org/10.1111/j.1548-1395.2010.01048.x
https://doi.org/10.1515/9780691238760


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 137 ~

J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

Resumen: En este artículo, a través del trabajo 
de campo realizado en la provincia de Soria 
durante los últimos diez años, reflexiono sobre 
el papel de los textos escritos en los procesos de 
rememoración de la tradición musical local. En 
los encuentros con colaboradores y colaboradoras, 
un elemento ha cobrado protagonismo: los 
cuadernillos de letras de las canciones. Este 
objeto permite dialogar teóricamente con 
conceptos como tradición, oralidad o transmisión 
intergeneracional de saberes culturales, y 
evidencia cómo la escritura no solo documenta 
la oralidad, sino que también la retroalimenta al 
servir como recurso mnemotécnico que influye 
en su transmisión y transformación.

Palabras clave: Oralidad y memoria, Textos, 
Cuadernillos, Tradición oral, Soria.

Abstract: In this article, drawing on ten years of 
fieldwork conducted in the province of Soria, I 
reflect on the role of written texts in the processes 
of remembering local musical traditions. 
Throughout my encounters with collaborators, 
one element has gained particular prominence: 
the songbook notebooks containing lyrics. This 
material object allows for a theoretical dialogue 
with concepts such as tradition, orality, and 
the intergenerational transmission of cultural 
knowledge. It demonstrates how writing not 
only documents orality but also nourishes it, 
serving as a mnemonic device that shapes its 
transmission and transformation.

Keywords: Orality and memory, Texts, 
Notebooks, Oral tradition, Soria.

Oralidad y escritura para la música tradicional soriana: los 
Cuadernillos como medio de memoria

Orality and writing in Sorian traditional music:  
Notebooks as a medium of memory

Julia Escribano Blanco
(Universidad de Valladolid y Universidad Internacional de La Rioja)

juliaescribanoblanco@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9609-351X

mailto:juliaescribanoblanco@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9609-351X


J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 138 ~

1. Introducción

A lo largo de la historia, la tradición oral ha sido uno de los pilares fundamentales 
para la transmisión del conocimiento y la cultura de los pueblos (Ong, 1982). La oralidad, 
entendida como el uso del lenguaje hablado para la transmisión de conocimientos, historias 
y saberes, ha sido uno de los medios más antiguos y universales para la comunicación 
humana. Antes de la aparición de la escritura, y en muchas culturas contemporáneas 
sin una tradición escrita predominante, este ha constituido y constituye el mecanismo 
principal para la preservación de la memoria cultural y la enseñanza para las generaciones 
futuras. Lo más interesante, es que la oralidad está asociada a una forma de pensamiento 
situacional, concreta y participativa, mientras que la escritura facilita el análisis abstracto 
y la separación entre el conocimiento y el contexto inmediato (Ong, 1982). Desde la 
antropología, se defendió la idea de que la oralidad no es solo es un medio de comunicación, 
sino también un mecanismo de estructuración del pensamiento y la identidad colectiva 
(Lévi-Strauss, 1955). La oralidad se vincula a la mitología y a las estructuras simbólicas 
que conforman la base de las sociedades sin escritura.

Por su parte, la escritura no se entiende únicamente como una herramienta 
que registra la oralidad, sino que transforma la manera en que las sociedades piensan, 
almacenan y transmiten información (Ong, 1982). Así mismo, la escritura permite la 
acumulación de saberes de manera lineal y categorizada, mientras que la oralidad tiende 
a ser más flexible y adaptativa a contextos particulares (Goody, 1977). La escritura 
transformó profundamente el pensamiento humano, pues permitió una reorganización 
del conocimiento, fomentando el desarrollo de formas más complejas en las sociedades 
alfabetizadas. En cualquier caso, oralidad y escritura constituyen dos modalidades de 
comunicación que más allá de ser vistas como mutuamente excluyentes, deben entenderse 
como complementarias, ya que coexisten y se retroalimentan en diferentes contextos.

Entre la oralidad y la escritura se mueven, preservan, crean y recrean los saberes 
tradicionales de numerosas áreas rurales de España. Concretamente, la música popular de 
tradición oral ha desempeñado un papel crucial no solo en la transmisión de información 
sobre las costumbres, valores y creencias de las distintas comunidades, sino también en su 
función como vehículo para la construcción y el mantenimiento de la identidad cultural 
(Dupey, 2020). En un territorio caracterizado por su diversidad, la tradición oral ha jugado un 
rol trascendental para la memoria colectiva. Los cánticos de tradición oral como los romances, 
jotas, albadas, pascuas o canciones de trabajo, constituyen vehículos esenciales para mantener 
vivos los recuerdos, los valores y las creencias de los pueblos y comunidades locales.

Este artículo tiene como objetivo la reflexión sobre cómo los textos escritos de los 
cantos tradicionales actúan como medios de memoria, prestando especial atención a la 
relación entre la oralidad y la escritura, así como a los desafíos que enfrenta la tradición 
oral en la actualidad. Para ello, se realiza una revisión de algunas de las teorías sobre 
oralidad, música y tradición más relevantes en los últimos años; se lleva a cabo una 
propuesta teórica sobre los textos como medios de memoria y se aborda el estudio de 
caso de los distintos tipos de cuadernillos de letras encontrados en el marco del trabajo de 
campo realizado en distintas localidades de la provincia de Soria.

2. Oralidad, música y tradición: aproximaciones de estudio

Los términos música, tradición y oralidad, tanto en conjunto como por separado, 
han sido amplia y profundamente abordados en el ámbito académico. Desde disciplinas 
como la historia, la antropología, la etnomusicología o los estudios culturales se les ha 



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 139 ~

otorgado un considerable protagonismo y se han diseccionado y expuesto sus posibles 
características, causas, consecuencias y potencialidades. En este apartado, propongo una 
revisión de algunas de las aproximaciones de estudio actuales más interesantes, desde las 
que surgen en ámbitos internacionales hasta las que conciernen al contexto español.

Las primeras tres propuestas que presento aquí giran en torno a la idea del choque 
inevitable entre tradición y modernidad. Uno de los libros de referencia a este respecto 
es Out of Time: Music and the Making of Modernity (2015), de Julian Johnson. En él, el 
autor explora cómo las tradiciones orales musicales, al no depender de notación escrita, 
se convierten en una forma de preservar la memoria colectiva y las cosmovisiones 
locales, desafiando las narrativas modernas de progreso y homogeneización cultural. 
Una conclusión significativa de este libro es que la música ofrece una forma única 
de experimentar el tiempo que va más allá de las categorías modernas de cronología 
y medición. Johnson enfatiza que «la música nos recuerda que nuestra experiencia del 
tiempo es siempre más compleja que cualquier cronómetro» (Johnson, 2015: 140). A 
través de sus distintas formas y periodos históricos, la música ha sido un medio para 
reflexionar sobre la temporalidad, y su papel en la modernidad es inseparable de esta 
función crítica.

Ideas interesantes a este respecto se derivan también de la obra de Richard Elliott 
Fado and the Place of Longing: Loss, Memory and the City (2017). En este libro, el 
autor realiza un análisis profundo del fado portugués, la música popular tradicional por 
excelencia del país, explorando sus vínculos con la identidad, la memoria y el sentimiento 
de saudade (una sensación de nostalgia o anhelo característica de la cultura portuguesa). 
Entre otros temas, Elliott discute sobre cómo el fado ha evolucionado en su forma y en el 
modo en que es percibido, enfrentando tensiones entre la autenticidad tradicional y las 
influencias modernas. Examina cómo este género musical se adapta a las expectativas 
contemporáneas sin perder su esencia histórica y simbólica, y cómo sirve de herramienta 
para construir una narrativa cultural del pasado.

En último lugar, destaco el concepto de tradición activa, donde las tradiciones 
orales no son solo reliquias del pasado, sino elementos vivos y adaptativos, una idea 
que ha sido central en algunas investigaciones recientes. Svanibor Pettan y Jeff Todd 
Titon en The Oxford Handbook of Applied Ethnomusicology (2016) presentan un marco 
actualizado sobre cómo la música oral y las prácticas tradicionales se recontextualizan 
en las sociedades modernas. Los autores defienden la idea de que la música, debido 
a su naturaleza universal y su capacidad para evocar emociones profundas, tiene el 
poder de mediar en conflictos, generar diálogos interculturales y promover la cohesión 
social (Pettan y Titon, 2016: 5). En este sentido, la música es vista como un medio para 
reconstruir lazos rotos y para articular procesos de curación colectiva a través de las 
tradiciones orales y musicales; se presenta no solo como una forma de arte, sino como una 
herramienta dinámica para la intervención social, la resistencia cultural y la revitalización 
de las tradiciones orales.

En ámbito español, existen numerosos estudios que se aproximan a la tradición, 
la oralidad y la música y lo hacen, a su vez, desde perspectivas heterogéneas. Destaco, 
por su interés, las aproximaciones que parten desde la preservación y revitalización de 
repertorios hasta aquellas que teorizan sobre cuestiones de oralidad en la era digital, 
pasando por algunas propuestas que abordan el análisis de los discursos sobre el pasado y 
la memoria histórica o las que retoman la identidad como eje central.

Los trabajos sobre recopilación y preservación de la música tradicional son 
cuantiosos aún en la actualidad. Enumerarlos sería casi una empresa imposible, por lo 



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 140 ~

que señalo algunos manuales que se han dedicado a registrarlos. Destacan, también, las 
publicaciones de Emilio Rey García. La primera, de 1991, junto a Víctor Pliego de Andrés, 
se titula “La recopilación de la música popular española en el siglo XIX, Cien cancioneros 
en cien años” y resulta indispensable para conocer la producción de esa centuria. Destaca 
también su Bibliografía de Folklore Musical Español de 1994, en la que presenta 1516 
referencias bibliográficas, algunas de ellas con comentario. El artículo Folk Music Studies 
and Ethnomusicology in Spain de Josep Martí (1997) examina la evolución y el estado 
de los estudios de música folk y la etnomusicología en España hasta la década de los 
noventa. Martí aborda cómo estos campos han sido influenciados por factores históricos 
y políticos específicos, particularmente durante el período franquista y la transición 
democrática, que marcaron una ruptura en la preservación y difusión de las tradiciones 
musicales. Además, Martí analiza el papel de las instituciones académicas y culturales 
en la promoción de la investigación etnomusicológica y cómo estas investigaciones han 
contribuido a la preservación del patrimonio musical y cultural. Este artículo también 
ofrece una visión crítica de los desafíos y oportunidades de la etnomusicología en el 
contexto español contemporáneo, resaltando la importancia de esta disciplina para el 
estudio de las identidades regionales y la diversidad cultural en España.

En general, está claro que los cantos tradicionales, que durante siglos han 
constituido una forma de mantener viva la memoria colectiva, transmiten historias de 
amor, de guerra, de tragedia o esperanza, y reflejan en cierto sentido las experiencias 
y los valores de las comunidades que los interpretan. A través de ellos, se preserva una 
memoria que va más allá de los hechos históricos para incluir parte de la vida cotidiana. 
Ya en los años cincuenta, Ramón Menéndez Pidal en su obra Romancero hispánico 
(1953), destacaba el papel de los romances y otros géneros de la poesía popular como una 
forma de preservar la memoria histórica y cultural del país. Especialmente los romances, 
transmitidos de generación en generación, han sobrevivido durante siglos gracias a su 
capacidad para adaptarse a los cambios sociales y políticos. Realmente, un romance que 
originalmente narraba un acontecimiento histórico puede ser modificado para incluir 
referencias a eventos más recientes o para reforzar la identidad local.

De hecho, la preservación de la memoria histórica también ha sido objeto de 
estudio desde el ámbito de la tradición musical actual. Por ejemplo, Luis Díaz Viana 
publicó en 2007 las Canciones populares de la Guerra Civil. Textos y melodías de los dos 
bandos. En este mismo sentido de reconstrucción de narrativas históricas propias, el autor 
explora cómo las músicas orales tradicionales juegan un papel crucial en la preservación 
de la memoria cultural; la música es contestataria al divergir de los discursos hegemónicos 
nacionales. Díaz Viana destaca que las canciones no solo transmiten melodías y ritmos, 
sino que también encapsulan historias, valores y enseñanzas del pasado. A través de las 
canciones, se pueden recuperar fragmentos de la vida cotidiana, los saberes populares y las 
vivencias de generaciones anteriores. Pero este proceso de transmisión no es pasivo; cada 
generación reinterpreta y adapta las canciones a sus contextos particulares, asegurando su 
relevancia continua.

Por supuesto, los tres términos en estudio no pueden desligarse de una idea clave: 
la identidad. La relación entre la oralidad y la construcción de identidades culturales sigue 
siendo un tema central en el estudio de la música tradicional. En España, es especialmente 
fuerte en regiones con una identidad cultural marcada como Galicia, Cataluña o el País 
Vasco. Por ejemplo, Eugenia R. Romero, en su artículo «Gaitas, panderos y tambores. La 
nueva música gallega y una identidad glocalizada» (2017) investiga cómo las tradiciones 
musicales orales en Galicia han sido un factor clave en la construcción identitaria de 



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 141 ~

la región. La música gallega contemporánea ha redefinido y revitalizado la identidad 
gallega a través de un proceso de glocalización en el que se fusionan elementos locales 
con influencias globales. Romero analiza cómo esta transformación responde tanto a las 
dinámicas culturales internas de Galicia como a la influencia de la diáspora y el turismo, 
generando un estilo musical que refuerza la identidad gallega en un contexto global. 
Por su parte, en ámbito catalán encontramos voces similares a las de Jaume Ayats, que 
en publicaciones como «Las canciones “olvidadas” en los cancioneros de Catalunya: 
cómo se construyen las canciones de la nación imaginada» (2010) analiza el modo en 
que los cancioneros catalanes han jugado un papel fundamental en la construcción de 
una identidad nacional catalana mediante la selección, exclusión y reinterpretación 
de canciones populares. El autor examina el proceso por el cual ciertas canciones son 
olvidadas o intencionalmente omitidas, mientras otras se destacan y promueven, dando 
forma a una memoria cultural que refuerza la narrativa de una «nación imaginada».

Las nuevas tecnologías y los proyectos de archivo digital han transformado la 
forma en que se documenta y transmite la música oral. Los archivos digitales están 
transformando la forma en que se conservan y transmiten los conocimientos de tradición 
oral. Si bien este proceso permite una nueva forma de comunicar ciertos saberes musicales, 
este cambio también plantea, de un modo aún más evidente que la fijación textual 
tradicional en libros o cancioneros, la cuestión de cómo mantener la “autenticidad” y el 
contexto de estas prácticas musicales. La digitalización tiende a fijar versiones específicas, 
aunque algunos archivos buscan conservar múltiples interpretaciones de una misma pieza 
para reflejar esta variabilidad. Una obra interesante al respecto es Oralidades en la era 
digital: archivos, activaciones, memorias y resonancias, coordinada por Susana González 
Aktories y Mariana Masera (2024). Este texto reúne veinte contribuciones de expertos en 
estudios de la oralidad, el archivo y la conservación de tradiciones orales, que abordan 
cómo las tecnologías digitales reconfiguran el acceso, el estudio y la preservación de estas 
formas culturales. Además, el libro examina cómo la naturaleza performativa y adaptable 
de las formas orales permite su resonancia en audiencias contemporáneas, subrayando su 
capacidad de reinventarse y sobrevivir en un contexto digital.

Todos los temas que se entretejen con la oralidad, la música y la tradición, como la 
reconstrucción de las historias locales, la nostalgia, la identidad o las cuestiones vinculadas 
con la digitalización inherente a la modernidad actual, también se hacen evidentes en el 
trabajo de campo que he podido llevar a cabo en la provincia de Soria a lo largo de los 
últimos diez años. En estos encuentros, otra idea interesante ha salido a relucir: cómo la 
oralidad se debe continuamente a la escritura, ya sea porque se recoge gracias a esta, ya 
sea porque se reactiva debido a ella. A continuación, profundizo en estas ideas que parten 
de un mismo punto común: los textos físicos como medios de memoria.

3. La escritura de la tradición oral: el texto como medio de memoria

Mientras lugares y edificios son destruidos por el tiempo, la escritura destruye el 
tiempo (Assmann, 2011: 3). Jann Assmann, especialista en estudios de memoria cultural, 
plantea en su obra que el texto cumple una función esencial como medio de memoria, 
actuando como un soporte en el que se fijan y perpetúan significados culturales. Según 
el autor, el texto tiene la capacidad de estabilizar recuerdos, tradiciones e identidades, 
ya que permite almacenar información más allá de la memoria humana, asegurando 
su transmisión en el tiempo. Así, los textos actúan como medios de memoria que se 
caracterizan por estar codificados lingüísticamente y, por ello, ofrecen accesos al pasado 



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 142 ~

distintos de los que puede ofrecer la oralidad. La escritura supone un cambio radical en 
la concepción de la reminiscencia, en la captación de la información y en la percepción 
de la temporalidad.

A grandes rasgos, el texto cumple dos funciones esenciales: almacenar y comunicar 
(Assmann, 2011: 86). Este almacenaje permite exteriorizar la memoria y promueve la 
recopilación de datos. Además, su mensaje puede ser dislocado espacio-temporalmente: 
es decir, puede ser leído por gente de otra época y en otro lugar. Es así como la escritura 
se entiende, además de como un medio de inmortalización, como un auxiliar de memoria 
que permite su rescate en un futuro (Assmann, 2011: 178). Debido a que se trata de un 
medio codificado, pudiera parecer que, por la heterogeneidad de sus lecturas, el texto 
recuperado fuese demasiado distinto de aquel que una vez se escribió. No obstante, es 
precisamente la complejidad del código lingüístico la que permite concretar significados 
de forma muy precisa y recuperar más fielmente aquello que se fijó, sobre todo en el caso 
que aquí nos ocupa: los textos escritos o atesorados por los informantes a los que hemos 
accedido en el trabajo de campo.

Las letras de las tonadas tradicionales recogidas en los cuadernillos de los vecinos 
y vecinas sorianas funcionan como auxiliares de memoria y, de algún modo, también 
inmortalizan las prácticas con las que se vinculan. Los textos escritos, entonces, actúan 
como una suerte de memoria externa que permite que los cantos sobrevivan más allá de la 
fragilidad de la memoria humana. Pero esta escritura no es neutral; al fijar el texto, se corre 
el riesgo de cristalizar una versión particular del cántico, en detrimento de la multiplicidad 
de interpretaciones orales. En este sentido, los textos escritos son una herramienta doble: 
ayudan a preservar, pero también limitan la flexibilidad intrínseca de la tradición oral.

En cualquier caso, la presencia de estos textos refleja varios aspectos importantes 
sobre la dinámica de la memoria, la preservación del pasado y la adaptación cultural. 
En algún sentido, las personas mayores tienden a usar la escritura como un medio 
para documentar conocimientos musicales cuando perciben una amenaza a las formas 
tradicionales de transmisión oral. Esto sucede, por ejemplo, cuando los jóvenes dejan 
de involucrarse activamente en las prácticas musicales comunitarias, un hecho bastante 
frecuente en la sociedad actual. En estos registros, se incorporan letras de canciones, pero 
también anotaciones sobre su contexto cultural o incluso reflexiones sobre su significado 
personal y colectivo. Parece importante destacar que, para ellos, la escritura no es vista 
necesariamente como una oposición a la oralidad, sino como una herramienta que la 
complementa.

De hecho, los textos escritos sirven como un puente para las generaciones más 
jóvenes que, en muchos casos, ya están más acostumbradas a la alfabetización y a formas 
de aprendizaje formal. Así, los textos escritos por personas mayores en el trabajo de 
campo, no solo documentan conocimientos musicales para las futuras generaciones, sino 
que también facilitan la transmisión de su herencia cultural en un contexto de continuo 
cambio y globalización.

La fijación del texto persigue unos objetivos, pero, el acceso a su lectura, genera 
otros. Es sugerente pensar que, al leer los cuadernillos en las entrevistas, los interlocutores 
parecen rescatar una verdad suspendida en el tiempo. Las letras de los cantos tradicionales, 
guardadas por años en esas hojas, se pronuncian de nuevo en voz alta y, a modo de conjuro, 
inspiran, provocan, condicionan, delimitan, definen, construyen, hechizan. El texto invita 
al recuerdo y, en su lectura, quienes recuerdan imprimen en él sus coordenadas vitales. De 
hecho, nada que no esté previamente en el lector resonará al ser leído. Así sucedió con los 
cuadernillos encontrados en distintas localidades sorianas.



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 143 ~

4. Estudio de caso: los Cuadernillos de Soria

La provincia de Soria es una de esas tierras que debido a cuestiones variadas no ha 
recibido la atención de los investigadores de música y tradiciones orales hasta hace unos 
años. Por ello, en el año 2014, la Diputación Provincial de Soria, gracias al Departamento de 
Cultura y Juventud, implementó tres Becas Etnográficas para jóvenes investigadores cuya 
finalidad era el estudio y la salvaguarda de la tradición oral1. Los beneficiarios de dichas 
becas fuimos David Álvarez, Susana Arroyo y Julia Escribano. Estas becas conocieron una 
continuidad durante los años 2015 y 2016, que permitieron la prolongación del trabajo de 
campo. El objetivo general era comprobar la pervivencia y documentar el patrimonio cultural 
existente. Aunque se entendía que debíamos registrar todos los vestigios de tradición oral, 
el foco estaba puesto en la música. Este campo sería al que se debía prestar mayor atención, 
con el fin de poner a la provincia de Soria en el mapa de la Música Popular de Tradición 
Oral (en adelante MPTO). Para ello se comenzó, durante el verano de 2014, una labor 
de trabajo de campo que pretendía lograr un barrido que recogiera el máximo número de 
testimonios en un conjunto, lo más nutrido posible, de localidades.

El resultado de esta labor de recogida se ha traducido en la visita a más de 350 
localidades sorianas, de las que se han obtenido testimonios muy diversos. Ese conjunto 
de materiales fue registrado a través de grabadoras digitales y se traduce en un archivo 
sonoro que ronda las mil horas de grabación. Una descripción más detallada arroja un 
número cercano a los 2500 documentos musicales y literarios -cantados y recitados-, 
a lo que hay que sumar las descripciones etnográficas. Algunos ejemplos de estas 
descripciones son las que narran las características de las bodas tradicionales, el desarrollo 
de las rondas navideñas, la casuística que rodeaba la celebración de los bailes, las normas 
que regían las peticiones cuaresmales, el cultivo del cáñamo o referencias a la medicina 
popular. Esta encuesta pone a Soria en el mapa de la MPTO, al registrar y documentar 
casi todos los apartados que la integran, en varios casos con colecciones muy completas 
de ejemplos, tales como las peticiones cuaresmales, las rondas de Navidad y del reinado, 
las procesiones del Encuentro o las danzas de paloteo.

La transmisión de los cánticos de tradición oral de una generación a otra ha 
sido, históricamente, un proceso informal y comunitario. Los niños aprendían los 
cánticos escuchando a sus mayores durante las festividades, las labores agrícolas o las 
celebraciones religiosas. Actualmente y con la escritura al alcance de la mano de los 
colaboradores locales, muchas de las letras entonadas en músicas tradicionales fueron 
anotadas en distintos soportes denominados, de forma genérica en la provincia de Soria 
como «cuadernillos».

Entre estos soportes para la escritura de la música tradicional, se encuentran 
los cuadernillos escolares, las libretas de papel cebolla, los cuadernos de contabilidad, 
cuadernos artesanales, cuadernos de oración o devocionarios y, por supuesto, pliegues de 
hojas sueltas.

4.1. Cuadernillos escolares. La posesión de los saberes
En la visita que realicé en Madruédano el día 14 de abril de 20172, la vecina 

María García Capilla, en referencia a uno de los cánticos populares religiosos, me dijo: 
«Te hablo de cincuenta años y más que no se ha usado. Pero tenemos los cuadernillos 

1 Para más información véase Álvarez Cárcamo (2017).
2 La visita a Madruédano, del día 14 de abril de 2017 se realizó junto a David Álvarez Cárcamo.



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 144 ~

apuntados y alguna otra cosa en la memoria». Precisamente esos «cuadernillos» a los 
que María hizo alusión, han constituido uno de los elementos más destacados. Estos eran 
libretas pequeñas, normalmente de papel delgado y con tapas de cartón o papel más rígido. 
Suelen tener hojas rayadas o cuadriculadas, y en muchos casos contienen inscripciones 
personales o dibujos en la portada. Estas libretas tienen hojas amarillentas y evidencias 
del paso del tiempo. En ellas se recogen las letras de los cantos tradicionales, y son 
atesoradas por sus propietarias como objetos de reseñable valor. Constituyen una fuente 
de devoción y también de disputa: generan controversia sobre las versiones del pasado, 
pero a su vez atestiguan la posesión de los saberes. A continuación, en la Imagen 1., se 
muestra la cubierta y una de las hojas el cuadernillo de letras de Madruédano.

4.2. Libretas de contabilidad. Números y devoción
En algunos hogares se reutilizaban cuadernos de contabilidad o libros de cuentas 

para anotar canciones. Estos cuadernos tienen un papel más grueso y resistente y a menudo 
incluyen columnas preimpresas. En diversas localidades se han conservado libretas que 
hacen las veces de cuadernos de contabilidad, como el que puede verse en la Imagen 2., 
el cuadernillo de letras de la localidad de Fuencaliente del Burgo3. Si bien estos soportes 
recogen piezas religiosas y profanas, suelen ser las primeras por su extensión las que 
comúnmente han necesitado ser registradas en puño y letra por los propios vecinos y 
vecinas. En el caso de Fuencaliente, fue la colaboradora Benedicta Rodrigo quien contaba 

3 El trabajo de campo realizado en Fuencaliente del Burgo se llevó a cabo el día 18 de agosto de 2015.

Imagen 1. Cuadernillo de letras de la localidad de Madruédano 14/04/2017.



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 145 ~

con dos cuadernillos: «el antiguo» —como ella lo llamaba— y otro más nuevo donde, a 
modo de copia de seguridad, había reproducido por segunda vez las letras. En el primero, 
una pequeña libreta de mano visiblemente usada, podían leerse los títulos de cánticos como 
«Las quince rosas», «Las cartas de la baraja», «Las siete palabras», «El arado», «El reloj», 
«El reloj del purgatorio», «Los mandamientos», «El entierro», «Cantares de Cuaresma» 
(los cinco «Domingos», además del «Domingo de Ramos», «Día de San José», «Día de la 
Virgen», «Jueves Santo» y las «Despedidas», también oraciones y «coplas» o romances, 
otro repertorio que precisamente por su amplitud textual ha requerido de soporte escrito.

4.3. Papeles sueltos o folios doblados. Imágenes pretéritas manuscritas e impresas
En muchos casos, las letras de canciones se escribían en papeles sueltos y luego 

se guardaban en cajas, entre las páginas de otros libros o en cajones, por lo que es común 
encontrar hojas con anotaciones dispersas o inconexas.

En la localidad de Molinos de Duero, un conjunto de fotocopias sueltas enfundadas 
en un soporte plástico hacía las veces de cuadernillo4. En este caso, no eran las vecinas 
quienes habían recogido los cánticos, sino algún sobrino, nieto o visitante foráneo que se 
había interesado por las tradiciones del pueblo y había fotocopiado esas letras. Y es que 
especialmente los cuadernillos —pero en general todos los textos— han sido entendidos 
en el marco de las entrevistas llevadas a cabo en Soria como principio fundacional. Al 

4 El trabajo de campo realizado en Molinos de Duero se llevó a cabo el 18 de febrero de 2015.

Imagen 2. Cuadernillo de letras de la localidad de Fuencaliente del Burgo 28/08/2015.



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 146 ~

explicar sus tradiciones, presentar su pueblo y compartir su historia, los y las informantes 
han acompañado su mundo de datos y detalles con libros, artículos o cuadernos a modo 
de testigos gráficos en el juicio de sus verbalizaciones, como si sostuviesen con estos 
«la verdad en sus manos». En su naturaleza objetual, estos textos se muestran como 
elementos materiales que permiten construir memoria, como sucede con el texto de la 
Imagen 3, esos cantares de Cuaresma de la localidad de Molinos de Duero recogidos en 
folios sueltos y datados en 1930.

4.4. Cuadernos de oración, devocionarios y otros libros. Estandarización textual
En muchos hogares, los libros de oraciones o devocionarios se empleaban para 

anotar letras de canciones religiosas. Este tipo de libro pequeño y con tapas rígidas era 
considerablemente común en el día a día de nuestros mayores. En general, se trata de 
publicaciones que contienen oraciones, lecturas y meditaciones dirigidas a la práctica 
devocional personal o comunitaria, y muchos de ellos fueron distribuidos en acción misional. 
Son especialmente comunes en el contexto de la devoción católica y sirven como guías 
para el rezo de oraciones específicas en distintas circunstancias, como el rosario, novenas, 
letanías, entre otros. En este tipo de cuadernillos, encontramos una estandarización de las 
letras de los cánticos que, en este caso, funcionan como letra normativa y por lo tanto no 
negociable al recordar los cantos pasados. Se produce, con la impresión de las letras, la 
estandarización textual de los cantos. Así sucedió, por ejemplo, con el libro que Constantina 
Sotillos de Rincón, de Montejo de Tiermes, tenía en su casa5. Este libro, dedicado a la 
Iglesia de San Cornelio y San Cipriano, contenía las letras de los cánticos religiosos y, si 

5 La visita a Montejo de Tiermes se realizó el día 11 de diciembre de 2017.

Imagen 3. Letras de cánticos de recogidas en folios sueltos. Molinos de Duero 28/02/2015.



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 147 ~

ella dudaba en alguna palabra o quería comprobar alguna expresión, sacaba el cuadernillo 
para cerciorarse de que estaba (o no) en lo cierto. A continuación, la Imagen 4. muestra la 
portada de dicho libro.

Estos cuatro tipos de cuadernillos han ayudado de un modo u otro a la rememoración 
de la tradición musical en los pueblos de Soria. Gracias a ellos, los colaboradores pueden 
acceder a recuerdos y conocimientos que, de otro modo, podrían haberse perdido en el 
tiempo. A través de la lectura, los textos se convierten en auténticos medios de memoria 
colectiva, permitiendo que se reencuentren con pasados temporalmente olvidados. Cada 
cuadernillo no solo documenta canciones, sino que encapsula un universo simbólico de 
significados y mensajes que, transmitidos a través del lenguaje, pueden conectar a los 
lectores con su herencia cultural.

5. Conclusión

Oralidad y escritura conforman un binomio esencial para la transmisión de 
conocimientos y herencias culturales. Como ha quedado reflejado en este escrito, ambas 
formas de comunicación poseen puntos a favor y otros más cuestionables que, en cualquier 
caso, se erigen como métodos ineludibles de circulación de lo tradicional. Los textos 
orales, en forma de cánticos y romances, han sido esenciales para la preservación de la 
memoria colectiva ya que, a través de la repetición, la adaptación y la reinterpretación, 
estas manifestaciones culturales han logrado sobrevivir durante siglos, incluso en un 
mundo alfabetizado. La verdadera esencia de la tradición oral reside en su naturaleza 
flexible y dinámica, que permite que la memoria colectiva siga viva y sea relevante. A 

Imagen 4. Libro local inspirado en la Iglesia de San Cornelio y San Cipriano de Montejo  
de Tiermes 12/11/2017.



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 148 ~

través de los cánticos tradicionales, las comunidades han transmitido historias, valores y 
creencias, lo que posibilita la reinterpretación y la actualización de su pasado en función 
de las circunstancias presentes.

No obstante, esos saberes tradicionales, en numerosas ocasiones, se han registrado 
por escrito. El texto desempeña una función esencial como medio de memoria en el que 
se fijan y perpetúan significados culturales. Los escritos poseen la capacidad de estabilizar 
recuerdos, tradiciones e identidades, ya que permiten almacenar información más allá 
de los límites de la memoria humana, asegurando su transmisión a lo largo del tiempo. 
Además, al estar codificados de forma lingüística, facilitan otros accesos al pasado que 
difieren de aquellos proporcionados por la oralidad. De forma general, el texto cumple las 
funciones de almacenar y comunicar, lo que permite exteriorizar la memoria y favorece 
la recopilación de datos. En cierto sentido la escritura se concibe, además de como un 
medio de inmortalización, como un auxiliar de la memoria que facilita su recuperación 
en el futuro.

En la actualidad, debates de cierto recorrido académico —como los vinculados 
con la recuperación de manifestaciones tradicionales o con cuestiones de identidad y 
memoria histórica— conviven ahora con aquellos que giran en torno a la digitalización 
de la tradición, que expanden los debates teóricos sobre tradición, oralidad y texto, en 
otras direcciones. Si bien los medios digitales ofrecen nuevas oportunidades para la 
preservación y difusión de los cánticos tradicionales, también plantean riesgos en cuanto a 
la pérdida de la dimensión performativa y comunitaria de la oralidad. Además, el proceso 
de digitalización puede descontextualizar los textos, separándolos de los entornos sociales 
y culturales en los que tradicionalmente se transmitían.

A pesar de estos desafíos, la recopilación de los cantos tradicionales ha sido crucial 
para la preservación de la tradición oral en España. Los archivos y colecciones de textos 
orales, son recursos invaluables para los estudiosos de la cultura popular. Estos archivos 
no solo contienen las transcripciones de los cánticos, sino también grabaciones de las 
interpretaciones orales, lo que permite conservar parte de la riqueza de esas tradiciones. En 
el caso de la provincia de Soria, los cuadernillos de los colaboradores han sido esenciales 
para la pervivencia y recuperación de tonadas y vivencias del pasado. Las letras de los 
cantos recogidas en distintos soportes (cuadernillos escolares, cuadernos de contabilidad, 
hojas sueltas o libros impresos) funcionan como auxiliares de memoria y, de algún modo, 
también inmortalizan las prácticas con las que se vinculan.

Los textos escritos, entonces, actúan como una suerte de memoria externa que 
permite que los cantos sobrevivan más allá de la fragilidad de la memoria humana. Pero 
esta escritura no es neutral; al fijar el texto, se corre el riesgo de cristalizar una versión 
particular del cántico, en detrimento de la multiplicidad de interpretaciones orales. En este 
sentido, los textos escritos son una herramienta doble: ayudan a preservar, pero también 
limitan la flexibilidad intrínseca de la tradición oral. Estos cuadernillos, además de su 
contenido musical, son documentos valiosos por su carácter material y su capacidad de 
preservar una parte de la memoria oral y las prácticas de registro propias de los mayores 
en áreas rurales.

Sin embargo, es importante señalar que la escritura no solo documenta la tradición 
oral, sino que también actúa como un recurso mnemotécnico para los propios informantes, 
generando un proceso de retroalimentación. Lejos de ser un tránsito unidireccional de 
oralidad a escritura, la relación entre ambas es dinámica: los textos escritos ayudan a 
recordar, reconstruir y reafirmar el conocimiento oral, influyendo en la continuidad y 
transformación de la tradición. Así, la escritura no solo preserva la memoria, sino que 



J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 149 ~

modifica la propia oralidad, enriqueciendo su transmisión y adaptándola a nuevos 
contextos.

En conclusión, el debate contemporáneo sobre oralidad y escritura no puede girar 
en torno a una oposición binaria entre estas dos formas de comunicación, sino que su 
foco está debe estar puesto en cómo interactúan y se entrelazan en una época marcada 
por la interconectividad y la hibridez de medios. La escritura sigue siendo un mecanismo 
clave para la acumulación de conocimiento, pero también influye en su transmisión. Por 
su parte, la oralidad ha encontrado nuevas expresiones y revitalizaciones en la era de 
los medios digitales, permitiendo que las voces, historias y tradiciones puedan ser tanto 
preservadas como reinterpretadas en el tiempo.

Bibliografía

Álvarez Cárcamo, David (2017): «La recopilación de la tradición oral soriana», Boletín de 
Literatura Oral, Nº Extra 1, pp. 391-413. https://doi.org/10.17561/blo.vextrai1.18

Assmann, Aleida (2011): Cultural Memory and Western Civilization. Function, Media, 
Archives, Cambridge, Cambridge University Press.

Assmann, Jan (2011): Cultural Memory and Early Civilization. Writing, Remembrance 
and Political Imagination, Cambridge, Cambridge University Press.

Ayats Abeyà, Jaume (2010): «Las canciones “olvidadas” en los cancioneros de Catalunya: 
cómo se construyen las canciones de la nación imaginada», Jentilbaratz, 12, 
pp. 83-94. En línea: [<https://www.eusko-ikaskuntza.eus/es/publicaciones/las-
canciones-olvidadas-en-los-cancioneros-de-catalunya-como-se-construyen-las-
canciones-de-la-nacion-imaginada/art20160/>].

Díaz Viana, Luis (2007): Canciones populares de la Guerra Civil. Textos y melodías de 
los dos bandos, Madrid, La Esfera.

Dupey, Ana María (comp.) (2020): Fronteras del Folklore. Identidades y territorialidades, 
Argentina, Choele Choel.

Elliott, Richard (2017): Fado and the Place of Longing: Loss, Memory and the City, 
Londres, Routledge.

González Aktories, Susana y Masera, Mariana (coords.) (2024): Oralidades en la era 
digital: archivos, activaciones, memorias y resonancias. Nuevas aproximaciones a 
los estudios de los impresos populares y la voz. En línea: [<https://udir.humanidades.
unam.mx//docs/2024/05/oralidades_en_la_era_digital.pdf?v=0.003>].

Goody, Jack (1977): The Domestication of the Savage Mind, Cambridge, University of 
Cambridge.

Johnson, Julian (2015): Out of Time: Music and the Making of Modernity, Nueva York, 
Oxford University Press.

Lévi-Strauss, (1955): Tristes Trópicos, Nueva York, Criterion Books.
Martí, Josep (1997): «Folk music studies and Ethnomusicology in Spain», Yearbook for 

Traditional Music, 29, pp. 107-140. En línea: [<http://hdl.handle.net/10261/8290>].
Menéndez Pidal, Ramón (1953): Romancero hispánico, Madrid, Espasa-Calpe.
Ong, Walter (1982): Orality and Literacy: The Technologizing of the Word, Nueva York, 

Methuen.
Pettan, Savanibor y Titon, Jeff (2016): The Oxford Handbook of Applied Ethnomusicology, 

Nueva York, Oxford University Press.

https://doi.org/10.17561/blo.vextrai1.18
https://www.eusko-ikaskuntza.eus/es/publicaciones/las-canciones-olvidadas-en-los-cancioneros-de-catalunya-como-se-construyen-las-canciones-de-la-nacion-imaginada/art20160/
https://www.eusko-ikaskuntza.eus/es/publicaciones/las-canciones-olvidadas-en-los-cancioneros-de-catalunya-como-se-construyen-las-canciones-de-la-nacion-imaginada/art20160/
https://www.eusko-ikaskuntza.eus/es/publicaciones/las-canciones-olvidadas-en-los-cancioneros-de-catalunya-como-se-construyen-las-canciones-de-la-nacion-imaginada/art20160/
https://udir.humanidades.unam.mx//docs/2024/05/oralidades_en_la_era_digital.pdf?v=0.003
https://udir.humanidades.unam.mx//docs/2024/05/oralidades_en_la_era_digital.pdf?v=0.003
http://hdl.handle.net/10261/8290


J. Escribano Blanco, «Oralidad y escritura...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  137-150

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 150 ~

Rey García, Emilio (1991): «La recopilación de la música popular española en el siglo 
XIX, Cien cancioneros en cien años», Revista de Musicología, 14, 1-2, pp. 357-
73. https://doi.org/10.2307/20795462

Rey García, Emilio (1994): Bibliografía de Folklore Musical Español, Madrid, Sociedad 
de Musicología.

Romero, Eugenia (2017): «Gaitas, panderos y tambores. La nueva música gallega y una 
identidad glocalizada», Revista De análisis Cultural, 9, pp. 313-331. https://doi.
org/10.7203/KAM.9.9557.

Fecha de recepción: 17 de noviembre de 2024
Fecha de aceptación: 17 de marzo de 2025

https://doi.org/10.2307/20795462
https://doi.org/10.7203/KAM.9.9557
https://doi.org/10.7203/KAM.9.9557


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 151 ~

N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

Resumen: En el cuento folclórico del mundo 
andino, el zorro es un personaje que se caracteriza 
por su habilidad, astucia y engaño. No obstante, 
esta condición se suele invertir y trasladarse a 
otros personajes que, usualmente, son víctimas 
del zorro, por lo que este aparece como un 
«burlador burlado» en varias narraciones de la 
tradición oral andina. El presente artículo estudia 
los motivos referidos a la burla de que es objeto 
dicho personaje en un corpus de narraciones del 
universo andino, en cuya trama las aventuras 
del zorro tienen como rival a otros personajes 
fabulescos que lo engañan en cada episodio. 
Organizados mediante una serie de divertidas 
escenas, donde el humor se conjuga con la lección 
que recibe el zorro, los cuentos demuestran la rica 
vitalidad del arte narrativo en el mundo andino. 
A partir de un índice de motivos, el trabajo 
concluye que los diferentes matices, variaciones 
y elementos narrativos que se registran en las 
versiones estudiadas evidencian la especial 
dinámica del cuento folclórico y del cuento 
literario en la literatura andina.

Palabras clave: El zorro, El conejo, Animales 
fabulescos, Motivos del cuento folclórico, 
Tradición oral andina.

Abstract: In the folk tales of the Andean 
world, the fox is a character characterized by 
its ability, cunning and deceit. However, this 
condition is usually inverted and transferred to 
other characters who are usually victims of the 
fox, which is why the fox appears as a «mocker 
mocked» in several narratives of the Andean 
oral tradition. This article studies the motifs 
related to the mockery of this character in a 
corpus of narratives of the Andean universe, in 
whose plot the adventures of the fox are rivaled 
by other fabulous characters who deceive him 
in each episode. Organized through a series 
of amusing scenes, where humor is combined 
with the lesson the fox receives, the stories 
demonstrate the rich vitality of the narrative 
art in the Andean world. Based on an index of 
motifs, the work concludes that the different 
nuances, variations and narrative elements 
that are recorded in the versions studied show 
the special dynamics of the folk tale and the 
literary tale in Andean literature.

Keywords: The fox, The rabbit, Fabulous 
animals, Folktale motifs, Andean oral tradition.

Imágenes del zorro: el «burlador burlado» en cuentos de la 
literatura andina

Images of the fox: the «mocker mocked» in tales of Andean 
literature

Nécker Salazar Mejía
(Universidad Nacional Federico Villarreal, Perú)

nsalazar@unfv.edu.pe
https://orcid.org/0000-0003-0691-4359

mailto:nsalazar@unfv.edu.pe
https://orcid.org/0000-0003-0691-4359


N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 152 ~

1. Introducción

En la literatura oral andina, el cuento folclórico es una de sus principales 
manifestaciones y una muestra del singular talento narrativo de sus creadores. Uno de los 
personajes más conocidos de las narraciones andinas es el zorro, quien se caracteriza por su 
habilidad, astucia y engaño, lo que le permite saciar el hambre y alimentarse devorando a 
sus víctimas. No obstante, esta condición se suele invertir y trasladarse a otros personajes 
que, de manera frecuente, son víctimas del cánido, por lo que se produce un cambio en 
su estatuto de personaje burlador a personaje burlado. La paulatina pérdida del carácter 
mítico del zorro define una imagen «ambigua» del personaje, en cuyo proceso intervienen 
influencias de otras tradiciones narrativas y readecuaciones de las características de 
los seres fabulescos. La imagen del raposo como víctima, que se desarrolla mediante 
conocidos motivos de la tradición oral, es predominante en las narraciones andinas y se 
relata de manera entretenida y desde la perspectiva del humor.

El objetivo del presente artículo es estudiar los motivos referidos a la burla de que 
es objeto el zorro mediante la lectura de una selección de cuentos pertenecientes a varios 
departamentos de la región andina del Perú que abordan sus aventuras. En dicho corpus, 
conocidos personajes fabulescos, como el conejo, el ratón o el cuy, son rivales del cánido 
y lo engañan en cada episodio; de este modo, el rol de los personajes se invierte y el papel 
del fuerte es asumido por el débil. Las narraciones son analizadas basándonos en la teoría 
del cuento folclórico, en estudios sobre los motivos del engaño al zorro en la literatura 
andina y en trabajos que describen el rol de los personajes fabulescos en el cuento oral.

En el artículo, se explica la presencia del zorro en las narraciones míticas del 
mundo andino, el ingreso del personaje al cuento folclórico y al cuento literario, la 
conservación y transmisión de dichos relatos, su estructura narrativa, la relación entre el 
animal y otros seres fabulescos, la variedad de motivos referidos al engaño cometido en 
contra del raposo por sus rivales y las diferencias entre los cuentos. Mediante la propuesta 
de un índice de motivos que organiza el ciclo narrativo sobre el engaño al zorro en la 
literatura andina, los cuales conforman la trama de tipos muy conocidos en el cuento 
universal, se evidencia la permanente vitalidad y particular dinámica del cuento folclórico 
y del cuento literario, así como su especial capacidad para recrear la tradición oral a través 
de nuevas versiones.

2. El zorro en la literatura andina: del mito al cuento folclórico

En la literatura andina, el zorro es un personaje que aparece en mitos etiológicos que 
se relacionan con el origen de los productos de la tierra, la repartición de los alimentos y el 
surgimiento de sus congéneres en el mundo terrestre, tal como se relata en el conocido ciclo 
de «el viaje al cielo»1. En este mito, el cóndor lleva al zorro a una fiesta que se realiza en el 
cielo, pero, como el cánido se porta mal a pesar de la advertencia del cóndor, se produce su 
caída hacia la tierra. Escenas de este ciclo, en las que se desarrollan las aventuras de dicho 

1 Efraín Morote Best analiza la estructura del relato y sus versiones en el artículo «El tema del viaje 
al cielo. Estudio de un cuento popular» (1958), incluido en su libro Aldeas sumergidas. Cultura popular 
y sociedad en los Andes (1988). El surgimiento de las plantas en el mundo andino desde la perspectiva 
del mito es tratado por César Itier (1997) en el artículo «El zorro del cielo: un mito sobre el origen de las 
plantas cultivadas y los intercambios con el mundo sobrenatural». El papel que cumple el zorro como 
conector entre los mundos existentes en la cosmovisión andina es estudiado por Sánchez Garrafa (2008) en 
el artículo «El zorro entre mundos».



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 153 ~

personaje, su arrogancia y pugna con aves del universo andino, ingresaron a formar parte 
del contenido de fábulas, cuentos folclóricos y narraciones literarias.

En Dioses y hombres de Huarochirí2 del Padre Juan de Ávila (2007), importante 
documento de la literatura quechua del siglo XVI traducido al castellano por José María 
Arguedas (1966), el zorro es protagonista de escenas pintorescas que contribuirán, más 
adelante, a definir y caracterizar su imagen predominante en la literatura oral andina. En 
un episodio del capítulo dos, el cánido es condenado por el dios Cuniraya Wiracocha a 
ser odiado, perseguido y maltratado por los hombres. El dios inca trata de encontrar a la 
princesa Cavillaca, pero ella, al saber que había tenido un hijo con él, prefiere huir con la 
criatura hacia el mar. Interrogado el zorro por el dios sobre el camino que la princesa habría 
seguido, el cánido le informa que ella está lejos y que no la encontrará; por esa razón, 
Cuniraya Wiracocha lo maldice. En una escena del capítulo tres, para salvarse del diluvio, 
los animales subieron a la cima de una montaña, pero el raposo dejó sumergida su cola en el 
agua, debido a lo cual su punta es de color negro. En un pasaje del capítulo cinco, se narran 
las competencias en que debe participar Huatyacuri, para lo cual su padre le aconseja que 
finja ser un huanaco muerto, de tal manera que, cuando el zorro y el zorrino vinieran a verlo, 
querrán comérselo al verlo así. El padre le indica que grite para hacer huir a los dos animales 
y olviden el porongo y la tinya que traían consigo, dos objetos que Huatyacuri necesita 
para poder competir; de este modo, el cánido es objeto del engaño. En el capítulo seis, el 
raposo se compromete a delimitar el lugar por donde pasaría el cauce de una acequia, pero, 
al asustarse ante el vuelo de una perdiz, cae cerro abajo; debido a ello, la acequia se traza en 
un lugar diferente del que inicialmente se había establecido.

En tal sentido, en un texto fundacional de la literatura andina, el zorro es protagonista 
de escenas que prefiguran sus aventuras y apariciones en el cuento folclórico y literario. El 
castigo, el engaño y el desafortunado destino del cánido son conocidos episodios del contenido 
temático de dichas narraciones. Así, el perfil del zorro que nos refiere el texto quechua 
«posibilita una caracterización como personaje cómico» (Gómez García, 2016: 451).

Gerald Taylor (1987: 250) afirma que «[l]os cuentos sobre el zorro forman una 
parte importante de la vasta tradición oral andina»; en esa línea, el cánido es uno de 
los personajes más representativos de los «relatos animalísticos» de «matriz originaria» 
(Moulian et al., 2021). En el cuento folclórico, el zorro es conocido con los nombres de 
Tío, Antonio, Pascual, Martín, Antoño, Antuku, Atoq, Qamaque, Suwa, Tiwula y Lari, 
entre otros (Morote Best, 1988; Itier, 1997; Espino, 2014); el ratón que lo engaña es 
llamado Diego, nombre que alterna con los diminutivos Dieguito o Dieguillo, y solo tiene 
un nombre (Navarro del Águila, 1946). Personaje de numerosas narraciones, en las cuales 
apela al engaño y a la trampa para devorar a sus víctimas, el cánido, igualmente, suele 
ser objeto de burla y recibir castigos, por lo que se convierte en un «burlador burlado». 
Los cuentos del ciclo del zorro, muy populares en la literatura andina, se relatan desde 
el punto de vista del humor, pues «son chistosos, entretenidos, chispeantes, fascinantes, 
gracias a una rica tradición en el arte narrativo» (Kessel, 1993: 41). Se articulan mediante 
una sucesión de divertidas escenas en las que la burla y el castigo se reiteran a lo largo 
de las narraciones. En el desenlace de los cuentos, el personaje es nuevamente burlado, 
mientras que la víctima se salva gracias a su ingenio y astucia.

2 El texto ha merecido una serie de estudios desde diversos enfoques y puntos de vista, entre los cuales 
se pueden citar La fauna sagrada de Huarochirí de Luis Millones y Renata Mayer (2012) y Ecos de 
Huarochirí. Tras la huella de lo indígena en el Perú editado por Gonzalo Portocarrero (2018).



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 154 ~

Efraín Morote Best (1988: 79) sostiene que, en los cuentos del universo andino, 
«[e]l zorro es un sujeto taimado y crédulo», con mala suerte en el amor, cuando adquiere 
forma humana, «es un apuesto y tonto joven de poncho rojizo, enemigo de los perros y de 
los cohetes, gran ejecutante del clarín»; además, acaba burlado: «No hay animal que no lo 
engañe: el burro, la wallata, el cuye, el ratón… pero es este a quien debe su fama de gran 
tonto». Esta ridiculización del personaje representó una trasformación que lo alejó de su 
condición divina en la cultura andina, ya que dejó de ser el intermediario entre los dioses 
y los hombres, por lo que perdió su carácter mítico. Gonzalo Espino (2014: 17) explica 
que, debido a este proceso, empezó a predominar en la literatura oral un retrato del zorro 
como un ser inocente: «se configuró un tipo de discurso que terminó degradando al héroe 
indígena y lo convirtió en vivaracho, pero al mismo tiempo perdedor y hasta personaje 
ingenuo del que casi todos se burlan». Esta modificación de la condición del raposo lo 
convirtió en «un protagonista despojado de su significación mítica», por lo que perdió su 
condición de héroe y se transformó en «un trágico personaje» (Espino, 2014: 31).

Desde otra perspectiva, el nuevo estatuto del zorro se puede explicar mediante un 
proceso de readecuaciones de las funciones de los personajes fabulescos, lo que determina 
la reconfiguración del cánido en los cuentos populares del continente americano. En este 
proceso, no solo intervienen influencias de otras tradiciones narrativas, sino también 
afloran razones de orden social y reivindicativo. Los cuentos folclóricos afroamericanos, 
del Caribe y del área panandina evidencian una resignificación del papel del zorro y 
ponen de relieve el rol protagónico del conejo como embaucador (o de las criaturas que 
asumen dicha función). En esta reconfiguración, la influencia de la tradición oral africana 
es decisiva en las narraciones de los esclavos negros de Norteamérica, recogidas por 
Joel Chandler Harris en las historias de Brer Rabbit en la segunda mitad del siglo XIX 
y comienzos del siglo XX; dicha influencia también se encuentra en los cuentos del Tío 
Conejo, muy difundidos en países de Centroamérica y del Caribe en la centuria pasada.

Refiriéndose a la literatura oral y escrita de las regiones de América, Miguel 
Rodríguez García (2023: 268) afirma que «Tío Conejo y Brer Rabbit llevan a cabo el rol de 
animal tramposo en los cuentos folclóricos, que en Europa desempeña más asiduamente la 
zorra y que en la región norteamericana ejecutan el coyote y el cuervo entre los indígenas». 
Por otro lado, la reasignación de las cualidades de los personajes opera, igualmente, en su 
nuevo papel: los rasgos del lobo tonto de las fábulas europeas se transfieren al zorro de los 
relatos del continente americano y el conejo (como los personajes que alternan con él) se 
reviste con algunas cualidades del trickster, que le permiten engañar al raposo. Rodríguez 
García explica que, en América, «Tío Conejo (y Brer Rabbit) floreció como trickster, 
desbancando a la zorra y al coyote, que en esta geografía no lo igualan en astucia e incluso 
se comportan a veces con idiotez, desplazados a un rol que en el cuento europeo suele 
concedérselo al lobo» (2023: 275)3.

Tanto en la literatura oral afroamericana como en las narraciones folclóricas del 
Caribe y en el universo andino, el engaño al zorro proyecta un sentido reivindicativo y 
una justicia simbólica. Desde este punto de vista, frente al poder del más fuerte triunfa la 

3 En la narrativa tradicional mexicana, el coyote experimenta un proceso semejante al que convierte al 
zorro en personaje engañado. Nieves Rodríguez Valle (2013: 149) describe este proceso: «el coyote pasa de 
ser un depredador victimario a víctima», por lo que, al producirse la inversión de roles, «queda ridiculizado 
una y otra vez, y así el poderoso puede ser siempre vencido y el débil triunfa con su astucia»; de este modo, el 
débil evitar ser comido y consigue «librarse del coyote asesinándolo, pasando por la crueldad y el sadismo».



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 155 ~

astucia de los débiles y «los opresores se vuelven objeto de burla» (Taylor, 1987); en tal 
sentido, en esta alegorización de las relaciones sociales, se erige un discurso en contra de 
la dominación colonial y la explotación social (Piqueras Fraile, 1999).

3. Conservación y transmisión de los cuentos sobre zorros

Desde inicios del siglo pasado, y en el tiempo transcurrido de la presente centuria, 
el interés por conocer las aventuras del zorro se ha mantenido constante, lo que se 
documenta a través de recopilaciones, registros de testimonios orales, reelaboraciones 
literarias y nuevos soportes de difusión. En las primeras décadas del siglo XX, destacan 
los textos Tarmapap Pachahuarainin. Fábulas quechuas (1906) de Adolfo Vienrich4, El 
cóndor y el zorro (2003) de Max Uhle5, «Folk Lore Andino» (1923) de Julio C. Tello, Los 
cuentos contumacinos del Tío Lino (1939) de Fidel Zárate, Cuentos peruanos (1937) y 
Cuentos y Leyendas del Perú (1940) de Arturo Jiménez Borja y Folklore de Huancayo 
(1940) de Emilio Barrantes y «Cuentos populares del Perú. El zorro y el ratón (y sus 
variantes)» de Víctor Navarro del Águila (1946), que contienen los principales motivos 
de las historias del zorro y constituyen fuentes de mucho valor para el estudio del cuento 
folclórico y literario en el Perú.

Conocidas recopilaciones que incluyen relatos sobre el zorro son Mitos, leyendas 
y cuentos peruanos (1947) y Voces nuestras. Cuentos, mitos y leyendas del Perú. Relatos 
recopilados por docentes (1945-1950) (2012) de José María Arguedas y Francisco 
Izquierdo Ríos, El tío zorro y otros cuentos (1985) de Alfredo Mires, Cuentos cusqueños 
(1984) de Johnny Payne, Wiñay Pacha (1985) de Luis Enrique López y Domingo Sairytupa 
Asqui, «Atuq. Relatos quechuas de Laraos, Lincha, Huangáscar y Madeá, provincia de 
Yauyos» (1987) de Gerald Taylor, Cuentos del Alto Urubamba (1990) del Padre Jorge 
Lira, Mitos y leyendas del Perú (1990) de César Toro Montalvo, Literatura oral y popular 
del Perú (2006) de Juan José García Miranda y Atuqpacha. Memoria y tradición oral en 
los Andes de Gonzalo Espino (2014). De los textos que realizan reelaboraciones literarias 
de la literatura oral, podemos citar el cuento «El zorro y el conejo» incluido en la novela 
El mundo es ancho y ajeno (1941) de Ciro Alegría, Fantásticas aventuras de Atoj y el 
Diguillo (1974) de Manuel Robles Alarcón, Aventuras del zorro (1998) de Marcos Yauri 
Montero, 13 zorros vueltos a contar por el tío Venancio (1999) de Víctor Domínguez 
Condezo, El compadre zorro (2004) de Casimiro Ramírez Tenorio y Zorro, zorrito y otras 
narraciones cosmogónicas (2008) de José Luis Ayala6.

4 El texto de Adolfo Vienrich, de gran importancia para el estudio de los géneros, personajes fabulescos, 
tópicos y recursos lingüísticos de la literatura quechua, incluye varios relatos sobre el zorro procedentes de 
la literatura oral de la sierra central del Perú: «El puma y el zorro», «El zorro y el sapo», «La huachua y la 
zorra», «El zorro, el cóndor y el cernícalo», «La huachua y el zorro», «La lora y la zorra», «El cóndor y el 
zorro» y «El puma y la zorra».

5 Max Uhle recogió narraciones quechuas durante su estadía en el departamento del Cusco en 1905, las 
que estuvieron inéditas y se publicaron en una edición bilingüe alemán-quechua recién el año de 1968. El 
libro, que recopila cuentos como «El cóndor y el zorro», «El ratón y el zorro» y «El comerciante y el zorro», 
se tradujo al castellano el año 2003 con un prólogo de Wilfredo Kapsoli. El texto es de especial interés para 
conocer los temas, los motivos, el estilo y el simbolismo de los cuentos que pertenecen a la tradición oral 
del sur andino del Perú.

6 Para un mayor estudio y conocimiento, se puede consultar el capítulo V de Atuqpacha. Memoria y 
tradición oral en los Andes (Espino, 2014), donde se realiza un balance de las principales recopilaciones y 
versiones literarias sobre el ciclo del zorro.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 156 ~

Las recopilaciones dan a conocer las historias pintorescas del cánido y su tránsito 
del mito al cuento. En la literatura andina, coexisten tanto el cuento oral como su registro 
escrito y su reelaboración literaria. Dentro de ese marco, en el proceso de la oralidad a 
la escritura, las narraciones orales sobre el zorro que experimentan la mediación de la 
letra se enriquecen aún más. Sobre este punto es importante reconocer que la interacción 
e interinfluencia entre el cuento oral y el cuento literario es constante. Al respecto, 
Contreras et al. (2002: 140) sostienen que «el texto de tradición oral, o texto folklórico, 
y el literario se interrelacionan», de tal modo que «algunos textos repetidos oralmente 
son incorporados por determinados autores en su obra para dar una mayor variedad a 
su creación»; sin embargo, puede desarrollarse lo inverso, ya que «el texto escrito por 
un creador de literatura trasciende el ámbito privado del lector y pasa a ser compartido 
oralmente por un grupo hasta convertirse en patrimonio colectivo».

En la actualidad, la recreación de los cuentos protagonizados por seres fabulescos 
del universo andino ha adquirido bastante interés y se ha vitalizado gracias a la Literatura 
infantil y juvenil (LIJ). En esta vertiente, los cuentos que se enfocan en las aventuras 
del zorro al lado de otros personajes y siguen un fin pedagógico demuestran que dicha 
reelaboración permite integrar conocimientos, valores y amenidad en el ámbito de la 
enseñanza. Una muestra de ello es la publicación de series de textos con imágenes realizadas 
por el Ministerio de Educación y conocidas editoriales, que están dirigidas a estudiantes 
de la escuela básica7. Por otro lado, se han puesto en práctica nuevas estrategias de 
difusión centradas en públicos específicos, como el storytellyng, que conjuga la narración 
oral y la performance, que promueve, por ejemplo, la Casa de la Literatura Peruana. En 
esa misma dirección, videos, podcasts, murales, libros artesanales, etc.,8 contribuyen a 
la conservación y renovación de los cuentos folclóricos al dotarlos de nuevas formas de 
presentación y expresión. Con estos nuevos soportes, se ha impulsado, en los últimos 
años, una mayor atención, conocimiento y difusión de la literatura oral andina.

4. Los cuentos sobre zorros: organización, personajes fabulescos y simbolismo

Las narraciones sobre el zorro presentan diversos grados de organización, pues, 
tal como lo afirma José María Arguedas (2012, T. 7), el cuento folclórico experimenta 
cambios debido a su peculiar naturaleza y dinamismo. Dicha particularidad evidencia 
la «plasticidad» de este tipo de narraciones (Merino de Zela, 2007), lo que permite 
«la presencia de múltiples variaciones de un mismo relato», ya que «cada pueblo, 
generación y hasta persona tiene algo que agregar, y modificar, a lo antes escuchado» 
(Ortiz Rescaniere, 2012: 11). Lo anterior se vincula con la performance del narrador 
oral, quien relata recordando algunas escenas o puede improvisar agregando otras: «El 
mismo narrador puede contar el mismo cuento muchas y sucesivas veces; será el mismo 

7 Entre los libros ilustrados editados por el Ministerio de Educación, podemos mencionar El zorro que 
devoró la nube (2012a), El muñeco de brea (2012b) y La huallata y el zorro (2012c), todos con textos de 
Cucha del Águila Hidalgo y con ilustraciones de Natalí Sejuro Aliaga para los dos primeros libros y de 
Leslie Umezaki para el tercero.

8 La Casa de la Literatura Peruana promueve el programa «Abuelos y abuelas cuentacuentos» y organiza 
murales temáticos referidos a motivos de la literatura oral mediante pinturas de artistas. Una de sus 
publicaciones es El viaje al cielo (2020), adaptación de Paulo César Peña a partir de una versión de Adolfo 
Vienrich, con ilustraciones de Juan Osorio y Trudy Macha. Uno de los libros artesanales publicados en los 
últimos años es El zorro y el cuy (2017), elaborado por el colectivo Manos que cuentan.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 157 ~

relato, pero cada vez realiza una nueva creación, una recreación, que no coincide de modo 
absoluto con la versión anterior o con la siguiente» (Chertudi, 1982: 7)9.

Las variaciones de los cuentos que tratan sobre el engaño al zorro están relacionadas, 
principalmente, con la aparición de los personajes, los episodios que se incorporan, el 
orden que estos siguen y el desenlace. Así, en las secuencias narrativas, aparecen escenas 
del ciclo de «el viaje al cielo» o de la rivalidad del raposo con otros animales y aves del 
universo andino. Los cuentos suelen ser breves, pero la trama se puede ampliar con el 
desarrollo de nuevos motivos. Como es sabido, los motivos como elementos mínimos 
de la narración integran secuencias de episodios que definen unidades argumentales 
denominadas «tipos» o «tipos cuentísticos». En un estudio de la tradición oral rifeña, 
Konaydi y Pedrosa (2018: 102) afirman que la organización bajo la forma de «cadena de 
varios tipos cuentísticos (…) es rasgo común en muchas modalidades de cuentos, pero 
muy especialmente en los llamados cuentos de tricksters, es decir, en los cuentos con 
protagonista tramposo o burlador, que suelen ir ensamblando de manera aleatoria relatos 
de extracción diversa». La referida forma de composición explica la estructura de las 
narraciones en las que el zorro es el burlador o el personaje burlado.

En los ciclos cuentísticos del rasposo, los personajes fabulescos pertenecen a la 
fauna del Perú, como el cóndor, el loro, la huallata, el puma, el cuy y el conejo10, o fueron 
incorporados debido a la influencia hispánica, como el león y el burro. Dichos personajes 
sostienen apuestas y competencias con el cánido, pero los resultados son desfavorables 
para él. En el cuento folclórico, el zorro vencedor es una imagen frecuente, pero esa 
configuración tiene también su contraparte en la del zorro burlado, que es timado por sus 
adversarios. El conejo, el cuy, el ratón, el pericote y la huallata son los seres que más se 
burlan de él; en particular, el conejo y el cuy lo hacen de manera reiterada, de tal modo que 
se proyecta una imagen del zorro como un animal crédulo e ingenuo, a quien, fácilmente, 
se le puede engañar. Al respecto, el trickster, si bien «actúa burlando y humillando a 
otros», también «es burlado y humillado por otros más pequeños y débiles» (Morgante, 
2001: 121), como los personajes mencionados. Las criaturas que son rivales del raposo 
despliegan astucia, habilidad e ingenio para engañarlo y evitar ser devorados por él.

En esta inversión de roles, se expresa el deseo de la comunidad de ver castigado 
a quien trasgrede el orden y actúa en perjuicio de sus huertas, chacras, aves de corral, 
etc., por lo que la lección que recibe el zorro obedece a la necesidad de conservar 
las normas que rigen el funcionamiento del mundo andino. Considerando que las 
narraciones folclóricas alegorizan las acciones humanas, los cuentos sobre zorros no 
están al margen de un significado moral, lo que permite apreciar su valor como una 
representación de la vida social. Al respecto, el cuento folclórico permite «el estudio de 

9 En el arte de la narración oral andina, podemos mencionar los siguientes ejemplos: el «errante narrador» 
Zúñiga, mencionado por Efraín Morote Best en su estudio «Pascual y Diego. Las conexiones de nuestros 
cuentos» (1950); la narradora quechua Carmen Taripha, a quien José María Arguedas recuerda por su 
gran habilidad para cantar huainos y contar cuentos (2012, IV); el arriero huancavelicano Eusebio Ramos, 
mencionado por Crescencio Ramos Mendoza en su libro Relatos quechuas (1992); y la narradora bilingüe 
quechua-castellano Genoveva Núñez Herrera, quien pertenece a una familia de narradores asentada en 
Ollantaytambo, en el Cusco, y cuyos relatos se encuentran reunidos en Arte y tradición oral quechua de 
Ollantaytambo (2021).

10 Si bien los españoles trajeron conejos al Perú durante la época de la conquista, cabe indicar que 
existió una especie de lagomorfos en los pueblos de América del Sur antes de que se produjera la presencia 
hispánica.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 158 ~

una sociedad dada en toda su extensión y hondura: lo moral, lo espiritual y lo material» 
(Arguedas, 2012, VII: 45).

Las criaturas y las diferentes situaciones en que intervienen codifican la experiencia 
del hombre en el contexto cotidiano, cuya dinámica no está exenta de la viveza y del 
aprovechamiento; mediante la lección y el castigo, las narraciones buscan cuestionar 
dichas acciones. Ello remite a una rica tradición de prácticas discursivas existentes en 
la cultura andina referidas al don de contar de los pueblos, cuyos contenidos, que se 
expresan de forma amena y creativa, comunican importantes reflexiones sobre la vida 
en el seno de la comunidad. Crescencio Ramos Mendoza (1992: 221) nos explica que 
«[e]n la mentalidad andina, está latente la incesante contradicción entre lo bueno y lo 
malo»; por ello, es importante respetar las normas de la comunidad: «Lo malo es todo 
aquello que va contra las pautas sociales admitidas como correctas; en cambio, lo bueno 
es aquello que se halla en armonía y conformidad con dichas normas».

5. Los motivos del engaño en el ciclo cuentístico del zorro

En sus estudios del cuento folclórico, Arguedas demuestra la pertinencia de 
identificar los motivos que lo conforman y sus variantes (2012, VII). Las investigaciones 
de Navarro del Águila (1946), Morote Best (1950; 1958)11 y Espino (2014) sobre dicho 
género literario analizan tanto las aventuras del zorro como la burla de que es objeto por 
sus rivales. A partir de una revisión comparativa de ocho cuentos recogidos en diferentes 
provincias del departamento del Cusco, en los cuales el cánido tiene como rival al ratón 
(siete narraciones) y al mono (una narración), Navarro del Águila (1946: 141) concluye 
que son narraciones muy populares en el área sur andina del Perú, que comprenden «más 
de dos episodios o escenas que se eslabonan y forman una sola unidad folklórica» y donde 
el zorro y el ratón tienen «relaciones de compadrazgo». El motivo central son las burlas 
que sufre el raposo ante el ratón, a tal punto que, si el zorro logra engañarlo, la burla del 
roedor llega a ser «en forma más sangrienta y mortal» (Navarro del Águila, 1946: 141).

Navarro del Águila (1946: 142) distingue los elementos narrativos que conforman 
la trama de los cuentos: «de la huerta y de la desaparición de las hortalizas o daño de 
ellas», «del muñeco de brea que sirve de trampa», «de la lluvia de fuego, juicio final», 
«de la pared, peña o montaña que amenaza desplomarse», «de las lúcumas y la bola de 
piedra», «me casaré no más», «de la olla de mazamorra», «del baile sobre un haz de leña», 
«del cumpleaños del ratón, del pastel y del horno», «de la muerte fingida del zorro» y «de 
la ocultación del zorro en la casa del ratón». En los estudios de la tradición oral andina, se 
trata del primer trabajo de identificación de los motivos referidos al engaño sufrido por el 
zorro, a los cuales se sumarán los aportes de otras investigaciones.

Basándose en sus indagaciones sobre el cuento folclórico, Morote Best (1988), 
por un lado, identifica los motivos que forman parte de las narraciones que tratan sobre el 
ciclo del viaje del zorro al cielo y, por otro, realiza una clasificación de los relatos sobre el 
engaño y la burla del cánido sobre sus rivales. Sobre el segundo ciclo, Morote Best (1988: 

11 Los artículos «Pascual y Don Diego. Las conexiones de nuestros cuentos» y «El tema del viaje al 
cielo. Estudio de un cuento popular» de Morote Best se publican, respectivamente, en el n° 1 (1950) y en 
el n° 21 (1958) de la revista Tradición. El segundo estudio se encuentra reproducido en Aldeas sumergidas. 
Cultura popular y sociedad en los Andes (1988), de donde se realizan las citas. Una recopilación de los 
trabajos del autor publicados en dicha revista con el título de Efraín Morote Best. Compilación se halla en 
formato digital y disponible en la web: https://archive.org/details/chloetessier_ymail/page/n297/mode/2up.

https://archive.org/details/chloetessier_ymail/page/n297/mode/2up


N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 159 ~

80-85) coincide con los motivos mencionados por Navarro del Águila y añade otros: 
«el muñeco de brea», «la lluvia de fuego», «el “cargo” del ratón» (celebrar una fiesta), 
«la olla de mazamorra», «la montaña que debe desplomarse», «el queso de la laguna», 
«el zorro asa a sus cachorros», «la casa que habla», «el cadáver que echa vientos», «la 
apuesta para resistir el frío», «las lucmas que muelen dientes», «cumpleaños del ratón», 
«los zorros que roban reatas de los arrieros», «el zorro aprende a silbar», «los pajaritos se 
convierten en espinos», «la carrera con el batán», «el zorro clarinero» y «el zorro escapa 
de la trampa».

En un análisis de versiones del cuento «Pascual y Diego», donde el zorro es 
burlado por el ratón, Morote Best (1950: 39-41) determina cincuenta y cuatro motivos 
que se organizan en siete episodios. En el primer segmento, el cánido se ha salvado del 
diluvio universal y traba amistad con el ratón, quien se burla haciéndole creer que una 
montaña se va caer, pero, como se da cuenta de que ha sido engañado, promete comérselo. 
De esta manera, se desarrollan escenas en las que el ingenio del ratón impide que sea 
devorado por el raposo. En el segundo, el roedor le pide que deben cavar un hueco para 
salvarse de la lluvia de fuego; el zorro pide ser enterrado, pero se trata de un nuevo 
engaño. En el tercero, el cánido encuentra al ratón mientras construye una casa para 
pasar su cargo y es encerrado en ella, luego de lo cual el roedor prende fuego a la casa. 
En el cuarto, debido a que el ratón se come las flores de un huerto, el dueño coloca como 
trampa un muñeco de brea, al cual queda adherido el roedor. El perseguidor promete esta 
vez comérselo, mas el ratón le dice que el hortelano tiene una hija casamentera con la 
que quiere hacerlo casar y lo convence de ocupar su lugar, por lo que el zorro termina 
duramente castigado por el hombre.

En el quinto, sexto y séptimo segmento, las secuencias corresponden al ciclo del 
viaje al cielo, con la intervención del cóndor y los loros. Prometiendo portarse bien, el 
zorro es llevado por el cóndor a un banquete que se realizará en el cielo; no obstante, 
se porta mal y es abandonado por el cóndor. Para regresar a la tierra, prepara una soga, 
que es cortada por unos loros debido a que fueron insultados por el cánido. Al caer 
vertiginosamente, se encuentra con un gran número de piedras puntiagudas colocadas por 
el ratón y de cada pedazo del zorro muerto nacen los zorros en la tierra.

En la línea de los trabajos anteriores, Espino (2014: 113-114) plantea seis núcleos 
narrativos referidos al engaño y castigo al zorro a partir de una selección de cuentos, donde 
el cuy es el burlador. En el primer núcleo, el cuy se aprovecha de la chacra de un campesino 
y la destruye; en el segundo, el dueño coloca una trampa y el roedor es atrapado, pero le 
pide al cánido que ocupe su lugar. En el tercero, el perseguidor encuentra al cuy mientras 
sostenía una enorme piedra; sin embargo, es timado otra vez. En el cuarto, el cuy le hace 
creer al zorro que debe cavar un hoyo, porque va a llegar el fin del mundo. En el quinto, el 
perseguidor es engañado al creer que hay un queso en una laguna, entonces, bebe toda el 
agua y revienta. En el último, entre las historias, el cuy le ofrece un chicharrón al raposo, 
pero se trata de un panal de avispas.

Con una amplia difusión en las narraciones folclóricas de la literatura universal, 
varios de los motivos aparecen en los tipos cuentísticos del catálogo de cuentos de Hans-
Jörg Uther (2011). Los episodios de «el muñeco de brea» corresponden al tipo ATU 175 
(«El bebé de alquitrán y el conejo»), «el fingimiento de la muerte del zorro» desarrolla 
elementos temáticos del tipo ATU 33 («El zorro se hace el muerto y es arrojado fuera del 
pozo y escapa»), las escenas de «el queso de la laguna» aparecen en el tipo ATU 34 («El 
lobo se sumerge en el agua en busca del queso reflejado»), y las aventuras que forman parte 
de «el viaje al cielo» figuran en el tipo ATU 225 («La cigüeña enseña al zorro a volar»).



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 160 ~

A partir de una lectura de cuentos folclóricos y narraciones de la literatura andina, 
y tomando como referencia los episodios de los ciclos sobre el zorro según los estudios 
reseñados de Navarro del Águila, Morote Best y Espino, se puede proponer una secuencia 
de motivos referidos al engaño que sufre el cánido cuando se encuentra en situaciones de 
rivalidad con otros personajes, tal como se presenta en el Cuadro 1.

Cuadro 1. Índice de motivos que se desarrollan en el ciclo cuentístico del engaño  
al zorro.

1. Un conejo (o un roedor) devora las plantas de un huerto (chacra, jardín) y causa destrozos.
2. El dueño (agricultor, hortelano, patrón, viejo, vieja) coloca una trampa para atrapar al conejo (o al 
roedor).
3. La trampa consiste en un muñeco de brea (hombre de cera, de goma).
4. El conejo (o el roedor) cae en la trampa y no puede salir.
5. El conejo (o el roedor) le pide al zorro que ocupe su lugar y le hace creer que el dueño quiere que se 
case con su hija.
6. El conejo (o el roedor) le dice al zorro que el dueño quiere que se alimente de sus gallinas (cerdo, 
carne), pero que él rechaza el ofrecimiento.
7. El zorro cae en el engaño y reemplaza al conejo (o al roedor).
8. El zorro es castigado por el dueño con un fierro caliente (a golpes, a latigazos).
9. El zorro se libra del castigo.
10. El conejo (o el roedor) le lanza espinas (moras, tunas, ají) al zorro para poder huir.
11. El conejo (o el roedor) engaña al zorro diciéndole que hay un queso en una laguna (pozo).
12. El zorro bebe toda el agua (y revienta).
13. El conejo (o el roedor) engaña al zorro diciéndole que el dueño (el patrón) le ha ordenado cuidar 
una planta.
14. El conejo (o el roedor) miente al zorro diciéndole que hay un incendio en su cueva.
15. El conejo (o el roedor) le hace creer al zorro que hay una peña (roca, piedra, pared) que va a 
desplomarse.
16. El conejo (o el roedor) cava un hoyo en la tierra para salvar su vida.
17. El conejo (o el roedor) engaña al zorro diciéndole que va a caer una lluvia de fuego.
18. El conejo (o el roedor) le hace creer al zorro que se va a producir el fin del mundo.
19. El zorro también cava un hoyo (o pide introducirse primero en él).
20. El conejo (o el roedor) cubre con tierra al zorro.
21. El conejo (o el roedor) le dice al zorro que, en la cocina de la casa de unos viejos, hay una olla de 
mazamorra (de maíz, de molle).
22. El zorro introduce su cabeza en la olla y no puede sacarla.
23. La olla se estrella contra la cabeza del dueño (viejo, anciano) de la casa y este se despierta.
24. El dueño (viejo, anciano) le da una golpiza al zorro.
25. El conejo (o el roedor) va a construir un cerco de paja (casa, choza).
26. El zorro quiere aprender a volar.
27. El zorro cae hacia la tierra.
28. El zorro quiere aprender a silbar.
29. El zorro es distraído por el vuelo de una perdiz.
30. El conejo (o el roedor) le hace creer al zorro que tiene un cargo (fiesta, banquete).



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 161 ~

31. El conejo (o el roedor) prende fuego a la casa (choza, cerco de paja) donde se encuentra el zorro y 
este termina chamuscado.
32. El conejo (o el roedor) le arroja piedras (rocas) al zorro.
33. El zorro muere trágicamente (atragantado, despanzurrado, enterrado, aplastado, ahogado o 
calcinado).
34. El «cadáver» del conejo (o del roedor) echa ventosidades.

6. El corpus literario

Nuestro trabajo está conformado por una selección de quince cuentos que pertenecen 
a diferentes regiones del Perú y presentan la siguiente clasificación: los relatos I–XIII 
son cuentos folclóricos obtenidos de informantes o narradores orales que se encuentran 
incluidos en recopilaciones, mientras que las narraciones XIV–XV son recreaciones 
literarias de relatos folclóricos. Los cuentos, a la vez, siguen un ordenamiento de acuerdo 
con la región a la que pertenecen.

I.	 «El tío zorro y el conejo» (Cajamarca), contado por Jacinto Jave (Espino, 2014)
II.	� «El conejo y el tío zorro» (Lambayeque), narrado por Nemesia Iparraguirre 

Espino (1994)
III.	� «El conejo que robaba pepinos» (Lambayeque), contado por Pedro Manayay y 

José Chaucas (Espino, 2014)
IV.	� «El zorro y el conejito» (Áncash), recogido por Marcelo Azaña (Kapsoli, 1993)
V.	� «El zorro y el ratón» (Cerro de Pasco), narrado por Clotilde Alejandro (Salazar 

et al., 2020)
VI.	� «El zorro y el cuy» (Junín) (Jiménez Borja, 1940)
VII.	� «El zorro Pascual, el ratón Deguillito y los viejitos» (Cusco), narrado por 

Genoveva Núñez Herrera (Núñez Herrera, 2021)
VIII.	� «El zorro y el ratón» (Cusco), contado por Aparición Monje (Payne, 1984)
IX.	� «El ratón y el zorro» (Cusco), narrado por un monolingüe quechua (Bendezú, 

2003)
X.	� «Del zorro y del cuy» (Puno), narrado por Rufino Chuquimamani (Espino, 2014)
XI.	� «De las tres veces que el cuy engañó al zorro» (Puno) (García Miranda, 2006)
XII.	� «El conejo, el zorro y el hombre de brea» (Alto Marañón), narrado por Anmón 

Samaniego (Jordana, 1974)
XIII.	� «El zorro y el conejo» (Chachapoyas), relatado por Eusebio Huamán (Taylor, 

2003)
XIV.	 «El zorro y el ratoncito» (Áncash) (Yauri Montero, 1998)
XV.	� «El zorro y el conejo» (La Libertad), incluido en el capítulo XX de la novela El 

mundo es ancho y ajeno (Alegría, 2000)

En los cuentos seleccionados, el conejo desempeña la función del trickster12, al 
igual que los roedores que aparecen en su lugar. Los rivales del zorro reúnen características 
de los embaucadores propuestas por William Hynes (1993: 33-45), quien señala que los 
tricksters, entre otros rasgos, tienen una personalidad ambigua y anómala, son engañadores 

12 Una presentación de los roles y funciones del trickster, que reseña aproximaciones de diferentes 
estudiosos, se encuentra en Matthias Pache (2012).



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 162 ~

y tramposos, se transforman e invierten situaciones. Además, las víctimas del zorro 
emplean las artimañas o los recursos que utiliza el zorro cuando engaña (Uther, 2006: 
147-149). Al ser timado por el conejo, se demuestra que el raposo como embaucador es 
«el engañador que es siempre engañado» (Radin, 1956: IX).

6.1. Contenido de los cuentos
6.1.1. Cuento I: «El tío zorro y el conejo» (Espino, 2014)

El cuento comienza con la referencia al intruso causante de los destrozos en una 
chacra: «Había un conejo que se iba a comer tomates y la dueña de la chacra le puso 
una trampa» (Espino, 2014: 272). Al pasar un zorro y, luego de interrogarlo, el conejo 
le dice al «tío» que «[m]e han amarrado porque no me quiero casar con la hija de la 
dueña» (Espino, 2014: 272); con ello, despierta el interés del cánido en casarse con la 
hija; este cae en el engaño y ocupa su lugar. Golpeado por la dueña de la chacra con 
un fierro caliente, el crédulo animal gritaba: «¡Sí me caso con su hija!» (Espino, 2014: 
272). Buscando al lepórido para comérselo, el zorro lo encuentra al pie de una peña; 
sin embargo, muy ingeniosamente, el pequeño animal vuelve a burlarse de él: «–No me 
coma, tío zorro, venga manejemos esta peña que se cae» (Espino, 2014: 272). Al creer 
el raposo que se cernía un peligro, es nuevamente engañado con otra mentira del conejo, 
quien logra escapar y evita ser devorado por su perseguidor13.

Secuencia de motivos: 1 – 2 – 4 – 5 – 7 – 8 – 15

6.1.2. Cuento II: «El conejo y el tío zorro» (Espino, 1994)
Luego de encontrar destrozos en su huerta, un hortelano coloca un «muñeco de 

brea»14 (tipo ATU 175) para atrapar al causante. La trampa permite que el conejo, a pesar 
de sus intentos para despegarse del muñeco, quede prendido de él. Prosiguen escenas del 
cuento anterior: el descubrimiento del conejo, el engaño al «tío» zorro con la treta de la 
no aceptación del casamiento del lepórido con la hija del dueño, la insolente pretensión 
del cánido y el castigo del hortelano al zorro con un fierro caliente. El relato añade nuevos 
motivos; así, proponiéndose el raposo comer al conejo, este se esconde haciendo un hueco 
bajo la tierra y, cuando el perseguidor estaba cerca, echó una ventosidad que lo confundió: 
«“Desde qué año estará ese animal podrido aquí en este hueco” y siguió su camino» 
(Espino, 1994: 80).

La burla al zorro continúa con otros episodios que amplían la trama. Al sospechar 
el conejo que el cánido se le acercaba para devorarlo, le ofrece comer unas tunas y este 
acepta; sin embargo, muy hábilmente, le lanza tunas con espinas y la boca del zorro 
resulta herida. La siguiente escena corresponde al sostenimiento de una piedra –una peña 
en el cuento I–, que le permite al lepórido escaparse una vez más. Resuelto a comérselo 

13 Al igual que el zorro, otra víctima del engaño del conejo es el puma. En el cuento «El puma y el conejo 
sabido» (Jordana, 1974), a pesar de poseer mayor fuerza y tamaño, el puma es objeto de burla del hábil 
personaje a través de varios episodios que forman parte del ciclo del engaño al zorro.

14 El motivo de «el muñeco de brea» se halla ampliamente difundido en el cuento folclórico universal. 
En la literatura oral y en el cuento literario del Perú, existen numerosas versiones basadas en él, como «El 
conejito y el negrito de brea», que se incluye en Los cuentos contumacinos del Tío Lino de Fidel Zárate 
(1939). Johnny Payne (1984) registra dos narraciones con el título «El muñeco de brea» en su recopilación 
Cuentos cusqueños; en ambas, quien cae en la trampa es un ratón; en el primer relato, el motivo tiene un 
desarrollo argumental independiente, mientras que, en el segundo, se integra a otros motivos, también 
pertenecientes al ciclo cuentístico sobre las aventuras del zorro.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 163 ~

sin mayor dilación, el raposo lo encuentra a orillas de una laguna, donde se reflejaba la 
luna. Incitándolo a comer un queso –que era el reflejo de la luna– ubicado en medio de 
ella (tipo ATU 34), el diminuto animal lo convence de tomarse toda el agua, pero «[de] 
tanto tomar agua se reventó el zorro» (Espino, 1994: 81). El ingenio del conejo se destaca 
en el comentario final del cuento en la voz de la narradora: «Tremendo ha sido el conejo 
y no se sabe hasta cuándo» (1994: 82).

Secuencia de motivos: 1 – 2 – 3 – 4 – 5 – 7 – 8 – 16 – 34 – 10 – 15 – 11 – 33

6.1.3. Cuento III: «El conejo que robaba pepinos» (Espino, 2014)
El cuento presenta la osadía de un conejo al ingresar de noche a un huerto donde 

había pepinos. El dueño, cansado del daño que causaba el invasor, colocó «un hombre 
de cera» (que equivale al «muñeco de brea» del cuento II). El atrevimiento le resultó 
caro al intruso: «Al día siguiente, el dueño del huerto lo halló pegado y lo llevó a su 
casa amarrándolo con una soga» (Espino, 2014: 269). Continúan acciones del patrón del 
cuento: la aparición de un zorro, el convencimiento al cánido de casarse con la hija del 
dueño, el reemplazo del conejo por el raposo y el castigo a este con un fierro caliente, por 
lo que el zorro resulta burlado.

Luego, el cánido se encuentra con el conejo y le cuenta que se escapó al simular 
estar muerto: «me salvé porque sé pensar» (Espino, 2014: 270) (tiene elementos temáticos 
del tipo ATU 33), pero le exige resarcirse con él de alguna forma ante tal maltrato: «–
Por estos dolores que me has causado, ¿cuánto me vas a pagar? Si no me pagas, te voy 
a comer» (Espino, 2014: 270). Siguen nuevos motivos; así, apelando a su ingenio, el 
timador se libra de la amenaza del cánido: le ofrece comer un cerdo. Para tal fin, el 
conejo «encontró una piedra hermosa que se utiliza para moler en un batán y que tenía 
forma de un chancho» (2014: 271). Cuando el zorro quiso agarrar a su supuesta presa, 
«la piedra le cayó en el pecho y lo hizo polvo» (Espino, 2014: 271) (tiene elementos 
narrativos del tipo ATU 74C*: «El conejo lanza un coco»). El desenlace enfatiza la 
muerte trágica del personaje, como en el cuento II. Sin dejar de reír ante la desgracia el 
cánido, el embaucador comenta irónicamente: «Este zorro zonzo dijo que sabía pensar» 
(Espino, 2014: 271).

Secuencia de motivos: 1 – 2 – 3 – 4 – 5 – 7 – 8 – 6 – 32 – 33

6.1.4. Cuento IV: «El zorro y el conejito» (Kapsoli, 1993)
Las acciones siguen el esquema narrativo de los cuentos anteriores: la disminución 

de las verduras de un huerto, la colocación de una trampa, la caída del conejo en ella, el 
engaño al zorro relacionado con la no aceptación del conejo de casarse con la hija de la 
dueña del huerto, el reemplazo del lepórido por el cánido y la amenaza de la dueña al 
zorro de castigarlo con un fierro caliente. En el cuento, el raposo se disculpa y la dueña lo 
deja ir, por lo que el animal se libra del castigo, nuevo motivo que se añade a las acciones. 
Colérico por haber sido objeto de una mentira, el zorro encuentra al embaucador debajo 
de una zarza y jura comérselo, al igual que en las otras narraciones. No obstante, este le 
ofrece unas moras –en el cuento II, son tunas–, que el zorro comía con agrado; entonces, 
sin reparar en una nueva treta del conejo, este le pidió abrir más la boca y «en vez de mora 
echó una piedra, con la que el zorro se atoró y murió» (1993: 115) (tipo ATU 74C*). En 
este cuento, la muerte del animal se produce por atragantamiento, mientras que, en las 
narraciones anteriores, se produce por haber tomado demasiada agua (II) o porque una 
roca lo «pulveriza» (III).

Secuencia de motivos: 1 – 2 – 4 – 5 – 7 – 9 –10 – 33



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 164 ~

6.1.5. Cuento V: «El zorro y el ratón» (Salazar Espinoza et al., 2020)
En el cuento, el ratón, otro personaje fabulesco de la literatura andina, cumple el 

rol del conejo. El relato sigue episodios conocidos: la incursión de un ratón en el huerto de 
un campesino, la alimentación del roedor con las plantas del huerto, su captura mediante 
una trampa, el colgamiento del intruso en un árbol para ser devorado por un gato, la 
aparición del zorro, el convencimiento al cánido para casarse con la hija del campesino y 
el reemplazo del ratón por el raposo. Destaca la estrategia con la que el roedor lo engaña 
para aceptar casarse con la hija del campesino, pedido que el ratón ha rechazado: «Cómo 
me voy a casar si soy tan chiquito y ella es muy grande para mí» (Salazar Espinoza et al., 
2020: 41). Además, el cánido tiene la oportunidad de poder saciar su hambre con copiosa 
comida: «El campesino ha prometido que a su futuro yerno le dará como dote una granja 
de más de mil llamas y carneros. (…) Vas a tener abundante carne para tu alimentación» 
(Salazar Espinoza et al., 2020: 41).

Descubierto el zorro amarrado en lugar del ratón, el campesino lo amenaza con 
pelarlo con agua hirviente para vender su piel; sin embargo, el cánido le ruega que se 
apiade de él. El hombre, a cambio de ello, le solicita dos carneros de una comunidad 
cercana y cumple con el pedido. De este modo, el raposo se libra del castigo, como 
sucede en el cuento IV. A pesar de estar muy enojado y de encontrarlo al ratón cerca 
de un río, el animal es nuevamente timado, ya que el roedor le hace creer que «hay un 
incendio en tu cueva y tus hijos se queman» (Salazar Espinoza et al., 2020: 42), nuevo 
motivo que se suma a la secuencia de acciones. Dicha situación –que no es cierta– lo 
obliga a tomar mayor cantidad de agua, pero hasta el extremo de morir, como sucede 
en el cuento II.

Secuencia de motivos: 1 – 4 – 5 – 7 – 9 – 14 – 33

6.1.6. Cuento VI: «El zorro y el cuy» (Jiménez Borja, 1940)
El cuento destaca por presentar varias secuencias narrativas que conforman el 

ciclo del engaño al zorro en la tradición oral andina. Además del ratón, otro personaje 
que reemplaza al conejo es el cuy, como ocurre en este relato. El daño causado por el cuy 
al alfalfar de un campesino llamado Mariano Huallpa, la colocación de una trampa y la 
caída del roedor en ella son las acciones que inician el cuento. Con la idea de preparar 
shacta (plato típico con papas amarillas), el campesino deja amarrado al intruso a una 
estaca. Tratándose de «compadres», y con la intención de engañarlo, el roedor le comenta 
a un zorro que el dueño quiere que se case con una de sus tres hijas y que «me tiene 
amarrado hasta que aprenda a comer gallina» (Jiménez Borja, 1940: 17).

Continúan motivos conocidos y se añaden otros. Así, el cánido ocupa el lugar del 
ratón y es castigado con un zurriago por el campesino (en los cuentos I, II y III, el castigo 
se realiza con un fierro caliente). Para no seguir siendo maltratado, le cuenta la verdad al 
campesino «y al saberlo le bailaba la barriga de risa a Don Mano [Mariano]» (Jiménez 
Borja, 1940: 18). Prosigue la escena de la simulación del sostenimiento de una piedra 
por el cuy debido a que el mundo se acabaría, con lo que engaña otra vez al raposo. Este 
encuentra en una pampa a su embaucador, quien se puso a escarbar un hoyo, ya que caería 
una lluvia de fuego; asustado el zorro, le pide ser el primero en introducirse en él; el cuy, 
mientras lo sepultaba poco a poco, le repetía irónicamente: «mira cómo me sacrificio, 
mira cómo me sacrifico» (Jiménez Borja, 1940: 18). De este modo, el zorro vuelve a ser 
objeto de engaño y el roedor consigue escapar con vida.

Secuencia de motivos: 1 – 2 – 4 – 5 – 6 – 7 – 8 – 15 – 18 – 16 – 17 – 19 – 20



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 165 ~

6.1.7. Cuento VII: «El zorro Pascual, el ratón Deguillito y los viejitos»  
(Núñez Herrera, 2021)

En este cuento, se perciben varias marcas de la oralidad que son propias del discurso 
de la narradora y se desarrollan nuevos motivos. Una pareja de ancianos solía preparar 
mazamorra de maíz y guardaba para el día siguiente lo que quedaba por consumir. Sin 
embargo, la mazamorra desaparecía y no se sabía quién era el causante de ello. En el 
hilo de la narración, aparecen en escena el zorro Pascual y el ratón Deguillito (Dieguillo) 
mientras realizan una apuesta, según la cual el primero devoraría al segundo si este no 
consiguiera que ambos comiesen la mazamorra. Ingresando sigilosamente a la choza de 
los viejos, el cánido encuentra el manjar y, hambriento, mete la cabeza en la olla: «El 
pequeño Ratoncito se matava de Risa al ver al zorro con la olla en la cabesa» (Núñez 
Herrera, 2021: 164)15, por lo que, al no poder retirarla, le solicita ayuda al roedor, pero 
este aprovecha para reírse aún más de la dificultad en que se encontraba el raposo.

Lleno de cólera, el zorro amenaza al ratón con devorarlo, pero la reiterada burla 
del roedor se mantiene. La explicación de la burla adquiere un tono reflexivo, pues el 
roedor le enrostra al cánido las faltas y perjuicios que causa a los campesinos: «Sufre 
zorro pascua por ser malo tu le has comido la gallinas ovejas de los viejitos a paga tu 
delito. Si quieres que yo te saque tu cabeza de la olla di que hey ganado mi mi castigo 
por aber robado lo ajeno pide perdon a los viejitos asi te llamaré amigo» (Núñez Herrera, 
2021: 165)16. Sobresale el sentido crítico de la llamada de atención del ratón al raposo, 
donde se conjugan la risa y el humor con el cuestionamiento de la conducta del segundo 
por ocasionar perjuicios a los campesinos.

Para poder sacar la cabeza de la olla, el ratón le pide que la golpee con una piedra 
para que se rompa, pero se trataba de la cabeza del anciano. Al despertarse con el golpe, 
este le increpa a su mujer al creer que un hombre había venido a acompañarla y golpea 
duramente al supuesto rival; sin embargo, se descubre que es el cánido. Entonces, llegan 
a la conclusión «con sorpresa que era el sorro pascual con la cara de mazamorra el era 
que se comia nuestra mazamorra» (Núñez Herrera, 2021: 165). La muerte del raposo 
devuelve la armonía al hogar de los ancianos, mientras que el embaucador continúa feliz.

Secuencia de motivos: 21 – 22 – 23 – 24 – 33

6.1.8. Cuento VIII: «El zorro y el ratón» (Payne, 1984)
La organización del cuento reúne un importante número de motivos del ciclo 

del engaño: el ingreso de un intruso en una huerta, el descubrimiento del ratón por uno 
de los hijos del dueño de la huerta, el colgamiento del roedor para ser castigado por el 
hortelano, el engaño del ratón al zorro al rechazar el casamiento con la hija del agricultor, 
el reemplazo del ratón por el cánido y el castigo a este por el agricultor a golpes. Continúa 
otra secuencia conocida: la excavación de un hueco en la tierra por el ratón, la supuesta 
caída de lluvia de fuego, el ingreso del roedor al hoyo para «protegerse», la excavación de 
otro hueco por el raposo y su ingreso a él para «salvarse». El cánido siente espinas que, 
supuestamente, serían señales del fuego, pero es burlado nuevamente, ya que, luego de 
salir del hoyo, descubre que no había tal lluvia y que «estaba tapado con espinas nomás» 

15 Las citas conservan la ortografía original de la transcripción de la narración.
16 Además de la ortografía, las citas mantienen las discordancias, las formas verbales, la construcción 

gramatical y las repeticiones del texto. Dichos rasgos reproducen la oralidad del discurso de la narradora 
que cuenta la historia.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 166 ~

(Payne, 1984: 83). Luego, prosigue el engaño al animal en la escena del sostenimiento de 
una roca (una peña en el cuento I y una piedra en los cuentos II y VI).

La siguiente secuencia se conforma de motivos del cuento VII: el zorro, incitado 
por el roedor, come una mazamorra de molle preparada por una pareja de viejitos, pero 
su cabeza se queda dentro de la olla. Al estrellar su cabeza contra la del anciano, este se 
despierta y golpea a su esposa al pensar que había ingresado un ladrón, pero se da cuenta 
de que el intruso es el raposo, quien escapa del lugar. Prometiéndose no volver a ser 
engañado y devorarlo, el cánido encuentra una vez más al roedor; no obstante, es timado 
nuevamente, ya que este le hace creer que irán a una fiesta a la que concurrirán como 
músicos17; esta escena es un nuevo motivo que se añade a la trama. Sin embargo, camino 
a la fiesta, ambos debían cruzar un río, pero la corriente se llevó al zorro. De este hecho, se 
puede inferir que el cánido muere ahogado, hecho funesto que se suma a las otras formas 
trágicas con que acaba su vida.

Secuencia de motivos: 1 – 5 – 7 – 8 – 16 – 17 – 19 – 15 – 21 – 22 – 23 – 30 – 33

6.1.9. Cuento IX: «El ratón y el zorro» (Bendezú, 2003)18

Dado que su registro se remonta a los primeros años del siglo XX, el relato es de 
mucho valor para el estudio del cuento folclórico y literario, pues ofrece una temprana 
información sobre los motivos que conforman las narraciones que tratan sobre el engaño 
al zorro. Los personajes del cuento son un rey, un hortelano, el ratón «Diego» y el «tío» 
zorro. La secuencia inicial sigue el patrón del cuento: la desaparición de las flores del 
jardín del rey, el descubrimiento de un ratón como el causante, la captura del roedor 
mediante «un muñeco de brea» como trampa (tipo ATU 175), el colgamiento del ratón 
de una viga, el reemplazo del roedor por un zorro, a quien el ratón le cuenta que estaba 
colgado por no aceptar casarse con la hija del rey, el descubrimiento del cánido en lugar 
del ratón y su castigo azotado por el rey.

Decidido el raposo a comerse al roedor y al hallarlo en una pampa, el ratón, muy 
astuto, le pide que desista, pues promete llevarlo «a un gran banquete». Sin embargo, «los 
perros salieron y desgarraron las carnes del tío» (Bendezú, 2003: 283). El engaño al zorro 
continúa con otros episodios: el sostenimiento de una pared por el ratón, el inminente 
desplome de la pared, la huida del roedor, el excavamiento de un hoyo por el ratón, la 
lluvia de fuego, la introducción del zorro en un hueco más grande que es cubierto con 
espinas por el ratón y las hincadas de las espinas al cánido que le hacían pensar que eran 
causadas por tal lluvia.

Hambriento al extremo, el zorro se encuentra con el timador, mas este le pide 
perdón y ofrece llevarlo a una casa cercana de unos viejos donde abunda la comida. 

17 La invitación a la fiesta tiene ecos de los cuentos folclóricos en los que el zorro actúa como músico. 
Las habilidades artísticas del personaje se mencionan en las narraciones míticas y en el cuento tradicional. 
En un ya aludido episodio de Dioses y hombres de Huarochirí (2007), se presenta al zorro acompañado, 
además de la tinya, de una antara, instrumentos típicos de la música prehispánica, lo que revela su afición 
por el arte musical. En el ciclo de «el viaje al cielo», el cánido quiere divertirse y va con su guitarra en la 
espalda. En «El zorro y el león», incluido en Los cuentos contumacinos del Tío Lino de Fidel Zárate (1939: 
62), luego de vencer a su rival, el zorro «del cuero del león, hace una flauta, y de la caña de sus huesos, una 
flauta», con las que canta una canción para celebrar su triunfo.

18 Tomamos las citas de la traducción del cuento realizada por Edmundo Bendezú y que se publica en 
su libro Literatura quechua (2003). Como ya se ha indicado, el cuento también se encuentra traducido al 
castellano en la compilación El cóndor y el zorro de Max Uhle (2003). Debido a las diferencias existentes 
entre las traducciones –en particular de estilo–, optamos por la de Bendezú.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 167 ~

Prosiguen episodios de los cuentos VII y VIII: el cánido come la mazamorra de los 
dueños, el ratón le hace pasar a la cocina, le muestra la olla con mazamorra, el raposo 
no puede retirar su cabeza del utensilio, el cánido golpea la olla con una piedra grande, 
que, en realidad, era «la cabeza blanca del viejo, sus pelos eran blancos como la 
fibra de una cabuya» (Bendezú, 2003: 285); luego, se produce el estrellamiento de la 
olla contra la cabeza del viejo, la que se rompe en varias partes, el anciano termina 
ensangrentado y sin poder ver. Entonces, el zorro aprovecha el momento para robarse 
una oveja y saciar su hambre.

Secuencia de motivos: 1 – 3 – 5 – 8 – 30 – 15 – 16 – 17 – 19 – 20 – 21 – 22 – 23

6.1.10. Cuento X: «Del zorro y del cuy» (Espino, 2014)
Al igual que los cuentos VI, VIII y IX, la narración registra diversos momentos de 

las aventuras del zorro como personaje burlado en la literatura oral andina. El destrozo de 
unos sembríos, la colocación de una trampa para capturar al infractor, el descubrimiento 
del intruso, que era «un cuy grande y gordo», y que es amarrado a una estaca por el 
dueño, son los episodios del inicio del cuento. De pronto, un zorro se percata de la suerte 
del roedor y este, con el fin de acrecentar más su curiosidad, le comenta que «enamoraba 
a la hija más gorda del dueño» y que el padre quería que se casara con ella, pero ya no 
le gusta; añade que «[t]ambién quiere que aprenda a comer carne de gallina que a mí 
me da asco» (Espino, 2014: 274). Con el trato de «compadres», el ingenuo personaje 
acepta reemplazar al cuy, pero, al ser descubierto por el dueño, es castigado a latigazos; 
prosigue la escena del sostenimiento de «una enorme roca» que «puede aplastarnos a 
todos» (Espino, 2014: 274). Con el pretexto de buscar una piedra para apuntalar la roca, 
el cuy escapa y el raposo es engañado otra vez.

Jurando no ser engañado nuevamente, el zorro encuentra al cuy en un corral 
abandonado; al no poder escapar, el pequeño roedor empezó a escarbar el suelo, porque 
«ya viene el Juicio Final, va a caer lluvia de fuego» (Espino, 2014: 275). Ante el temor 
de ser calcinado, el cánido prefiere ser enterrado en el hueco cavado por el roedor y 
protegerse allí. Con mucho ingenio, «[e]l cuy no solamente le echó tierra, sino, cada tanto, 
ortigas y espinas» (Espino, 2014: 276) para hacerle creer que las hincadas que sentía eran 
«las brasas de la lluvia de fuego». En las escenas finales, el cuy apeló al engaño una vez 
más: «Yo te estaba llevando un queso grande, pero se me ha caído en este pozo» (Espino, 
2014: 276) (una laguna en el cuento II). Se trataba del reflejo de la luna y, mientras el 
zorro intentaba «sostener» el queso, cayó al pozo y murió (tipo ATU 34).

Secuencia de motivos: 1 – 2 – 4 – 5 – 6 – 8 – 15 – 17 – 16 – 19 – 20 – 10 – 11 – 33

6.1.11. Cuento XI: «De las tres veces que el cuy engañó al zorro» (García Miranda, 2006)
La apertura del cuento sigue el patrón básico de las narraciones: las quejas de un 

campesino por el destrozo de su sembrío, la colocación de una trampa, el descubrimiento 
de un cuy como el causante y el engaño del roedor a un zorro hambriento haciéndole 
creer que se negaba a comer la carne ofrecida por el dueño de la chacra. Entonces, el cuy 
le insinúa: «Si de carne se trata tú nomás eres el indicado» (García Miranda, 2006: 261). 
En las siguientes escenas, se produce el reemplazo de la astuta criatura por el zorro y el 
castigo del raposo con un látigo por el dueño de la chacra.

Continúa la secuencia de la simulación del sostenimiento de una peña por el roedor, 
quien arguye que «el mundo se va a acabar» y agrega que «como yo no tengo mucha 
fuerza voy a buscar un palo grande para que nos sirva de soporte» (García Miranda, 
2006: 261). Con esa treta, el cuy logra escapar del zorro. Víctima de otra mentira, el 



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 168 ~

perseguidor, «herido en su orgullo», divisa al embaucador y se promete devorarlo. Con 
el engaño de que «un gran fuego arrasará todo el mundo» y de que es necesario cavar un 
hueco en la tierra para salvarse, el cuy convence al zorro, «el compadre tiwula», de que 
es mejor que él se esconda allí, porque «es más difícil que se pueda enterrar solo» (García 
Miranda, 2006: 262). Luego de ser cubierto con tierra por el roedor, el cánido terminaría 
su vida enterrado y el cuy seguiría viviendo «tranquilo sin tener más enemigos». En este 
cuento, el episodio del cánido cubierto con tierra se integra a la trama.

Secuencia de motivos: 1 – 2 – 4 – 6 – 8 – 15 – 17 – 16 – 19 – 20 – 33

6.1.12. Cuento XII: «El conejo, el zorro y el hombre de brea» (Jordana, 1974)
Además de conservar motivos ya mencionados, «el hombre de brea» (tipo ATU 

175) es un elemento narrativo de especial interés en la trama, ya que el cuento se focaliza, 
por un lado, en su fabricación mediante la preparación de las sustancias empleadas –
plantas y resinas– y, por otro, en los sucesivos intentos del conejo de querer librarse de 
él. Los destrozos causados en unos sembríos de hortalizas, maíz, yuca y árboles frutales, 
la fabricación de «un hombrecillo de brea» como trampa por el dueño, su colocación a la 
entrada de la chacra, la caída del lepórido en la trampa, sus intentos por quedar libre y el 
descubrimiento del intruso son los episodios iniciales.

El cuento continúa con las escenas del engaño al zorro: la amenaza al conejo de 
ser castigado con un fierro caliente, la curiosidad de un zorro por lo sucedido con él, el 
engaño del lepórido al cánido con la treta del casamiento de la hija más linda del dueño 
de la chacra, en particular, porque «van a matar diez gallinas gordas para la fiesta, y mi 
problema es que yo no sé comer gallinas» (Jordana, 1974: 210). Convencido, el animal 
ocupa el lugar del conejo, quien, irónicamente, le desea buena suerte: «–Compadrito, 
que te vaya bien en la boda y que las gallinas no sean muy viejas» (Jordana, 1974: 210). 
El agricultor castiga al raposo, para lo cual le introduce un fierro caliente por el ano. 
Entonces, el burlado va en busca del conejo por haberlo engañado una vez más.

Secuencia de motivos: 1 – 2 – 3 – 4 – 5 – 6 – 7 – 8

6.1.13. Cuento XIII: «El zorro y el conejo» (Taylor, 2003)
La trama del cuento desarrolla escenas anteriores: el ingreso de un conejo a 

la hacienda de un patrón, los destrozos causados por el intruso, la fabricación de un 
«hombre de goma» (tipo ATU 34) para atrapar al lepórido y la aparición circunstancial 
de un zorro cuando este está próximo a ser castigado con un fierro caliente por el dueño. 
Luego, sigue el engaño del conejo al zorro con el falso casamiento de la hija del patrón, 
pedido que el pequeño animal ha rechazado, el reemplazo del intruso por el cánido y 
el descubrimiento de este por el dueño, quien «castigó al zorro golpeándole el trasero» 
(Taylor, 2003: 36).

Prosiguen nuevos motivos que se suman a la trama: el raposo, decidido esta vez 
a comerse al timador, lo halla en el campo mientras cuidaba que el ganado no comiera 
una planta semejante a una palmera a pedido del dueño. El conejo lo convence de no ser 
devorado y de que lo ayude, más bien, a cuidar la planta; el lepórido promete volver, 
pero «ya no volvió» (Taylor, 2003: 36). Continúa el engaño al zorro con la escena del 
sostenimiento de una peña, donde se produce la huida del conejo luego de pedirle al 
animal apoyo para sostener la mole.

En la última escena, se desarrollan otros motivos: el cánido «encontró al conejo que 
estaba durmiendo en medio del pasto» (Taylor, 2003: 37) con vivas ganas de devorarlo, 
pero lo persuade de que no lo haga para permitirle traer paja y poder construir un cerco 



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 169 ~

en la pampa con el engaño de que los dos irán a una fiesta y se divertirán. El raposo, 
emocionado por divertirse, cayó en la treta y «se puso a bailar con gran alegría» (Taylor, 
2003: 38); el embaucador aprovechó para encender la paja y el fuego que se extendió «[q]
uemó por completo al zorro» (Taylor, 2003: 38). Al librarse para siempre de su amenaza, 
«desde esa época, el conejo llega por todas partes» (Taylor, 2003: 38). Además de incluir 
nuevos motivos, el cuento refiere un material diferente del que está hecha la trampa 
respecto de «el muñeco de brea» (cuentos II y IX) y de «el hombre de cera» (cuento III). 
Por otro lado, en el desenlace, el zorro muere calcinado, a diferencia de otras narraciones 
en las que termina aplastado, pulverizado, reventado, enterrado o ahogado.

Secuencia de motivos: 1 – 3 – 4 – 5 – 7 – 8 – 13 – 15 – 25 – 30 – 31 – 33

6.1.14. Cuento XIV: «El zorro y el ratoncito» (Yauri Montero, 1998)
El cuento es breve y narra la persecución de un gato a un ratoncito. La secuencia 

narrativa mantiene algunos de los motivos señalados. Mientras el roedor cava un hoyo 
para esconderse, aparece un zorro y lo amenaza con devorarlo; el ratoncito apela al 
ingenio para poder librarse de las ansias del animal y empieza a gritar «–¡Ya viene! 
¡Ya viene!» (Yauri Montero, 1998: 3) para distraerlo de su propósito. La treta tiene 
por objetivo hacerle creer al cánido que se acerca el fin del mundo y que todos deben 
salvarse, por lo que el zorro «de inmediato se puso a escarbar para ocultarse» (Yauri 
Montero, 1998: 4).

La habilidad del roedor se vuelve a manifestar cuando anuncia que caerá lluvia de 
fuego, por lo que el raposo no demora en esconderse. De manera ingeniosa, el ratoncito 
tapa el ingreso del hoyo con espinas, ya que quedaba al descubierto; al querer salir de él, 
el cánido siente la hincada de las espinas y cree que ello se debía a la lluvia de fuego. No 
obstante, al saltar fuera del hoyo, se da cuenta de que «había sido burlado una vez más por 
el débil pero inteligente ratoncito» (Yauri Montero, 1998: 4).

Secuencia de motivos: 16 – 18 – 19 – 17

6.1.15. Cuento XV: «El zorro y el conejo» (Alegría, 2000)
El cuento de Ciro Alegría reúne el mayor número de motivos relacionados con las 

aventuras del zorro como «burlador burlado» e incluye nuevas escenas que se suman a las 
ya identificadas. Siguiendo la secuencia inicial de los relatos, un conejo causaba estragos 
en la huerta de una vieja, quien, con el fin de capturarlo, coloca una trampa y el lepórido 
es atrapado. A continuación, se produce el engaño al zorro al incitarlo el conejo a casarse 
con la hija de la dueña, para lo cual arguye que ella es buenamoza, además de que la vieja 
tiene abundantes gallinas; como resultado, el cánido reemplaza al conejo en la trampa. 
Entonces, con un fierro caliente, la vieja «comenzó a chamuscarlo… Y le quemaba el 
hocico, el lomo, la cola, las patas, la panza» (Alegría, 2000: 584)19.

Prosigue un motivo conocido: al encontrar al conejo mientras tomaba agua a orillas 
de un pozo, el zorro decide devorarlo, pero, de manera astuta, el conejo le pide ayuda para 
sacar un queso que estaba al fondo del pozo –el reflejo de la luna–, de tal modo que, luego 
de tomar harta agua, el cánido no pudo caminar y el embaucador volvió a escapar (tipo 
ATU 34). En el siguiente episodio, además del conejo, intervienen el cóndor, el zorzal y la 

19 Las citas corresponden a la edición de la novela de Ciro Alegría publicada por Ediciones de la Torre 
de Madrid el año 2000 con un estudio introductorio de Carlos Villanes Cairo. El cuento fue publicado en 
forma independiente por la Editorial Norma el año 2008.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 170 ~

perdiz, quienes también se burlan del raposo. En esta secuencia narrativa, se desarrollan 
nuevos motivos. Al ver el vuelo del cóndor20, el cánido quiere aprender a volar; gracias 
a la inteligente colaboración entre el conejo y su «compadre» cóndor, la majestuosa ave 
dispone los preparativos: «“Traigan dos lapas”. Llevaron dos lapas o sean dos grandes 
calabazas partidas y el cóndor y el conejo las cosieron en los lomos del zorro» (Alegría, 
2000: 585). Llevado en la espalda del ave, el zorro sigue sus indicaciones y se lanza 
desde los aires, pero cae velozmente sin poder volar por el peso y se estrella contra un 
árbol (tiene elementos narrativos del tipo ATU 225). El cánido también quiere aprender a 
silbar21. En esta escena, interviene el zorzal, quien le instruye previamente: «Tienes que ir 
donde el zapatero para que te cosa la boca y te deje solo un agujerito. Llévale algo en pago 
del trabajo. Después te enseñaré» (Alegría, 2000: 585). Luego de ofrecerle crías de una 
perdiz como pago, el raposo recibe lecciones del zorzal y aprende a silbar; no obstante, 
se olvida de que debía devorar al conejo, hasta que la perdiz, en venganza por haberse 
llevado a sus crías, vuela rozando sus orejas y el cánido abre su boca, como consecuencia 
de lo cual se descose la costura.

Luego, se desarrolla el engaño al zorro en la escena de la simulación del 
sostenimiento de una peña, que le permite al conejo escapar nuevamente de la amenaza 
del perseguidor. Jurando nunca más ser timado por el conejo, el animal va a buscarlo a 
su propia casa, que «[e]ra una choza de achupallas» (Alegría, 2000: 586), donde estaba 
moliendo ají que serviría para agasajar a una banda de pallas, danzantes y músicos. Con 
astucia, el conejo le formula un pedido: «Si tú me matas, se pondrán tristes y ya no querrán 
bailar ni cantar. Ayúdame más bien a moler el ají» (Alegría, 2000: 586). Entonces, el 
lepórido prende fuego a la choza y el zorro cree que los ruidos del incendio son producidos 
por las pallas, los danzantes y los cohetes. Al lanzarle ají a los ojos del cánido, este 
queda enceguecido y permanece «muchos días con el cuerpo y los ojos ardientes por las 
quemaduras y el ají» (Alegría, 2000: 587) (el episodio tiene elementos temáticos del tipo 
ATU 73: «Cegando al guardián»). Así, el conejo volvió a librarse de él.

Finalmente, al hallar el zorro al conejo tendido, y sospechando que dormía, se 
produce una escena humorística: «En eso, el conejo soltó un cuezco. El zorro olió y 

20 El zorro y el cóndor son personajes del ciclo de «el viaje al cielo» donde se desarrollan las aventuras 
del cánido que concluyen con su muerte al estrellarse contra la tierra, y de conocidos cuentos donde ambos 
realizan apuestas con el triunfo del ave y la muerte del zorro debido al frío. En el episodio del cuento de 
Alegría, el atrevimiento del zorro de imitar el vuelo del cóndor experimenta también un resultado contrario 
que se suma a los reveses que tiene cada vez que se enfrenta a él.

21 La envidia del zorro se observa cuando quiere silbar como el zorzal. En la tradición oral andina, el 
motivo se desarrolla con la presencia de diferentes elementos narrativos. En el cuento «El zorro, el waychau 
y la perdiz» recogido por Mario Florián (1988: 55), la envidia impulsa al cánido a querer silbar, por lo que 
el waychau (huaychao) «le cosió la boca a su compadre (…) dejando en ella una pequeña abertura para que 
pueda silbar». Sin embargo, el raposo se aprovechaba del arte del ave y las muchachas, al escucharlo cantar, 
se enamoraban de él. Por pedido del waychau, una perdiz alzó vuelo y lanzó un grito que asustó al zorro, 
quien «abrió maquinalmente la boca y rompió todos los hilos», entonces «ya no pudo silbar» (Florián, 
1988: 56). En «El zorro y el huaychao» de Arturo Jiménez Borja (1937: 21), el personaje, luego de escuchar 
el canto del ave, le solicita que le preste su pico, para lo cual le recomendó que «se cosiera el hocico a fin 
de que la flauta se adaptara mejor», pero, de tanto tocar sin descansar, se le descosió el hocico; por ello, «se 
quedaron los zorros con la boca enorme en castigo de su abuso de confianza» (Jiménez Borja, 1937: 22). En 
«El zorro silbador», recopilado por Enrique Foley Gambetta (1954: 1929), luego de las lecciones, el cánido 
aprende a silbar, pero, debido a que elevaba el tono «para hacerse escuchar por todos los animales de la 
campiña (…) se le reventaron las costuras» y las heridas le causaron la muerte.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 171 ~

muy decepcionado, dijo: “¡Huele mal! ¡Cuántos días hará que ha muerto!” Y se marchó» 
(Alegría, 2000: 587). De este modo, el conejo vuelve a engañar a su perseguidor como 
sucede a lo largo del cuento; sin alcanzar su objetivo, la persecución realizada por el 
cánido no deja de ser infructuosa: «El zorro lo distinguía por allí comiendo su yerba. 
Entonces se decía: “Es otro”. Y seguía su camino…» (Alegría, 2000: 587).

Al recrear secuencias narrativas del ciclo de zorro, el cuento de Alegría denota 
una «estirpe folklórica» (Larrú, 2009)22. Además de conservar conocidas escenas de 
las aventuras del cánido, la narración incluye la imitación del raposo de determinadas 
facultades o cualidades de aves del universo andino, que conforma otra línea temática 
del cuento oral. La intervención de la perdiz alude a la distracción del raposo en una 
escena de Dioses y hombres de Huarochirí, referida anteriormente, y en otras narraciones 
folclóricas. De este modo, el cuento articula motivos de varias tradiciones narrativas de la 
literatura andina que tienen como protagonista al zorro23.

Secuencia de motivos: 1 – 2 – 4 – 5 – 6 – 7 – 8 – 11 – 12 – 26 – 27 – 28 – 29 – 15 
– 30 – 31 – 10 – 34

6.2. Resumen de los motivos desarrollados en los cuentos
El Cuadro 2 resume los motivos del engaño que organizan el contenido de los 

cuentos seleccionados.

6.3. Estudio comparativo de los cuentos
En el corpus estudiado, se aprecia la centralidad del zorro como «burlador 

burlado», en la tradición oral andina y en la literatura escrita, lo que se narra a partir 
de conocidos motivos (Navarro del Águila, 1946; Morote Best, 1988; Espino, 2014), 
varios de los cuales forman parte de tipos cuentísticos de la literatura universal (Uther, 
2011). De acuerdo con los cuentos seleccionados, los principales motivos del engaño al 
cánido se documentan en narraciones obtenidas de informantes, versiones y recreaciones 
literarias de las primeras décadas del siglo XX (IX, X, XV). El corpus demuestra su 
amplia difusión en diferentes regiones del Perú, tanto del área andina: sierra norteña 
(I, II), sierra central (V, VI), sierra sureña (VIII, X), como del nororiente (XII, XIII). 
En los cuentos, narrados desde la perspectiva del humor, el estatuto dominante del 
burlador le corresponde al conejo (I, II, III, IV, XII, XIIII y XV); en su lugar, también 
aparecen roedores, como el ratón (V, VIII, IX y XIV) y el cuy (VI, X y XI), quienes 
cumplen con dicha función. Además, participan de la burla al zorro aves del mundo 
andino, como el cóndor, el zorzal y la perdiz (XV), por lo que no hay personaje que 
no lo engañe (Morote Best, 1988). Los protagonistas de estas historias pertenecen 
al universo fabulesco de la literatura andina y a una rica tradición narrativa que se 
proyecta en el cuento escrito.

22 Manuel Larrú (2009: 61) destaca la constante interinfluencia existente entre la literatura oral y la 
literatura escrita: «Así como Ciro Alegría usa la oralidad para escribir cuentos de estirpe “folklórica”, 
también en la narrativa oral hay relatos cuyo origen se puede rastrear en la escritura, en los libros, y que al 
paso del tiempo se han incorporado a la tradición de las comunidades».

23 Debido a la licencia y al arte creativo de los autores, la literatura escrita ofrece interesantes 
reelaboraciones de las aventuras del zorro. Un ejemplo es Fantásticas aventuras de Atoj y el Diguillo 
de Manuel Robles Alarcón (1974), que desarrolla de manera argumental la mayoría de los motivos que 
forman parte del ciclo del engaño al zorro, de «el viaje al cielo» y del enfrentamiento con otros personajes 
fabulescos del universo andino.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 172 ~

En los cuentos, el zorro es crédulo e inocente, ha perdido toda su habilidad y astucia, 
y sus promesas de devorar a sus víctimas no llegan a prosperar debido al reiterado engaño 
del que es objeto (Navarro del Águila, 1946; Morote Best, 1988; Espino, 2014), por lo que 
es un «engañador engañado» (Radin, 1956). Frente al asedio del raposo, el conejo recurre 
a trucos y mentiras para huir y evitar ser devorado por él. Estas habilidades configuran al 
diminuto personaje como trickster (Rodríguez García, 2023; Hynes, 1993) y demuestran 

Cuadro 2. Motivos desarrollados en los cuentos estudiados.

Motivos
Cuentos

I II III IV V VI VII VIII IX X XI XII XIII XIV XV
1 X X X X X X - X X X X X X - X
2 X X X X - X - - - X X X - - X
3 - X X - - - - - X - - X X - -
4 X X X X X X - - - X X X X - X
5 X X X X X X - X X X - X X - X
6 - - X - - X - - - X X X - - X
7 X X X X X X - X - - - X X - X
8 X X X - - X - X X X X X X - X
9 - - - X X - - - - - - - - - -
10 - X - X - - - - - X - - - - X
11 - X - - - - - - - X - - - - X
12 - - - - - - - - - - - - - - X
13 - - - - - - - - - - - - X - -
14 - - - - - - - - - - - - - - -
15 X X - - - - - X X X X - X - X
16 - X - - - X - X X X X - - X -
17 - - - - - X - X X X X - - X -
18 - - - - - X - - - - - - - X -
19 - - - - - X - X X X X - - X -
20 - - - - - X - - X X X - - - -
21 - - - - - - X X X - - - - - -
22 - - - - - - X X X - - - - - -
23 - - - - - - X X X - - - - - -
24 - - - - - - X - - - - - - - -
25 - - - - - - - - - - - - X - -
26 - - - - - - - - - - - - - - X
27 - - - - - - - - - - - - - - X
28 - - - - - - - - - - - - - - X
29 - - - - - - - - - - - - - - X
30 - - - - - - - X X - - - X - X
31 - - - - - - - - - - - - X - X
32 - - X - - - - - - - - - - - -
33 - X X X X - X X - X X - X - -
34 - X - - - - - - - - - - - - X



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 173 ~

el ingenio de los seres débiles (Morgante, 2001). La familiaridad del vínculo entre los 
personajes revela una estrecha cercanía (Navarro del Águila, 1946), lo que se observa 
en la expresión «tío zorro» (I, II) y en el tratamiento bajo la forma de «compadres» y 
«compadrito» (X, XII). En las narraciones, el poder persuasivo de las palabras del conejo 
(o de los roedores) alcanza su objetivo, ya que, con una sola insinuación (XII), o mediante 
sutiles estrategias de convencimiento que apelan a la mentira referida al matrimonio con 
una muchacha casamentera o a la abundancia de comida para su alimentación (I, V, IX), 
concita la atención del zorro.

Las escenas que conforman las narraciones no solo son divertidas, sino que, 
además, las propias palabras de los personajes encierran dosis de humor (XII). A ello se 
suman los comentarios irónicos que realizan el burlador y el narrador, que enfatizan la 
burla y degradan aún más la suerte de la víctima (III, VI). En un plano mayor, se sitúa el 
discurso crítico que cuestiona la conducta del zorro como causante de daños y cuya voz 
acusatoria representa a la comunidad (VII). En los cuentos, el burlador no solamente logra 
huir del zorro, sino que, por momentos, apela a una extrema crueldad cuyo desenlace es la 
violenta muerte del cánido (II, III, IV, V, VII, VIII, X, XI, XIII). En tal sentido, además del 
engaño y del castigo, la muerte del raposo subraya su condición como personaje trágico 
(Espino, 2014).

Dependiendo de la extensión y estructura de las narraciones, la apertura 
contextualiza el lugar y el momento de las historias con la mención del factor 
desencadenante de la trama y la identificación de los personajes (I, II, XI). La linealidad 
de las acciones y la sencillez del esquema narrativo caracterizan la trama de los cuentos; 
según su grado de estructuración, los cuentos pueden tener un número limitado de motivos 
(I, VII, XIV) o conformarse de secuencias narrativas de mayor extensión por el número 
de motivos que desarrollan (VI, IX) o por integrar diferentes tradiciones narrativas de 
la literatura andina (XV). Esta modalidad consistente en ensamblar diferentes tipos 
cuentísticos ilustra la naturaleza del relato centrado en la figura del trickster (Konaydi 
y Pedrosa, 2018). En el corpus estudiado, debido a la propia dinámica del cuento oral 
y a la elipsis narrativa, los motivos pueden hallarse implícitos y deben deducirse de las 
acciones del cuento (VIII, IX). Por otro lado, en las narraciones, se desarrollan escenas 
muy conocidas en el cuento universal y que forman parte de los tipos ATU 33, ATU 34, 
ATU 73, ATU 74C*, ATU 175 y ATU 225 (Uther, 2011), adaptados a las características 
culturales del mundo andino.

En los cuentos estudiados, las secuencias narrativas enfatizan la dimensión cómica 
del zorro (Gómez García, 2016) debido a su condición de «tramposo engañado» (Kessel, 
1993). El desarrollo argumental pone de relieve el destino funesto del personaje, cuya 
prefiguración se halla en las narraciones fundacionales del mundo andino y se relaciona 
con el tiempo del mito y la memoria (Ávila, 2007). Los cuentos tienen como clave de 
lectura la lección moral, porque, en ellos, se simboliza la justicia que revindica al débil 
frente al poderoso, de tal modo que quien antes era la víctima es ahora quien triunfa 
(Taylor, 1987). Así, la suerte del zorro como «burlador burlado» codifica un significado 
mediante el cual se castiga la transgresión y el perjuicio a la comunidad (VII). De este 
modo, las narraciones proyectan un simbolismo asociado con un sentido correctivo que 
vela por el cumplimiento de las normas de acuerdo con el imaginario andino (Merino de 
Zela, 2007; Arguedas, 2012, VII; Ramos Mendoza, 1992).

En el corpus seleccionado, se evidencia un interesante proceso de transmisión y 
de reelaboración de los cuentos a través de versiones referidas a un mismo tema y que 
siguen un determinado patrón narrativo (V, XI, IX), pero que se actualizan en la voz de los 



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 174 ~

cuentistas o en el testimonio de los informantes. Dicha particularidad se relaciona con la 
«plasticidad» del cuento oral (Merino de Zela, 2007; Ortiz Rescaniere, 2012). La oralidad 
se impregna en las narraciones en diferentes niveles: la proximidad del relato al discurso 
hablado, la brevedad de los episodios, la incorporación de nuevas secuencias, la presencia 
de marcas orales en el léxico, el empleo de determinados recursos expresivos y la sintaxis 
narrativa (VII, VIII, III, XIII). Por último, entre los relatos estudiados, el cuento literario 
puede ofrecer mayores posibilidades de organización interna por las secuencias narrativas 
que contiene (XV). Al coexistir en una misma contemporaneidad el cuento oral (VI, IX) 
y el cuento escrito (XV), se establecen permanentes interinfluencias entre ambas formas 
narrativas (Contreras et al., 2002); además, una evidencia de la estrecha relación entre 
la oralidad y la literatura es que la raíz folclórica del cuento literario se mantiene latente 
(Larrú, 2009).

7. Conclusiones

Entre los personajes fabulescos de la literatura andina, aparece el zorro, quien 
se caracteriza por su astucia y habilidad para engañar a sus víctimas y devorarlas. Las 
narraciones orales y los cuentos literarios que recrean los ciclos narrativos sobre el raposo 
ofrecen una imagen del personaje como burlador, que es predominante, ya que, rivalizando 
con otros animales, suele alcanzar sus propósitos y salir airoso en sus aventuras. No 
obstante, en el cuento folclórico, dicha imagen se invierte y el zorro se convierte en 
«burlador burlado». Esta condición se desarrolla de manera divertida y con un sentido de 
humor mediante una serie de episodios que se articulan a partir de los motivos del engaño, 
por lo que la burla al cánido se produce de manera reiterada. De este modo, el zorro suele 
aparecer como un personaje desprovisto de su peculiar ingenio para engañar y es, más 
bien, víctima del engaño por personajes débiles, quienes demuestran la inteligencia y la 
astucia que distinguen al cánido.

Los cuentos en los que figura el zorro como «burlador burlado» son, por lo general, 
breves, pero pueden ampliarse según el número de episodios y motivos que los conforman. 
El esquema narrativo que organiza los cuentos es la oposición, lo que establece una 
relación antagónica entre el cánido y sus rivales, como el conejo, el cuy y el ratón, quienes 
deben apelar a la astucia y a su capacidad de engaño para salvarse de ser devorados por el 
zorro y burlarse de él. El desenlace de las narraciones subraya el éxito del engaño, como  
resultado de lo cual el raposo termina burlado, malherido o muerto. Conocidos motivos 
se enlazan en la trama de las versiones estudiadas, lo que permite conocer y estudiar el 
proceso de transmisión y la especial dinámica del cuento folclórico y del cuento literario 
en la literatura andina. El ciclo cuentístico del engaño al zorro adquiere una particular 
simbolización, ya que el comportamiento de los personajes y el castigo al cánido alegorizan 
la necesidad de respetar las normas de la comunidad en el mundo andino.

Bibliografía

Alegría, Ciro (2000 [1941]): El mundo es ancho y ajeno, introducción, notas, glosario y 
vocabulario de Carlos Villanes Cairo, Madrid, Ediciones de la Torre.

Arguedas, José María (2012): Obra antropológica, IV y VII, Lima, Derrama Magisterial.
Arguedas, José María e Izquierdo Ríos, Francisco (1947): Mitos, cuentos y leyendas del 

Perú, Lima, Ministerio de Educación Pública del Perú.



N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 175 ~

Arguedas, José María e Izquierdo Ríos, Francisco (2012): Voces nuestras. Cuentos, mitos 
y leyendas del Perú. Relatos recopilados por docentes (1945-1950), Selección de 
la Comisión Centenario del natalicio de José María Arguedas, Lima, Ministerio de 
Educación y Casa de la Literatura peruana.

Ávila, Francisco de (2007 [1966]): Dioses y hombres de Huarochirí, José María Arguedas 
(trad.) y Estudio introductorio de Luis Millones y Hiroyasu Tomoeda, Lima, 
Universidad Antonio Ruiz de Montoya.

Ayala, José Luis (2008): Zorro, zorrito y otras narraciones cosmogónicas, Lima, San 
Marcos.

Barrantes, Emilio (19402): Folklore de Huancayo, Huancayo, La Industria.
Bendezú, Edmundo (2003): Literatura quechua, Lima, Editorial Universitaria de la 

Universidad Ricardo Palma.
Casa de la literatura peruana (2020): El viaje al cielo, adaptación de Paulo César Peña, 

ilustraciones de Juan Osorio y Trudy Macha, Lima. En línea: [<https://www.
casadelaliteratura.gob.pe/wpcontent/uploads/2020/11/elviajealcielo_virtual_
doblepag.pdf>].

Chertudi, Susana (1982): El cuento folklórico, Buenos Aires, Centro Editor de América 
Latina.

Contreras, Constantino, Bernales, Mario y De la Barra, Luis (2002): «Al margen 
de las maravillas (Otros tópicos del cuento popular)», Disparidades. Revista 
de Antropología, 57, 2, pp. 139-166. https://doi.org/10.3989/rdtp.2002.v57.
i2.177

Domínguez condezo, Víctor (1999): 13 zorros vueltos a contar por el tío Venancio, 
Huánuco, Ediciones Kiilliksa.

Espino, Gonzalo (1994): Tras las huellas de la memoria. Tradición oral del norte 
peruano, Lima, Instituto Nacional de Cultura (INC) y Organización de Estados 
Iberoamericano para la Educación, la Ciencia y la Cultura (OEI).

Espino, Gonzalo (2014): Atuqpacha. Memoria y tradición oral en los Andes, Lima, 
Universidad Nacional Federico Villarreal.

Florián, Mario (1988): La narrativa oral popular de Cajamarca y su ordenación por 
clases, Lima, Ediciones Jurídico-Sociales.

Foley gambetta, Eloy (1954): «El zorro silbador», Folklore, 34, p. 1929.
García Miranda, Juan José (2006): Literatura oral y popular del Perú, Quito, Instituto 

Iberoamericano del Patrimonio Nacional y Cultural.
Gómez García, Blanca Aranda (2016): «Travesía de zorros en la última novela de 

José María Arguedas, el manuscrito de Huarochirí y los cuentos orales de los 
Andes meridionales», Hispania, 99, 3, pp. 449-458. https://doi.org/10.1353/
HPN.2016.0071

Hynes, William (1993): «Mapping the Characteristics of Mythic Tricksters: A Heuristic 
Guide», en Mythical Trickster Figures. Contours, Contexts, and Criticisms, W. 
Hynes y W. Doty (eds.), Tuscaloosa, University of Alabama Press, pp. 33-45.

Itier, César (1997): «El zorro del cielo: un mito sobre el origen de las plantas cultivadas 
y los intercambios con el mundo sobrenatural», Boletín del Instituto Francés de 
Estudios Andinos, 26, 3, pp. 307-346.

Jiménez Borja, Arturo (1937): Cuentos peruanos, Lima, Lumen.
Jiménez Borja, Arturo (1940): Cuentos y leyendas del Perú, Lima, Instituto Peruano del 

Libro.

https://www.casadelaliteratura.gob.pe/wpcontent/uploads/2020/11/elviajealcielo_virtual_doblepag.pdf
https://www.casadelaliteratura.gob.pe/wpcontent/uploads/2020/11/elviajealcielo_virtual_doblepag.pdf
https://www.casadelaliteratura.gob.pe/wpcontent/uploads/2020/11/elviajealcielo_virtual_doblepag.pdf
https://doi.org/10.3989/rdtp.2002.v57.i2.177
https://doi.org/10.3989/rdtp.2002.v57.i2.177
https://doi.org/10.1353/HPN.2016.0071
https://doi.org/10.1353/HPN.2016.0071


N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 176 ~

Jordana, José Luis (1974): Mitos y leyendas aguarunas, Lima, Retablo del Papel.
Kapsoli, Wilfredo (1993): Cuentos y leyendas conchucanas, Lima, Centro de Información 

y Desarrollo Integral de Autogestión.
Kessel, Juan van (1993): «El tramposo engañado: el zorro en la cosmovisión andina», 

Revista de Ciencias Sociales, 3, pp. 37-52. https://doi.org/10.61303/07172257.
v3i3.20

Konaydi, Abdelhak y Pedrosa, José Manuel (2018): «El cuento de Hamu el pícaro y la 
bruja en la tradición rifeña bereber de Laazzanen (Nador, Marruecos) (ATU 1563 
+ ATU 175 + ATU 327C)», Boletín de Literatura oral, 8, pp. 97-114. https://doi.
org/10.17561/blo.v8.5.

Larrú, Manuel (2009): «Oralidad y representación. La otra voz en la narrativa de Ciro 
Alegría», Letras, 80, 115, pp. 47-62. https://doi.org/10.30920/letras.80.115.5

Lira, Jorge (1990): Cuentos del Alto Urubamba, Cusco, Centro de Estudios Rurales 
Andinos Bartolomé de las Casas.

López, Luis Enrique y Sairytupa Asqui, Domingo, (comps.) (1985): Wiñay Pacha, 
Chucuito, Puno, Instituto de Estudios Aymara.

Merino de Zela, Mildred (2007): «Hacia una teoría del folklore peruano», en E. González 
Carré, Folklore y tradiciones populares, Lima, Pontificia Universidad Católica del 
Perú, pp. 43-74.

Millones, Luis y Mayer, Renata (2012): La fauna sagrada de Huarochirí, Lima, Instituto 
de Estudios Peruanos.

Ministerio de educación (2012a): El zorro que devoró la nube, textos de Cucha del 
Águila Hidalgo e ilustraciones de Natalí Sejuro Aliaga, Lima, Quad/Graphics 
Perú SA.

Ministerio de educación (2012b): El muñeco de brea, textos de Cucha del Águila Hidalgo 
e ilustraciones de Natalí Sejuro Aliaga, Lima, Quad/Graphics Perú SA.

Ministerio de educación (2012c): La huallata y el zorro, textos de Cucha del Águila 
Hidalgo e ilustraciones de Leslie Umezaki, Lima, Quad/Graphics Perú SA.

Mires, Alfredo (1985): El tío zorro y otros cuentos, Cajamarca, Red de Bibliotecas Rurales 
de Cajamarca.

Morgante, María Gabriela (2001): «La narrativa animalística y la mitología del trickster 
en la Puna jujeña: la figura del zorro», Anthropologica, 19, 19, pp. 121-146. En 
línea: [<http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/115423>].

Morote Best, Efraín (1950): «Pascual y Diego. Las conexiones de nuestros cuentos», 
Tradición, 1, 1, pp. 38-49.

Morote Best, Efraín (1988): Aldeas sumergidas. Cultura popular y sociedad en los 
Andes, Cusco, Centro de Estudios Rurales Andinos Bartolomé de las Casas.

Moulian, Rodrigo, Caniguan, Jaqueline y Espino, Gonzalo (2021): «El viaje del zorro 
al cielo y su tío el tigre: texturas transculturales amerindias en dos repertorios 
de relatos mapuches del zorro», CUHSO, 31, 1, pp. 466-495. http://dx.doi.
org/10.7770/cuhso.v31i1.2145

Navarro del Águila, Víctor (1946): «Cuentos populares del Perú. El zorro y el ratón (y 
sus variantes)», Revista de la Sección Arqueológica de la Universidad Nacional 
del Cuzco, 2, pp. 118-145.

Núñez Herrera, Genoveva (2021): Arte y tradición oral quechua de Ollantaytambo, 
recopilación, transcripción, estudio introductorio y notas de Rosaura Andazabal 
Cayllahua. Lima, Fondo Editorial del Congreso del Perú.

https://doi.org/10.61303/07172257.v3i3.20
https://doi.org/10.61303/07172257.v3i3.20
https://doi.org/10.17561/blo.v8.5
https://doi.org/10.17561/blo.v8.5
https://doi.org/10.30920/letras.80.115.5
http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/115423
http://dx.doi.org/10.7770/cuhso.v31i1.2145
http://dx.doi.org/10.7770/cuhso.v31i1.2145


N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 177 ~

Ortiz Rescaniere, Alejandro [ed.] (2012): Mitologías amerindias, Madrid, Trotta.
Pache, Matthias (2012): «The Fox in the Andes. An Alternative Interpretation of the 

Trickster», Anthropos, 107, 2, pp. 481-496. https://doi.org/10.5771/0257-9774-
2012-2-481

Payne, Johnny (1984): Cuentos cusqueños, Cusco, Centro de Estudios Rurales Andinos 
Bartolomé de las Casas.

Piqueras Fraile, María del Rosario (1999): «Un fabulista sureño: Joel Chandler Harris 
y Uncle Remus, su gran creación», REDEN: Revista española de estudios 
norteamericanos, 17-18, pp. 51-67.

Portocarrero, Gonzalo [ed.] (2018): Ecos de Huarochirí. Tras la huella de lo 
indígena en el Perú, Lima, Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica 
del Perú.

Radin, Paul (1956): The Trickster. A Study in American Indian Mythology, London, 
Routledge & Kegan Paul Ltd.

Ramos Mendoza, Crescencio (1992): Relatos quechuas, Lima, Horizonte.
Ramírez Tenorio, Casimiro (2004): El compadre zorro, Lima, Bracamoros.
Robles Alarcón, Manuel (1974): Fantásticas aventuras de Atoj y el Diguillo, Lima, 

Ediciones del autor.
Rodríguez García, Miguel (2023): «Lepóridos tramposos. De la fábula oriental, 

los tratados de caza y la historia natural a Tío Conejo», 1616: Anuario de  
Literatura Comparada, 13, pp. 255-279. https://doi.org/10.14201/161620231 
3255279

Rodríguez Valle, Nieves (2013): «El coyote. Protagonista ambivalente en el imaginario 
mexicano», Revista de El Colegio de San Luis, 3, 6, pp. 146-163. https://doi.
org/10.21696/rcsl062013563

Salazar Espinoza, David, Valentín Melgarejo, Teófilo, La Madrid Vivar, Pablo y 
Muñoz Romero, Elsa (2020): Tradición oral de la provincia de Pasco, I, Lima, 
San Marcos.

Sánchez Garrafa, Rodolfo (2008): «El zorro entre los mundos», Tupac Yawri. Revista 
andina de estudios tradicionales, 1, pp. 109-151.

Taylor, Gerald (1987): «Atuq. Relatos quechuas de Laraos, Lincha, Huangáscar y Madeá, 
provincia de Yauyos», Allpanchis, 29/30, 19, pp. 249-266.

Taylor, Gerald (2003): Relatos quechuas de La Jalca, Lima, Instituto Francés de Estudios 
Andinos.

Tello, Julio C. (1923): «Folk Lore Andino», Inca, 1, 2, pp. 421-431.
Toro Montalvo, César (1990): Mitos y leyendas del Perú, I-III, Lima, AFA Editores 

Importadores.
Uhle, Max, (comp.) (2003): El cóndor y el zorro, Edición y prólogo de Wilfredo Kapsoli. 

Lima, Embajada República Federal de Alemania y Centro de Investigación de la 
Universidad Ricardo Palma.

Uther, Hans-Jörg (2006): «The Fox in the World Literature. Reflections on a “Fictional 
Animal”», Asian Folklore Studies, 65, 2, pp. 133-160. En línea: [<https://www.
jstor.org/stable/30030396>].

Uther, Hans-Jörg (2011): The Types of International Folktales. A Classification and 
Bibliography. Part I. Animal Tales, Tales of Magic, Religious Tales, and Realistc 
Tales, with an Introduction, Helsinki, Academia Scientiarum Fennica.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-481
https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-481
https://doi.org/10.14201/1616202313255279
https://doi.org/10.14201/1616202313255279
https://doi.org/10.21696/rcsl062013563
https://doi.org/10.21696/rcsl062013563
https://www.jstor.org/stable/30030396
https://www.jstor.org/stable/30030396


N. Salazar Mejía, «Imágenes del zorro...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  151-178

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 178 ~

Vienrich, Adolfo (1906): Tarmapap Pachahuarainin. Fábulas quechuas, Tarma, Tipografía 
La Aurora de Tarma.

Yauri Montero, Marco (1998): Aventuras del zorro, Lima, Bruño.
Zárate, Fidel (1939): Los cuentos contumacinos del Tío Lino, Lima, Editorial Peruana.

Fecha de recepción: 18 de enero de 2024
Fecha de aceptación: 17 de marzo de 2025



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 179 ~

E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

Resumen: Este artículo aborda los cuentos 
de animales, en particular de aquellos 
protagonizados por la raposa, en la herencia 
literaria de la provincia de León. Dichos 
cuentos, con raíces clásicas y medievales, han 
perdurado a lo largo de generaciones gracias a 
la transmisión oral y a las compilaciones escritas 
de investigadores locales. El estudio analiza 
versiones leonesas de cuentos con la raposa como 
protagonista, destacando sus funciones narrativas 
y aspectos literarios, así como las diferencias 
lingüísticas y geográficas en las narraciones 
recopiladas. Su escrutinio revela divergencias en 
la narrativa, temática y moralejas de los cuentos 
protagonizados por la raposa, incluso dentro de 
un mismo tipo de cuento en diferentes áreas de 
la provincia. El estudio enfatiza la relevancia de 
comprender y preservar el patrimonio literario 
regional y promueve análisis narratológicos para 
desentrañar su significado profundo.

Palabras clave: Cuentos de animales, Literatura 
leonesa, Raposa, Fábula, Edad Media.

Abstract: This article explores the animal 
tales, particularly of those featuring the fox, in 
the literary heritage of the province of León. 
These stories, with classical and medieval 
roots, have endured across generations thanks 
to oral transmission and written compilations 
by local researchers. The study analyzes 
Leonese versions of tales starring the fox, 
emphasizing their narrative functions and 
literary aspects, as well as the linguistic and 
geographical differences in the collected 
narratives. Their scrutiny reveals disparities 
in the storytelling, themes and morals of fox 
tales, even within the same type of tale in 
different areas of the province. The study 
underscores the importance of comprehending 
and preserving regional literary heritage and 
advocates for narratological analyses to unravel 
their profound meaning.

Keywords: Animal tales, Leonese literature, 
Fox, Fable, Middle Ages.

Cuentos de animales en la provincia de León. La raposa: análisis 
del personaje en cuentos tradicionales leoneses

Animal tales in the province of León. The raposa: analysis of the 
character in traditional oral literature from León

Edera De Angelis
(Universidad de León, España)

edeang00@estudiantes.unileon.es
https://orcid.org/0009-0006-5880-0117

mailto:edeang00@estudiantes.unileon.es
https://orcid.org/0009-0006-5880-0117


E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 180 ~

1. Introducción

Los cuentos de animales, junto con otros tipos de narraciones, constituyen el 
tejido inmaterial de la herencia cultural arraigada en un territorio y su comunidad1. Esta 
perspectiva se basa en la comprensión de la cultura como un fenómeno complejo, que 
según la Convención de la UNESCO de 2003 (revisada en 2018) sobre el Patrimonio 
Cultural Inmaterial incorpora las tradiciones y expresiones orales (UNESCO, 2018: 5). 
Efectivamente, dicho ámbito abarca «[…] una inmensa variedad de formas habladas, 
como proverbios, adivinanzas, cuentos, canciones infantiles, leyendas, mitos, cantos y 
poemas épicos […]» (UNESCO, 2003: 1)2.

Dicho legado, con raíces clásicas y medievales en muchos casos, se ha transmitido 
a lo largo de generaciones, hasta llegar a nuestros días. Un personaje que destaca de manera 
eminente en los cuentos de animales tradicionales es la raposa o zorra, tanto en su versión 
femenina como masculina. Dicho personaje, estudiado entre otros por Rodríguez García 
(2024b: 80-85), ha sido representado como trickster en múltiples tradiciones debido a su 
adaptabilidad, astucia y capacidad de engaño. Desde las fábulas mesopotámicas hasta 
los cuentos de la literatura popular, ha encarnado la figura del embaucador que desafía el 
orden establecido, lo cual lo convierte en un personaje literario universal. Como trickster 
tiene la función de ridiculizar a animales más grandes y poderosos, pero, a su vez, puede 
ser objeto de engaño y humillación por parte de criaturas más pequeñas y débiles; es 
decir, un actor cuyo comportamiento oscila entre el rol de engañador y el de víctima de 
su propio juego.

Abenójar (2020) pone de manifiesto cómo este personaje ha viajado desde 
la literatura medieval europea, con obras como el Ysengrimus o el Roman de Renart, 
hasta la tradición oral de regiones tan diversas como Escandinavia, Europa del Este, 
el Mediterráneo y Asia. En América, por ejemplo, afirma el estudioso, el zorro puede 
ser reemplazado por figuras locales como el coyote, el chacal o el mono, pero siempre 
manteniendo su esencia de tramposo e ingenioso. Esta flexibilidad simbólica del trickster 
no se limita únicamente al zorro, sino que puede observarse también en la presencia 
de otros animales que asumen ese mismo papel en diversas culturas. Tal es el caso del 
conejo, figura particularmente significativa en los relatos orales de tradición americana, 
como el conocido Tío Conejo, cuyo análisis ha sido objeto de estudio específico por 
parte de Rodríguez García (2023: 267-273), quien traza una línea de continuidad desde 
las fábulas orientales hasta los cuentos populares contemporáneos. En este recorrido, 
los lepóridos son representados como tricksters intercambiables que, al igual que la 
raposa, encarnan una inteligencia ambigua y transgresora. De esta manera, se confirma la 
ductilidad del arquetipo del embaucador animal y su potencial para adaptarse a distintos 
entornos simbólicos y geográficos, incluidos los relatos de tradición oral leonesa, donde 
la raposa puede ser sustituida, entre otros, por lobos o perros.

Desde las fábulas de Esopo hasta la actualidad, la raposa ha figurado como 
protagonista en el repertorio de relatos populares. En la tradición leonesa, una rica 

1 Para una contextualización metodológica del análisis de cuentos populares desde una perspectiva 
antropológica, puede consultarse el clásico de Pietro Clemente, Antropologia e letteratura popolare (1982). 
Aunque centrado principalmente en la tradición italiana, el enfoque de Clemente resulta útil para enmarcar 
el estudio de la literatura oral en un fenómeno cultural complejo, atravesado por factores sociales, históricos 
y simbólicos.

2 Existen otras concepciones de la cultura y de la literatura oral que insisten en su aspecto materialista, 
como en El mito de la cultura de Gustavo Bueno (1997) y en la Crítica de la razón literaria de Maestro (2017).



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 181 ~

colección de cuentos revela la presencia destacada de dicho personaje, el cual encierra 
un simbolismo que se adentra en la corriente clásica de Esopo y Fedro, transmitida 
por escrito, entre otras colecciones medievales por el Romulus vulgaris  (o Recensio 
gallicana, del siglo iv o v) el más difundido de los Romuli en prosa (véase Cuesta Torre, 
2011), y oralmente a lo largo de la Edad Media a través de ejemplares destinados a la 
predicación.

Los Romuli3 constituyen una de las principales recopilaciones medievales de 
fábulas latinas, derivadas en gran parte de la obra de Fedro, quien a su vez adaptó y 
latinizó la tradición esópica griega. Aunque la atribución a un supuesto Rómulo como 
traductor del griego al latín es espuria, estas versiones adquirieron una gran difusión en la 
Edad Media y se diversificaron en distintas ramas textuales, como la recensio Ademari y 
la recensio Vetus, que circularon en manuscritos con añadidos y glosas4.

Pero el destino de las fábulas en la tradición medieval no se limitó a su circulación 
en colecciones escritas en latín. Mientras los Romuli transmitían el corpus fabulístico, 
el género fue gradualmente asimilado por las colecciones de ejemplos utilizadas en la 
predicación. Así, los clérigos, en sus sermones orales y en obras escritas en latín y lenguaje 
vernáculo, impulsaron la transmisión de esta tradición5.

No obstante, en los cuentos medievales se resaltan las características distintivas de 
la literatura de esa época, lo que a su vez dificulta su análisis. Efectivamente, como señala 
María Jesús Lacarra, «en el cuento se acentúan todos los rasgos característicos de la 
literatura medieval y dificultan su estudio, como la ausencia de un canon, su vinculación 
a la oralidad, sus imprecisos límites cronológicos, la frecuente anonimia, la genérica y la 
confluencia de tradiciones» (2015: 11).

Estas historias han resistido la prueba del tiempo, arraigadas en la tradición 
popular leonesa gracias a una transmisión oral que se remonta a la Edad Media, además de 
preservarse en las compilaciones escritas realizadas por diversos estudiosos del territorio 
leonés a lo largo de los años6.

El objetivo de este estudio es analizar diferentes versiones leonesas de cuentos 
de animales que tengan como protagonista al personaje de la raposa para evidenciar 
sus funciones narrativas y aspectos puramente literarios en diversos cuentos, así como 
diferencias diafásicas y diatópicas en una misma narración registrada en este territorio.

3 Para un estudio detallado sobre la transmisión y evolución de los Romuli, su relación con la tradición 
de Fedro y su difusión en la literatura, véase Hervieux (1970).

4 Véase la edición de Cuesta Torre (2017). Entre estas adaptaciones, la versión de Gualterio Ánglico 
destacó por su maestría en la versificación y el uso de figuras retóricas, convirtiéndose en un referente 
fundamental para la transmisión de la fábula en la Europa medieval. Entre los estudiosos que han trabajado 
reiteradamente sobre los apólogos esópicos del LBA destacan Lecoy, Morreale o Cuesta Torre. Véanse los 
estudios de Cuesta Torre (2014) sobre las fábulas esópicas del Libro de Buen Amor.

5 Esta doble vía de pervivencia –la circulación escrita de las colecciones latinas y la difusión oral a través 
de la predicación– explica por qué la fábula no desapareció, sino que se integró en obras, como El conde 
Lucanor o el Libro de Buen Amor, entre otras. En este contexto, la tradición oral jugó un papel fundamental 
en la preservación de la figura de la raposa como arquetipo literario, asegurando su continuidad en la 
literatura popular leonesa.

6 Aunque centrado en los cuentos de hadas, Zipes ha propuesto el concepto de meme cultural para 
explicar la persistencia de ciertas formas narrativas tradicionales, las cuales, en tanto que representaciones 
públicas o replicadores culturales, condensan valores compartidos por una comunidad (Zipes, 2006: 6). 
Esta noción puede resultar útil también para comprender la transmisión prolongada de relatos como las 
fábulas de animales.



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 182 ~

2. Fuentes y metodología

La metodología utilizada en este trabajo se fundamenta en el análisis narratológico 
de cuentos tradicionales recogidos en distintos puntos de la provincia de León. En 
concreto, se hace referencia a las recopilaciones de cuatro estudiosos: Poncelas (2004) 
y Fonteboa (1992) en el área general de la comarca del Bierzo, Bello Garnelo (2010) en 
el entorno de Las Médulas, perteneciente al territorio del Bierzo, y Camarena (1991) con 
colecciones de cuentos de todo el territorio de la provincia de León.

In primis, se ha optado por señalar las diferencias estructurales y los métodos de 
recolección del patrimonio literario presentes en las recopilaciones analizadas. Resulta 
especialmente relevante identificar las limitaciones de cada estudio, así como sus 
fortalezas, determinadas, entre otras causas, por el enfoque metodológico adoptado en el 
proceso de recogida.

En cuanto al estudio de Poncelas, todos los cuentos se pueden apreciar en dos 
versiones: en la lengua de los informantes y en su traducción al castellano. El autor 
proporciona en la introducción (también en formato bilingüe) el método de recolección 
del acervo cultural propuesto, especificando la elección de las variantes de la lengua 
utilizada para reportar un determinado cuento en una u otra zona del Bierzo. En 
cuanto a los informantes, el investigador detalla por cada cuento recopilado el nombre 
completo y el municipio de pertenencia del informador, aunque no especifica su edad o 
fecha de nacimiento, y tampoco la de la entrevista o la de la grabación, sea esta impresa 
o audible. A pesar de esto, en el prólogo y en la introducción se informa sobre dos 
publicaciones del mismo autor, en el año 1987 y posteriormente en el 1992, las cuales 
han llevado a la edición del 2004 que parece ser una continuación de las investigaciones 
previas. Se puede realizar otra consideración importante sobre la redacción de 
los cuentos: a diferencia de los otros estudios tomados como referencia, en esta 
investigación se aprecia, para cada cuento, una historia que presenta una introducción 
en un registro elaborado y con detalles sobre la proveniencia de los protagonistas. El 
estilo discursivo empleado resulta significativo para deducir una posible transmisión 
escrita de los cuentos o, en su defecto, una reelaboración consciente a partir de una  
fuente oral.

En el estudio de Bello Garnelo, en cambio, se da información sobre los años de 
recopilación del patrimonio, específicamente desde julio de 1994 hasta diciembre de 
2009, aunque no se detalla para cada cuento el año de recopilación. De la misma manera, 
no se consignan los nombres de los informantes para cada narración registrada, aunque se 
nombran las personas que han aportado más datos al trabajo de investigación.

En la investigación llevada a cabo por Fonteboa, la autora dedica parte de la 
introducción de su estudio a explicar su metodología. De hecho, da noticia de las 36 
localidades de la comarca del Bierzo que fueron objeto de estudio entre los años 1988 y 
1992. Además, se explican los diferentes métodos de investigación empleados en cada 
fase (trabajo de campo con encuestas a través de grabación en cintas cassetes y cuaderno 
de notas, transcripciones textuales y musicales, ordenación y clasificación del material 
siguiendo el orden alfabético). Casi todos los cuentos presentan nombre y apellido del 
informante, su edad, localidad y fecha de recopilación.

Por último, en la obra de Camarena, se detallan en cada cuento, como en el caso 
de Fonteboa, el nombre y la edad del transmisor, la fecha de recopilación, el municipio 
de pertenencia y se añade también la profesión actual, y en el caso de que se encuentre 
jubilado, el trabajo anteriormente efectuado. El estudio fue llevado a cabo entre el 1985 y 
el 1986 en 72 municipios de la provincia de León.



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 183 ~

3. Análisis de cuentos protagonizados por la raposa en la provincia de León

3.1. Análisis comparado de versiones de «la raposa y el lobo»
Uno de los cuentos recopilado en los cuatro estudios que se han tomado como 

referencia es «La raposa y el lobo»7. Esta narración se puede encontrar titulada de 
diferentes maneras, no solo según el tipo de habla utilizado en la transmisión del cuento 
(«A raposa io lobo» en Bello Garnelo; «O lobo e a raposa» en Poncelas y «O lobo ia 
raposa» en Fonteboa), sino también según la variante o el tipo de cuento protagonizado 
por la vulpeja y el lobo. Efectivamente, en la recopilación llevada a cabo por Camarena, 
se divulga un generoso número de cuentos, cuyo papel principal es desempeñado por 
estos dos animales. En este caso es interesante evidenciar cómo ninguno de estos cuentos 
lleva el título clásico de «La raposa y el lobo». Ciertamente, en el estudio de Camarena se 
puede observar que los títulos nos informan directamente sobre el contenido de la historia 
que nos comprometemos a leer. En el apartado dedicado a los cuentos de animales, los 
primeros once cuentos tratan sobre diferentes historias protagonizadas por el lobo y la 
raposa (Camarena, 1991: 40-57) y otros tres presentan la intervención de seres humanos 
en la narración (Camarena, 1991: 53-57).

Las tres primeras narraciones presentadas por Camarena cuentan diferentes 
versiones de una misma historia protagonizada por la zorra y el lobo8. En estas 
versiones, recopiladas en Marrubio9, Villalibre de Somoza10 y Castrocalbón11, se 
aprecian diferencias relacionadas no solo con el desarrollo y el desenlace de los hechos 
acaecidos entre los dos animales, sino también con el registro y el léxico utilizado por 
los transmisores. De hecho, en el primer cuento «El lobo pesca con una cesta atada al 
rabo» (ATU 1+2+3; C.-Ch. 1+2B+74F; VD. 99912; Tu. 2074+2176; G.*A2466.3), la 
historia es narrada con gran detalle y abundancia de elementos, como el nombre de 
la cesta (la piñeira), el topónimo del pozo donde supuestamente la raposa pescó las 
sardinas (Veiga de Yego), o los nombres propios de los protagonistas (Xuan y Xuana). 
También destacan los nombres simbólicos adoptados por la zorra al disfrazarse: Marica 
la Areneira y Marica la Fullarasquiera. Ambos apelativos refuerzan el carácter astuto 
y transformista del personaje, que utiliza elementos del entorno natural (la arena y las 
hojas/hojarasca) como recursos para el engaño. La arena, material inestable y difícil de 
asir, puede sugerir una identidad volátil, en consonancia con la capacidad de la raposa 
para escabullirse y adoptar nuevas apariencias. Por su parte, el uso de hojas secas puede 

7 La presencia de estos mismos relatos en la tradición medieval se puede encontrar, entre otros, en los 
siguientes índices y catálogos que se han tomado como referencia: Camarena y Chevalier (1997) desde 
ahora [C.-Ch.]; Van Dijk, (2015) [VD.]; Goldberg, (1998) [G.]; Uther, (2004) [ATU]; Tubach, (1969) [Tu.].

8 Se trata de: «El lobo pesca con una cesta atada al rabo», «La zorra se hace la muerta» y «La zorra roba 
peces» (Camarena, 1991: 41-45).

9 Pedanía del municipio de Castrillo de Cabrera en la Comarca de La Cabrera (León).
10 Perteneciente al municipio de Luyego, en la actual comarca de la Maragatería y comarca histórica de 

Somoza (León).
11 Localidad y municipio de la comarca de Tierra de La Bañeza (León).
12 Este tipo pertenece a una amplia tradición fabulística con raíces en la literatura medieval y conexiones 

con la fábula clásica. Según Van Dijk (2015: 845), las versiones medievales de esta fábula aparecen en 
el Roman de Renart, en latín en el Ysengrimus (1585 ff.), en Odo de Chériton (74) y en las versiones 
de los Romuli de Berna (23) y de Múnich (35) y también en la tradición hebrea (Berechiah ha-Nakdan, 
99). Aunque este cuento no es exclusivo de la tradición leonesa, sus versiones en esta provincia revelan 
un desarrollo narrativo autónomo, con variaciones lingüísticas y estilísticas propias que demuestran la 
continuidad y adaptación de la fábula dentro del imaginario local.



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 184 ~

aludir a un camuflaje rudimentario, que remite a lo popular y lo rural, donde la astucia se 
manifiesta a través de medios simples pero eficaces.

La prosa se alterna con breves fragmentos cantados, interpretados por la raposa, lo 
que intensifica su perfil histriónico y persuasivo. La presencia de estos nombres propios, 
junto con otros elementos como el topónimo o los detalles del atrezo narrativo, no solo 
contextualiza geográfica y culturalmente la historia, sino que permite profundizar en la 
dimensión simbólica del personaje y resulta especialmente significativo el uso persistente 
de una figura femenina para encarnar el arquetipo del trickster. Lejos de tratarse de una 
simple elección léxica, esta identificación responde a una construcción cultural en la que 
determinadas cualidades, como la astucia, la capacidad de camuflaje o la subversión de 
las normas establecidas, se proyectan sobre una figura marcada por el género. Así, la 
raposa se convierte en una representación ambivalente: por un lado, encarna una forma de 
inteligencia transgresora que subvierte el orden establecido; por otro, concentra una serie 
de atributos que, en las culturas populares, han sido históricamente asociados con ciertas 
visiones estereotipadas de lo femenino. Como ha señalado Rodríguez García (2024b: 77), 
la zorra no debe entenderse únicamente como un animal literario, sino como un símbolo 
cargado de connotaciones sociales, cuya ambigüedad permite que los relatos en los que 
interviene funcionen como espacios de proyección de imaginarios colectivos sobre la 
alteridad, la seducción o la subversión.

El análisis de estas caracterizaciones permite retomar la comparación entre las 
tres versiones incluidas por Camarena en su recopilación. La primera de ellas presenta un 
desarrollo que las otras dos narraciones no aportan. En particular, tras descubrir el engaño 
de la zorra, el lobo toma conciencia de que no podrá atraparla persiguiéndola, por lo que 
planea esperarla junto a una fuente. Sabe que, después de haber comido muchas sardinas, 
la sedienta vulpeja deberá acercarse tarde o temprano a apaciguar su sed.

Precisamente, en esta parte del cuento (Camarena, 1991: 41-42) se resalta la 
astucia de la zorra Xuana, la cual consigue beber dos veces en la fuente supervisada por 
el lobo:

[…] Entonces, él se sentó todo tranquilo al lado de la fuente. Y cuando pasó un rato, a 
ella le dio sed; y fue, se metió en el agua y después se envolvió en la arena. Y llegó y dijo:

– ¡Xuan, deíxasme beber agua!
Dijo:
–¿Quién sos?
– Marica la Areneira.
– Bebe y marcha. […]
[…] Al rato volvió; se metió otra vez en el agua, se envolvió…, debía de ser otoño, 

porque había muchas hojas; y se envolvió en la hojarasca.
– ¡Xuan, deíxame beber agua!
– ¿Quién sos?
– Marica la Fullarasquiera.
– Bebe y marcha. […]

Una vez más la raposa demuestra su habilidad estereotípica y consigue convencer 
a su rival de que lo que verdaderamente tiene en sus fauces es la raíz de un árbol, y no 
su cola. La resolución del cuento muestra el fracaso del lobo, el cual, una vez soltada 
su presa, permite a esta escapar feliz y victoriosa. Esta primera versión del cuento 
nos muestra la astucia de la vulpeja, la cual consigue engañar al lobo y burlarse de él 
múltiples veces.



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 185 ~

En la primera parte del cuento, cuyo desarrollo es similar al de las otras versiones 
incluidas por Camarena, la raposa consigue engañar a un sardinero que había encontrado 
en su camino. De hecho, en todas las variantes recogidas, la zorra, tras fingirse muerta13, 
logra que el pescador la suba al burro junto con las sardinas, y, una vez allí, las va arrojando 
al suelo para recogerlas una vez terminada la artimaña.

[…] Entonces, se hizo la muerta en el medio del camino y, al pasar el hombre, la vio 
y dijo:

– ¡Jo, qué suerte, encontrar una zorra muerta!
La tiró para encima el mulo, que era lo que llavaba, y él, bueno, todo tranquilo: como 

estaba muerta…, fue andando. Y ella, al ver la tranquilidad del hombre, empezó a tirar 
sardina por sardina, al suelo. Al final, tiró la piñeira: el cacharro donde iban las sardinas. 
Después se tiró ella, y fue recogiendo sardina por sardina y marchó a comerlas a la orilla 
del río, al lado de una fuente. […] (Camarena, 1991: 41)

Otro ardid llevado a cabo por nuestra sagaz villana y transmitido en las dos primeras 
versiones de Camarena — la recién analizada y la siguiente, titulada «La zorra se hace la 
muerta»14 (ATU 1+2+3; C.-Ch. 1+2B; VD. 95615+999; Tu. 2074)— consiste en convencer 
al lobo para pescar sardinas con una cesta o una caja atada al rabo. La estratagema 
utilizada permite al animal burlarse del lobo y desollar su cola. Efectivamente, la zorra 
engaña al lobo llenando la cesta con piedras en vez de peces, y consigue arrancarle el rabo 
y escapar, estrategia propia de su papel como trickster.

La principal diferencia entre la primera y la segunda narración radica en el 
desarrollo del cuento (como el analizado anteriormente, ya que desaparece la parte relativa 
a la fuente y a los disfraces de la raposa para conseguir calmar su sed) y al desenlace.

De hecho, en «La zorra se hace la muerta», la raposa consigue escaparse, subirse 
a un pedregal y engañar al lobo, el cual, no reconociéndola, le pregunta para qué lado se 
había marchado la zorra. Además, se pueden constatar otros elementos diferenciadores, 

13 Motivo que se encuentra también en importantes obras medievales como el Libro de buen amor del 
Arcipreste de Hita. La astucia y la estratagema que usa la raposa se remonta a su vez a los bestiarios, que, 
aunque no tengan versiones medievales en castellano, sí se pueden encontrar en catalán (véase Bestiari 
Medieval, a cura de Martín, 2022), procedentes de un bestiario toscano (véase el Libro della Natura degli 
animali de Checchi, 2020).

14 El motivo de la zorra que se finge muerta se puede encontrar también en Flor de Virtudes, en el que 
el lobo se asocia a la virtud de la corrección y la zorra a la falsedad, por su capacidad de engañar a los 
otros animales haciéndose la muerta. Véase el estudio de Lacarra (2001) sobre dicha obra. López Castro 
(2014) señala, también, que esta narración se ha transmitido desde la antigüedad en múltiples culturas, con 
versiones documentadas en Esopo, Fedro y el Isopete medieval, y adaptaciones en la tradición europea, 
árabe y asiática.

15 Según Van Dijk (2015: 815), las versiones medievales de este motivo aparecen en latín en Cyrillius 
(1.5), y en Odo de Chériton (49), mientras que en la tradición hispánica se conserva en el Libro de Buen 
Amor (1412-1421) y en el Libro de los Gatos (53). También Don Juan Manuel reelabora dicho motivo en 
el Exemplo XXIX de El Conde Lucanor. Véase el estudio de Miguel Martínez (1984) sobre las distintas 
versiones del engaño en Juan Ruiz y Juan Manuel. Por su parte, Rodríguez García (2024b: 104) examina esta 
historia y destaca cómo la protagonista, tras atracarse de gallinas, finge estar muerta para no ser castigada. 
Aun así, los aldeanos comienzan a arrancarle partes del cuerpo con fines medicinales, hasta que la raposa 
escapa justo antes de perder el corazón. Las variantes leonesas tienden a suavizar las partes más crudas 
de estas versiones medievales y presentan una narración más ligera y lúdica, con un tono humorístico que 
minimiza la valentía de la protagonista.



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 186 ~

aunque de menor relevancia en cuanto a la trama de la historia, la versión es más breve, 
sucinta y carece de topónimos. Las vicisitudes entre la raposa y el sardinero, en esta 
versión simplemente llamado «señor», se desarrollan de manera rápida y concisa, con una 
única variación significativa en los elementos narrativos: el burro. Este, que en la primera 
versión (Camarena, 1991: 43) es guiado por el sardinero y lleva encima a la vulpeja y las 
sardinas, en dicha transmisión es acompañado por otro burro cuya función es transportar 
al hombre. Veámoslo en palabras del propio texto:

Iba un señor a vender sardinas con dos burros, y resulta que llevaba uno para llevar las 
sardinas y él poder ir de a caballo. Y luego, después, resulta que encontró una zorra tirada 
en el medio del camino, dice:

– ¡Coño!, está una zorra muerta aquí.
La tira encima la carga. Y la zorra empezó a tirar sardinas, de que el otro se puso 

a caballo. A lo último corta con los dientes la soga y tiró una caja. Y púsose a apañar, 
apañar, apañar, apañar sardinas, hasta que las apañó todas. […]

La última versión de este mismo cuento, propuesta por Camarena, es «La zorra 
roba peces» (Camarena, 1991: 44-45). Dicha narración, pese a su brevedad, nos informa 
sobre la meta del sardinero gracias al topónimo utilizado, y nos muestra a un hombre más 
prudente e inteligente que los anteriores. En esta ocasión, el sardinero, antes de coger a 
la zorra y subirla al burro, le propina varios puntapiés para averiguar su estado vital. Aun 
así, la raposa no emite ni un quejido, convenciéndole de que no tiene ni un hálito de vida 
y, de esta manera, consigue burlarse del desgraciado sardinero.

Estaba la zorra ahí, al puente, e iba un sardinero pa Calzada, y ella se hizo la muerta. 
Y le pegó allí un par de patadas, el hombre, y no…no rebulló. Y dijo:

– Pues, la voy a cogere. – Atravesóulle en el burro. […]
[…] Y al llegar ahí, pues invitó al lobo a comer. Le dijo:
– Mariquita, ¿pero qué traes?
Dijo:
– Muchas sardinas; me hice la muerta y después las apañé. Me trinqué del burro y el 

tío tiró pol burro y, qué sé o, cuando vaya a vender las sardinas, ya no hay; yo ya las tengo 
apañadas. […]

La narración prosigue con un desarrollo diferente a las anteriores. En este caso, 
la raposa Mariquita invita al lobo Juan a comer las sardinas robadas y le cuenta con toda 
sinceridad cómo las consiguió. Los dos parecen ser compañeros, aunque, en realidad, 
pronto se descubre la verdadera treta. Terminadas las sardinas en un sitio llamado «Peña 
La Mora», nombre que podría corresponder a una denominación local o dialectal del 
territorio del informante, el lobo, que había comido muchísimo y se encontraba saciado, 
decide subirse encima de un molino (en este caso también se hace referencia a uno en 
concreto, el de Raimundo). La raposa, que no había comido mucho, va en busca del lobo 
y cuando lo encuentra, después de escuchar su lloriqueo, lo convence de que la única 
manera que tiene de sanar sus dolencias es cortarse el vientre con una navaja y dejar que 
las sardinas salgan (Camarena, 1991: 45).

[…] – ¿Qué haces aquí, Juan? – Porque el lobo se llamaba Juan.
Y le dijo:
– ¡Estoy que reviento!



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 187 ~

Dijo:
– ¡Ooooy!, eso no tienes na más que darte una navajada en el vientre, que salen y 

quedas como nuevo otra vez. […]

El cuento termina con un final trágico: la muerte del lobo.
Asimismo, «La zorra Maruxina y el lobo Andrés» (ATU 4+2; C.-Ch. 4+ 2B) 

presenta, en la última parte del cuento, el mismo tema narrado en las versiones analizadas. 
De hecho, aunque toda la primera parte de la narración pertenezca a otro tipo (ATU 4 
«El enfermo fingido se hace llevar a cuestas»), el desenlace nos muestra al lobo Andrés 
pescando con una cesta atada al rabo, cuya actividad acabará con la muerte del mismo, 
ahogado en el pozo por el peso de las «piedras-sardinas» pescadas por la raposa Maruxina16.

[…]Fueron a pescar a un lago, a un lago de ésos redondos, pequeños. Y el lobo iba 
alrededor con una cesta, y la zorra echábale piedras pa la cesta y decía:

– Cola, pesca, pesca, pesca
Truchas, truchas pa la cesta. – Iba y echaba una piedra.
Y volvía otra vez:
– Cola, pesca, pesca, pesca
Truchas, truchas pa la cesta. – Y le echaba otra piedra.
Y así hasta que le llenó la cesta. Y entonces cayó el lobo pa lo hondón y allí se ahogó. 

Y ya se acabó; Maruxina marchó (Camarena, 1991: 47).

Las versiones analizadas, a pesar de los diversos acontecimientos relativos a 
los protagonistas, muestran a la raposa con una serie de características estereotipadas 
heredadas de la tradición esópica. En particular, las principales peculiaridades que 
caracterizan a este personaje y que se pueden apreciar en los cuentos seleccionados son 
las siguientes:

-	 la astucia y el engaño, gracias a los cuales la zorra es capaz de suplantar y vencer 
al lobo y también al sardinero con el fin de obtener su tan ansiada recompensa;

-	 la persuasión, como complemento de las primeras dos cualidades, gracias a la 
cual consigue engañar al lobo, sea mediante disfraces o gracias al uso sofista de 
la palabra;

-	 la traición, como consecuencia de las características ya mencionadas y como 
elemento base en el cuento de la raposa y el lobo en las tres versiones analizadas.

Estas constantes, sin embargo, se modulan de manera distinta en cada versión, lo 
que da lugar a variaciones significativas en la percepción del personaje. Las discrepancias 
pueden obedecer a factores como la idiosincrasia del narrador, el contexto social de la 
transmisión o el grado de dramatización que se pretendía imprimir en el relato. En la 
primera versión, más rica en elementos simbólicos y recursos escénicos, la raposa se 
presenta como una figura histriónica, astuta y dominante. En cambio, en las otras dos, 
su caracterización se simplifica y adquiere un tono más funcional, orientado a acentuar 
el efecto cómico o el desenlace ingenioso. Estas diferencias no responden únicamente 

16 Una versión recopilada por Puerto (2013) en la comarca leonesa de Rueda, que puede ser catalogada 
como C.-Ch. 2B, nos presenta algunos elementos interesantes. Efectivamente, el final trágico que encontramos 
en el tipo 2B, en este caso se introduce a través del engaño proporcionado al lobo por unos chicos y no por la 
raposa. Por ello, también en este caso, el motivo de la zorra que se hace la muerta está ausente.



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 188 ~

a cuestiones formales: afectan directamente a la recepción del relato y condicionan la 
interpretación moral por parte del oyente o lector. Una raposa que canta, se disfraza y 
actúa con teatralidad invita a una lectura más lúdica o incluso crítica, frente a otra cuya 
intervención se limita a un engaño puntual. Así, cada variante narrativa no solo reconfigura 
el arquetipo del trickster, sino que también redefine la relación entre los personajes 
y el público al que se dirige la historia. Todo ello subraya la necesidad de atender a 
las modulaciones internas de cada versión, pues es en esos matices donde se revela el 
potencial simbólico y expresivo del cuento tradicional como forma viva de literatura.

Una versión similar, recopilada por Poncelas, llamada «A raposa ie as sardiñas» 
nos enseña otra característica principal de este personaje, tan importante en la tradición 
cuentística leonesa. Se trata de la arrogancia, la cual exhibe al personaje de la raposa 
en muchas narraciones simbolizando y encarnando la sobrestimación de su esencia. En 
esta narración, la cual no introduce al personaje del lobo, los sucesos narrados están 
protagonizados por un burro que lleva las sardinas y la raposa que está siguiendo su 
rastro. El cuento, que presenta topónimos (Horta17 y Outeiro18) refleja el fracaso de la 
raposa, la cual, esta vez, no consigue su objetivo. La derrota de la astuta vulpeja no 
compensa su arrogancia, por lo que el cuento termina con «Onde haxa galiñas sobran 
sardiñas» (Poncelas, 2004: 87)19.

Este mismo tema se puede apreciar en otros cuentos protagonizados por la raposa, 
que tienen origen en la tradición clásica y que se encuentran también en la herencia leonesa, 
como «La zorra y las uvas» (versiones leonesas: «La zorra y las ciruelas verdes», ATU 59 y 
«La zorra y el rayo», C.-Ch. 59A - Camarena, 1991: 60-63) en el cual la vulpeja, no pudiendo 
conseguir su botín, se convence de que las uvas no están maduras y desiste de comerlas.

Otra narración atesorada en la tradición leonesa que presenta a la raposa y al lobo 
como protagonistas se encuentra recopilada en los cuatro estudios de referencia, bajo 
diferentes versiones. Dicho cuento narra las vicisitudes ocurridas entre los dos animales, 
los cuales, compadres, se las ingenian para conseguir comida. El tipo de alimento es el 
primer elemento que diferencia una versión de otra. De hecho, en la narración transmitida 
por Fonteboa (1992: 85-86), la raposa y el lobo encuentran, matan y saborean un 
«carneiro», mientras que en el cuento transmitido por Poncelas (2004: 101-103) la presa 
consiste en «dos carneiros» robados a unos pastores. Sin embargo, en la recopilación 
de Bello Garnelo (2010: 328-329) los dos compañeros consiguen robar queso a unos 
segadores. Por tanto, el tipo de alimento robado o cazado representa el primer elemento 
diferencial en las versiones del cuento. Esta variación no debe entenderse como un simple 
cambio anecdótico, sino como un posible reflejo de la influencia de distintos marcos 
culturales y textuales en la configuración de la historia. La presencia de carne como botín 
puede sugerir una conexión más directa con contextos rurales ligados a la ganadería, lo 
que otorga al relato una mayor verosimilitud en zonas donde el pastoreo formaba parte 
de la vida cotidiana. Por el contrario, la inclusión del queso podría remitir a una tradición 
más literaria, con resonancias esópicas, en la que este alimento, típico de sociedades 
ganaderas como la griega, aparece frecuentemente como objeto de deseo y engaño. El 
contenido alimentario no solo marca una diferencia narrativa, sino que revela la capacidad 

17 Localidad del municipio de Corullón (León).
18 Hace referencia, con mucha probabilidad, a la cercana localidad de Otero de Villadecanes (León).
19 Dicha expresión se puede traducir al castellano como «Donde hay gallinas, sobran sardinas» o también 

«Para qué sardinas, si hay gallinas».



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 189 ~

de adaptación del cuento a las condiciones ecológicas, económicas y simbólicas de cada 
comunidad en la que fue transmitido20.

De todos modos, la discrepancia principal se encuentra en el desarrollo de la 
historia. De hecho, encontramos en las diferentes versiones una mezcla o miscelánea de 
varios cuentos de la tradición popular, en los cuales, en algunos casos, los protagonistas 
no son la raposa y el lobo, sino otros animales. Además, la conclusión de la narración 
lleva a finales diferentes en las versiones conservadas, ya que en el caso de Fonteboa, el 
lobo cae por un barranco (y probablemente muere), en la versión de Bello Garnelo es el 
lobo quien tira a la raposa por dicho barranco y en aquella transmitida por Poncelas el 
lobo muere por el esfuerzo causado por un engaño de la raposa.

Los cuentos «O lobo ia raposa», recopilado por Fonteboa, y «A raposa io lobo», 
transmitido por Bello Garnelo, se pueden considerar narraciones-núcleo, ya que no 
presentan inserciones de otros cuentos. Estos cuentos muestran la argucia de la raposa, la 
cual, a pesar de haber comido ella sola el botín (el carnero en el primer caso y el queso en 
el segundo), consigue convencer al lobo de que fue él mismo quien traicionó su amistad. 
La estratagema que utiliza la vulpeja para persuadir a su amigo, empleada también en las 
otras versiones de la tradición leonesa, consiste, primeramente, en su habilidad retórica 
y su «conocimiento médico». Su erudición y superioridad intelectual se trasparentan 
cuando persuade al lobo de que un atracón de comida conlleva una rápida e impresionante 
sudoración del vientre. Entonces, mientras el lobo está durmiendo, débil por estar en 
ayunas, la raposa pone en marcha su plan, orinando encima de su barriga, de modo que el 
lobo ya no puede demostrar su inocencia. En las dos versiones la raposa consigue burlarse 
del lobo no solo a través del puro engaño, sino también, con su arrogancia, entonando 
rimas de victoria (en el caso de Bello Garnelo) y haciendo consideraciones en voz alta 
sobre la necedad del lobo (en el caso de Fonteboa).

La versión transmitida por Poncelas, «O lobo ia raposa» (ATU 15), presenta la 
misma historia con un desarrollo diferente. Los hechos contados se pueden apreciar 
también en la narración divulgada por Camarena, la cual se conoce como «Emprincipiallo, 
Amediallo, Acaballo» (1991: 51) y que añade a las versiones recién analizadas otra parte, 
la cual se considera el foco de la narración. En estas dos versiones, y también en el 
cuento «La zorra, el lobo y la jarra de leche» (1991: 50), aunque en este caso la leche 
es el alimento de la discordia21, la astucia de la raposa encuentra su apogeo a través de 

20 Véase Hernández Fernández (2005), quien destaca que en los cuentos de animales la comida no es 
solo un recurso narrativo, sino un símbolo esencial de la lucha por la supervivencia, donde el ingenio 
del más débil compensa su inferioridad física frente al más fuerte. Esta dimensión conecta el relato con 
contextos culturales específicos, ya sea desde una perspectiva folklórica o como herencia de la tradición 
esópica. Para una profundización en esta última vertiente, puede consultarse el estudio de Cuesta Torre 
(2012), centrado en las fábulas del Libro de Buen Amor, donde la autora analiza cómo el alimento configura 
la acción de muchos relatos y también se convierte en un motivo simbólico vinculado al deseo, la jerarquía 
social y los valores morales.

21 Como ya se ha mencionado, el alimento en los cuentos de animales no es un mero recurso narrativo, 
sino que cumple funciones simbólicas y culturales. Aunque la leche también es un producto pastoril, su 
inclusión podría aportar un matiz diferente: al tratarse de un alimento más delicado y perecedero que la carne 
o el queso, introduce una dimensión de fragilidad o fugacidad que puede incrementar la tensión narrativa. 
Podría interpretarse como un alimento más vulnerable o efímero, lo cual refuerza el componente engañoso 
de la escena: algo que puede derramarse, perderse o corromperse fácilmente, igual que la confianza entre 
los personajes. En cualquier caso, esta variación confirma la capacidad del cuento para adaptarse a diversos 
entornos sin perder su estructura esencial.



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 190 ~

un plan maquiavélico. La marfusa convence al lobo de que tiene que ir al bautizo de su 
ahijado y aprovecha este momento para comer el mutuo botín. Esta acción se repite en 
tres ocasiones, lo cual remite al uso recurrente del número tres en la tradición oral, donde 
las tríadas o repeticiones triples funcionan como recursos estructurales que refuerzan la 
progresión narrativa y la expectación del oyente. Cuando el lobo pregunta el nombre 
del amadrinado, la raposa, con no poca socarronería, le proporciona los nombres de 
«Emprincipiallo», «Amediallo» y «Acaballo» («Empecelu», «Medelu» y «Acabelu» en 
Poncelas y en la versión de la jarra de leche «Empezadín», «Medianín» y «Acabadín»), 
nombres que aluden a las fases sucesivas en las que se encontraba la pitanza22. La versión 
de Poncelas y «La zorra, el lobo y la jarra de leche» terminan con la victoria de la raposa 
sobre el lobo, la cual ha conseguido no solo el objetivo de comer ella sola todo el manjar, 
sino que también, mediante su insolencia se ha burlado del lobo. Por otro lado, el cuento 
«Emprincipiallo, Amediallo, Acaballo» no termina con el triunfo de la raposa. Después de 
la declaración de culpabilidad del lobo, los dos deciden ir a una feria, localizada en Vega 
de Espinareda. Teniendo que cruzar un río, el lobo aprovecha la ocasión para golpear a la 
raposa y lanzarla al agua, y cuando ella le pregunta a qué lado tiene que dirigirse, el lobo 
le miente y le indica otro pueblo (Aira da Pedra).

En la versión recién analizada se quiere recalcar la venganza del lobo, el cual, 
agotado por las burlas y el descaro de la raposa, decide romper la amistad. Este tema 
mencionado en los cuentos anteriores se puede apreciar también en otras narraciones 
protagonizadas por estos dos animales, como «El zorro y los malladores», «La boda 
en el cielo» (ATU 225; C.-Ch. 60+225) y «La zorra y la cigüeña» (Camarena, 1991: 
47-100). Más allá del ámbito local, esta enemistad se inscribe en una amplia tradición 
literaria que arranca en numerosas fábulas esópicas y medievales, y que alcanzó una 
formulación paradigmática en el Roman de Renard, obra que, pese a su escasa difusión 
en España, consolidó el conflicto entre el lobo y el zorro como motivo narrativo 
recurrente.

3.2. Otras narraciones: el gallo como adversario
En la tradición popular leonesa, la raposa no siempre consigue sus objetivos, ya 

que otros animales poseen cualidades que les permiten vencer sus argucias. Uno de los 
ejemplos más evidentes está representado por el gallo, quien, en varios relatos, encarna 
la sabiduría y el ingenio necesarios para frustrar las trampas del cánido hambriento23. 
Aunque la zorra intente engañar a su presa con sofismas y tretas, no logra su cometido 
debido a la desconfianza e inteligencia de su adversario, quien, pese a estar asociado a 
menudo con una actitud altiva o jactanciosa, demuestra tener la astucia necesaria para 
desenmascarar al embaucado24.

22 He recopilado otra versión de este mismo tipo de cuento en Garrafe de Torío (todavía no publicada). 
En este caso, la informante narra una fábula, transmitida por su abuela, originaria de la misma localidad 
haciendo referencia a «Empezelo», «Demedielo» y «Terminelo».

23 Aunque no es necesario adentrarse en interpretaciones simbolistas, resulta significativo observar 
cómo, desde la antigüedad, el género fabulístico recurre con frecuencia a la figura del personaje pequeño 
pero astuto que burla a un adversario más fuerte. En este caso, el gallo se convierte en el contrapeso de la 
raposa, asumiendo el rol de animal ingenioso y capaz de desenmascarar el engaño.

24 Debido a importantes analogías con otros cuentos medievales, como los comentados por Cuesta Torre 
(2019: 315-32) en su análisis del ejemplo del Conde Lucanor de Don Juan Manuel, en este estudio se ha 
optado por presentar únicamente un modelo de cuento protagonizado por la zorra y el gallo.



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 191 ~

En «La zorra y las plumas del gallo» (ATU 61; C.-Ch. 61C; VD. 56125) la 
raposa, con el pretexto de querer jugar con el gallo, haciendo hincapié en su amistad 
y confianza, consigue convencer al gallo para que baje de la rama del chopo, donde se 
estaba resguardando (Camarena, 1991: 61). Aunque la zorra consiga con un salto agarrar 
al ave, esta logra escapar subiéndose otra vez al árbol y dejando a la zorra con las plumas 
en la boca. El gallo, resentido, se pronuncia en tono irónico sobre la «profunda» amistad 
cultivada por parte de la raposa y asume la verdadera intención de su adversario. La 
vulpeja, sigue con su pantomima y esta vez pide a su presa que vuelva a bajar para recoger 
su ropa. El sabio gallo no se deja engañar por segunda vez y la rebate afirmando que 
pronto le nacerá otra26, dejando a la zorra desolada.

[…] – ¡Ven acá, hombre!, si vamos a jugar aquí ahora los dos…
Y él, ir bajando; y la zorra, muy astuta a ver si bajaba un poco más. Y ella, que bajara; 

y él, que no, que le iba a comer.
– ¡No no, que no te hago nada!; tú ven pacá, que ya sabes que no te hago nada, que 

somos muy amigos. […]
[…] – Así que éramos amigos, ¿eh?
La zorra estaba mirando pa él; y él, arriba. Y dice:
– ¡Oye, pero ven por la ropa!
– ¡No no, que ya me nacerá otra!

En esta narración se puede apreciar un gallo prudente y consciente de su adversario 
desde el principio y aunque en una primera instancia haya querido confiar en la raposa, 
de inmediato se da cuenta del engaño. De hecho, el estereotipo del gallo presumido27, en 
este caso, es suplantado por uno sabio, consciente y prudente.

3.3. Sátira y crítica social: «a raposa comeu o botelo»
Por último, se quiere destacar un cuento que no procede de la tradición clásica, 

ya que ha visto su origen en la provincia de León, específicamente en la comarca del 
Bierzo. Se trata de «A raposa ia el botelo» y «A raposa comeu o botelo» transmitidas 
respectivamente por Poncelas y Fonteboa. Esta narración, que tiene el botillo, famoso 
plato berciano, como objeto de deseo de la raposa, presenta en las dos versiones el mismo 
desarrollo y desenlace. De hecho, la única diferencia que se puede apreciar se encuentra 
en la introducción que hace Poncelas al plato, especificando su elaboración e ingredientes 
y también, el lugar donde se desarrolla la narración, es decir, en Candín.

25 Este relato ha tenido una notable difusión en la tradición medieval. Según Van Dijk (2015: 501) 
aparece en Francia en la obra de Marie de France (61) y en el Roman de Renart (5) y en latín en el Romulus 
Anglicus cunctis (51) y en la obra de Gian Francesco Poggio Bracciolini, quien incluyó este tipo en su 
versión Aesopi Phrygis et aliorum fabulae (170-171). Además de las versiones citadas y las que reúnen 
Camarena y Chevalier, es conveniente hacer referencia a las versiones compiladas por Rodríguez García 
(2024a), quien realiza una revisión exhaustiva de las versiones de cuentos de animales en la fábula española 
de los siglos xviii y xix. Su trabajo ofrece una mirada comparativa y detallada que enriquece la comprensión 
de estos relatos.

26 Otro factor que explica la victoria del gallo sobre la raposa en este tipo de relatos es su condición de 
animal doméstico. A diferencia de los raposos y lobos, que forman parte de la fauna salvaje, el gallo es útil 
para el ser humano, lo que influye en que, en este contexto narrativo, los animales domésticos como él sean 
favorecidos frente a los más salvajes.

27 Un ejemplo representativo de este estereotipo se encuentra en el cuento tradicional Las bodas del tío 
Perico o El gallo Quirico (ATU 2030B).



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 192 ~

El cuento presenta a una mujer que, mientras está cocinando la pitanza, decide ir a 
por agua a una fuente, olvidando la puerta de su casa abierta, hecho que lleva a la vulpeja a 
entrar y robar el botillo. Una vez conseguido su botín, la raposa se dirige hacia un monte para 
degustar el manjar con tranquilidad y hacer una consideración final con doble significado:

[…] Ie ela marchou pro monte en busca da raposa, ie cuando chegou a un campo, viua 
estirada decindo:

– ¡Estírate, pierna,
escaránchate, rabo,
Dios nos día portas abertas
ie mulleres con pouco cuidado! (Fonteboa, 1992: 99)

Ia entre mordisco ia mordisco, como boa cristiana que era, non se esqueceu da súa 
benefactora no momento da ofrenda:

– Esténdete perna,
esparráncate, rabo,
Dios nos día portas abertas
ia mulleres con tan pouco cuidado. (Poncelas, 2004: 86)

La zorra lanza una crítica sarcástica a las mujeres, a quienes acusa de ser poco 
solícitas en sus tareas, y agradece a Dios que las siga engendrando así, pues solo gracias 
a su descuido puede lograr sus fines sin astucia ni trabajo28.

En este cuento, que exalta el orgullo local por la ambrosía berciana, se muestra una 
raposa diferente a la analizada en las anteriores narraciones. No destaca por su arrogancia 
ni por articular planes elaborados de engaño; y, sin embargo, su comportamiento no está 
exento de astucia. Al aprovechar una circunstancia favorable sin necesidad de artimañas 
explícitas, la raposa se sitúa dentro de una lógica oportunista que puede interpretarse, 
en términos más amplios, como una forma de inteligencia estratégica próxima al ya 
mencionado arquetipo del trickster29.

Por tanto, animada por el olor extraordinario y la curiosidad de probar algo 
diferente, roba el botillo y se aleja para degustarlo. A primera vista, podría parecer que nos 
hallamos ante una figura transformada, alejada del arquetipo de la embaucadora calculadora 
y compleja de otras versiones. Sin embargo, esta lectura resulta engañosa si se analiza 
con detenimiento. Más que una evolución psicológica del personaje, el relato ofrece una 
variante donde la raposa sigue respondiendo a sus impulsos más básicos y habituales: el 
apetito, el deseo de supervivencia y la capacidad de aprovechar el entorno en su propio 
beneficio. En este caso, no necesita recurrir a elaborados artificios ni desplegar su retórica 
engañosa; le basta con detectar una oportunidad propicia y actuar en consecuencia.

El cuento mantiene intactos los rasgos tradicionales del personaje y lo utiliza como 
vehículo para una moraleja sexista. El desenlace no solo ridiculiza a las mujeres por su 

28 Sobre la relación entre misoginia y la figura de la zorra en la tradición oral, véase Rodríguez García 
(2024b: 74-77), donde se analiza cómo este personaje canaliza discursos misóginos en diferentes contextos. 
Véase también Rabal Saura y Sánchez Ferra (2007), quienes examinan los valores simbólicos atribuidos al 
zorro en el folklore del Campo de Cartagena, con especial atención a su vinculación con lo femenino y su 
asociación con el engaño y la astucia.

29 Para comprender en mayor profundidad las múltiples manifestaciones del trickster en la tradición 
narrativa universal, resulta imprescindible acudir a estudios fundamentales como: los de Detienne y Vernant 
(1991), Hynes y Doty (1993), Hyde (2008) y Pedrosa (2018).



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 193 ~

supuesta negligencia, sino que culmina con una ironía que presenta al engañador como 
beneficiario providencial. El agradecimiento de la raposa a Dios todopoderoso no expresa 
una virtud moral, sino que representa una forma de oportunismo que le permite alcanzar su 
objetivo sin necesidad de crear sus habituales planes maquiavélicos. Desde la perspectiva 
de la mujer burlada, no hay motivo alguno para celebrar estas circunstancias. El relato, 
por tanto, acentúa la desigualdad entre quien se beneficia y quien resulta perjudicado, y 
articula una visión tradicional donde los recursos de la sátira popular se combinan con 
valores sociales y de género profundamente arraigados.

4. Conclusiones

A lo largo de este estudio se han analizado diferentes narraciones de la tradición 
oral y literaria leonesa, las cuales tienen como protagonista a la raposa30. En particular, 
el personaje ha sido investigado mediante los cuentos recolectados por los estudiosos y 
académicos Poncelas y Fonteboa en El Bierzo, por Camarena en todo el territorio de la 
provincia de León y por Bello Garnelo en el entorno de Las Médulas. Se han descubierto 
y evidenciado las diferentes funciones narrativas del personaje de la zorra en los diversos 
cuentos y en las variantes de una misma narración en áreas distintas del territorio leonés.

Aunque se han señalado ciertas diferencias diatópicas y diafásicas, derivadas 
de las variedades lingüísticas de los informantes, pese a la escasa distancia territorial, 
estas cuestiones requerirían un análisis específico y más amplio. En cambio, el presente 
estudio ha evidenciado de forma más clara la divergencia narratológica, así como las 
diferencias funcionales, temáticas y relativas a la moraleja. Aunque la raposa conserva 
mayoritariamente su carácter tradicional ligado a la astucia, las distintas versiones permiten 
apreciar cómo adapta su actuación a cada situación narrativa, lo que evidencia la riqueza 
expresiva del arquetipo sin que ello implique una ruptura con sus rasgos esenciales.

Los resultados han evidenciado cómo la raposa de la tradición literaria leonesa 
conserva elementos heredados de la fábula clásica y medieval, pero también ha sido objeto 
de transformaciones a lo largo del tiempo. Este dinamismo demuestra la flexibilidad de 
la narración oral y su capacidad de adaptación a valores, contexto y expectativas de cada 
comunidad y época. Además, se destaca la importancia de los cantarcillos o expresiones 
presentes en los cuentos analizados, los cuales se difunden en la tradición popular 
independientemente de la narración, pero la recuerdan y mantienen vigente en la memoria 
popular, incluso sin narrarla. Dichos elementos refuerzan la función mnemotécnica de 
la narración oral y su capacidad de permanencia en la memoria colectiva. Lejos de ser 
elementos accesorios, permiten el recuerdo de la fábula más allá del marco narrativo.

En conclusión, las fábulas leonesas analizadas, que hasta el momento habían sido 
transcritas sin haber sido objeto de análisis, han dejado patente su importante valor literario 
y su continuidad desde la Edad Media y épocas posteriores. De hecho, se ha comprobado 
que la mayoría de ellas se encuentra identificada en catálogos de tipos de cuentos o de 
fábulas medievales, lo cual confirma su raigambre tradicional y su continuidad en las 
edades Moderna y Contemporánea.

A través del análisis narratológico y literario de los cuentos, ha sido posible 
profundizar en este patrimonio oral y poner de relieve su relevancia dentro de la provincia 

30 La elección de analizar el personaje de la raposa se fundamenta en su recurrente presencia en la 
tradición leonesa. Sin embargo, pretendo proseguir con el análisis de los distintos protagonistas del fabulario 
oral leonés en otros trabajos (De Angelis, 2023).



E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 194 ~

de León, una región que destaca por la riqueza de sus tradiciones locales y la diversidad 
cultural de sus poblaciones. En esta línea, elementos como los topónimos presentes en 
los relatos, las alusiones a costumbres locales o la inclusión de productos gastronómicos 
concretos, como el botillo berciano, sitúan los cuentos en un espacio geográfico definido, 
les confieren identidad propia y consolidan su valor como expresión representativa del 
imaginario colectivo leonés.

En un contexto de transformación sociocultural y de progresivo debilitamiento 
de la transmisión oral, motivado, entre otros factores, por la despoblación y la baja 
natalidad en el medio rural, resulta pertinente destacar la importancia de impulsar nuevas 
líneas de investigación sobre estos relatos. El análisis de versiones ya compiladas ha 
permitido reafirmar el valor cultural del corpus, así como señalar la necesidad de seguir 
profundizando en su estudio en investigaciones futuras. Un enfoque narratológico más 
profundo permitiría desentrañar con mayor precisión los mecanismos de variación, 
adaptación y transmisión que configuran estas fábulas, y contribuiría a comprender su 
persistencia y relevancia en la memoria narrativa popular.

Bibliografía

Abenójar, Óscar (2020): «El cuento tradicional “El zorro viola a la osa” (ATU 36): De la 
literatura medieval a la oralidad moderna e internet», Boletín de Literatura Oral, 
n.º extra 3, pp. 13-27. https://doi.org/10.17561/blo.vextra3.5437

Bello Garnelo, Fernando (2010): Léxico y literatura de tradición oral en el entorno de 
Las Médulas (León), León, Universidad de León.

Bueno, Gustavo (1997): El mito de la cultura: ensayo de una filosofía materialista de la 
cultura, Barcelona, Editorial Prensa Ibérica.

Camarena, Julio (1991): Cuentos tradicionales de León, I-II, Madrid, Seminario 
Menéndez Pidal/ Diputación Provincial de León.

Camarena, Julio y Chevalier, Maxime (1997): Catálogo tipológico del cuento folklórico 
español: Cuentos de animales, Madrid, Gredos.

Checchi, Davide (ed.) (2020): Libro della Natura degli animali. Bestiario toscano del 
secolo XIII, Firenze, edizioni del Galluzzo.

Clemente, Pietro (1982): Antropologia e letteratura popolare, Milano, Franco Angeli.
Cuesta Torre, María Luzdivina (2011): «Tradición y originalidad en una de las fábulas 

esópicas del Libro de buen amor: el lobo: la cabra y la grulla», en Juan Ruiz, 
Arcipreste de Hita, y el «Libro de buen amor». III Congreso Internacional. 
Congreso homenaje a Jacques Joset, Alcalá la Real, Al cuidado de Francisco Toro 
Ceballos y Laurette Godinas, pp. 103-114.

Cuesta Torre, María Luzdivina (2012): «La comida en las fábulas esópicas del Libro de 
buen amor», en Botta, Patrizia et al. (coord.), Rumbos del hispanismo en el umbral 
del Cincuentenario de la AIH, vol. II, Bagatto Libri: Roma, pp. 47-59.

Cuesta Torre, María Luzdivina (2014): «La inserción de la fábula esópica del león y el 
ratón en el Libro de buen amor», en Juan Ruiz, Arcipreste de Hita y el Libro de 
buen amor. Congreso homenaje a Alberto Blecua, Alcalá la Real, Ayuntamiento 
de Alcalá la Real, pp. 45-61.

Cuesta Torre, María Luzdivina (ed.) (2017): «Esta fabla compuesta, de Isopete sacada». 
Estudios sobre la fábula en la literatura española del siglo XIV, Berna, Peter 
Lang. https://doi.org/10.3726/b11558

https://doi.org/10.17561/blo.vextra3.5437
https://doi.org/10.3726/b11558


E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 195 ~

Cuesta Torre, María Luzdivina (2019): «El raposo y el gallo: reescritura de una fábula 
medieval en el exemplo 12 del Conde Lucanor», en VV.AA., Literatura medieval 
hispánica: «Libros, lecturas y reescrituras», San Millán de la Cogolla, Cilengua, 
pp. 315-32.

De Angelis, Edera (2023): «El estornudo del lobo en el Libro de Buen Amor (cc. 
766-781): pervivencia, variación y transformación en la tradición popular 
leonesa», en Juan Ruiz, Arcipreste de Hita, y el Libro de buen amor: esta fabla 
compuesta, de Isopete Sacada. De la fabla al fabulare en la Edad Media y más 
allá, Alcalá la Real, Ayuntamiento de Alcalá la Real, pp. 31-38. ISBN 978-84- 
17592-31-8.

Detienne, Marcel y Vernant, Jean-Pierre (1991): Cunning Intelligence in Greek Culture 
and Society, Chicago, University of Chicago.

Fonteboa, Alicia (1992): Literatura de tradición oral en el Bierzo, Ponferrada, León.
Goldberg, Harriet (1998): Motif-index of Medieval Spanish Folk Narratives, Medieval 

and renaissance Texts and Studies, Tempe.
Hernández Fernández, Ángel (2005): «Literatura y tradición oral: fábulas y cuentos 

folklóricos de animales (I) a.», Revista de Folklore, 25b, 299, pp. 158-176.
Hervieux, Leopold (ed.) (1970): Les Fabulistes latins, depuis le siècle d’Auguste jusqu’à 

la fin du Moyen Âge. Phèdre et ses anciens imitateurs directs et indirects [1893-
1899], II, Paris, Firmin- Didot, Hildesheim, Georg Olms.

Hyde, Lewis (2008): Trickster makes this world. How disruptive imagination creates 
culture, Edimburgo, Canongate Books.

Hynes, William J. y Doty William G. (eds.) (1993): Mythical Trickster Figures: Contours, 
Contexts, and Criticisms, Tuscaloosa, University of Alabama Press.

Lacarra, María Jesús (2001): «La Flor de virtudes y la tradición ejemplar», Studia in 
honorem Germán Orduna, Leonardo Funes y José Luis Moure (eds.), Alcalá de 
Henares, Universidad de Alcalá (Ensayos y documentos, 39), pp. 347-361.

Lacarra, María Jesús (2015): «El cuento medieval: cruce de culturas», Revista de poética 
medieval, 29, pp. 11-18. https://doi.org/10.37536/RPM.2015.29.0.53245.

López Castro, Armando (2014): «Sobre la transmisión de una fábula: el ejemplo de 
la zorra que se hizo la muerta», Atalaya, 14. [<https://journals.openedition.org/
atalaya/141>]. https://doi.org/10.4000/atalaya.1418.

Maestro, Jesús (2017): Crítica de la razón literaria. El materialismo filosófico como 
teoría, crítica y dialéctica de la literatura, I-III, Vigo, Academia del Hispanismo.

Martín, Llúcia (ed. y est.) (2022): Bestiari Medieval, Barcelona, Barcino.
Miguel Martínez, Emilio de (1984): «La fábula del zorro que se hizo el muerto en Juan 

Ruiz y en Don Juan Manuel», Boletín de la Biblioteca Menéndez Pelayo, 60, 
pp. 65-98.

Pedrosa, José Manuel (2018): «Straparola, Truchado y el debate del campesino y el 
clérigo (ATU 1562A): una vindicación del héroe traductor y de la cultura popular», 
eHumanista, 38, pp. 364-410.

Poncelas, Aquilino (2004): Contos e Lendas do Bierzo, Ponferrada, Instituto de Estudios 
Bercianos.

Puerto, José L. (2013): Rumor de la palabra. Tradiciones orales en la comarca leonesa 
de Rueda, León, Universidad de León / Ayuntamiento de Gradefes.

Rabal Saura, Gregorio y Sánchez Ferra, Anselmo J. (2007): «El zorro (vulpes vulpes) 
en el folklore y el habla popular del Campo de Cartagena», Revista de Folklore, 
27b, 322, pp. 111-128.

https://doi.org/10.37536/RPM.2015.29.0.53245
https://journals.openedition.org/atalaya/141
https://journals.openedition.org/atalaya/141
https://doi.org/10.4000/atalaya.1418


E. De Angelis, «Cuentos de animales...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  179-196

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 196 ~

Rodríguez García, Miguel (2023): «Lepóridos tramposos. De la fábula oriental, los 
tratados de caza y la historia natural a Tío Conejo», 1616: Anuario De Literatura 
Comparada, 13, pp. 255-279. https://doi.org/10.14201/1616202313255279.

Rodríguez García, Miguel (2024a): «Cuentos de animales en las fábulas españolas de finales 
del siglo XVIII-XIX. Primera aproximación a un catálogo comentado», Boletín de 
Literatura Oral, 14, pp. 34-79. https://doi.org/10.17561/blo.v14.8641

Rodríguez García, Miguel (2024b): «Vulpes in fabula». Oralidad, literatura y estudios 
de animales, Jaén, Anejo del Boletín de Literatura Oral / Universidad de Jaén. 
https://doi.org/10.17561/blo.v.9340

Tubach, Frederich C. (1969): Index Exemplorum. A Handbook of medieval religious 
tales, Helsinki, F.F. Communications.

UNESCO (2003): «Tradiciones y expresiones orales, incluido el idioma como vehículo 
del patrimonio cultural inmaterial». [<https://ich.unesco.org/es/tradiciones-y-
expresiones-orales-00053>]. [16-noviembre-2023].

UNESCO (2018): Textos fundamentales de la Convención para la Salvaguardia del 
Patrimonio Cultural Inmaterial de 2003, París, Patrimonio vivo, Sector de Cultura.

Uther, Hans-Jörg (2004): The Types of International Folktales. A Classification and 
Bibliography (Based on the System of Antti Aarne and Stith Thompson), Helsinki, 
F.F. Communications.

Van Dijk, Gert-Jan (2015): Aesopica posteriora. Mediaeval and modern versions of 
Greek and latin Fables, with a preface of Francisco Rodríguez Adrados, Genova, 
Università di Genova.

Zipes, Jack (2006): Why fairy tales stick: The evolution and relevance of a genre, New 
York, Routledge.

Fecha de recepción: 23 de marzo de 2025
Fecha de aceptación: 19 de abril de 2025

https://doi.org/10.14201/1616202313255279
https://doi.org/10.17561/blo.v14.8641
https://doi.org/10.17561/blo.v.9340
https://ich.unesco.org/es/tradiciones-y-expresiones-orales-00053
https://ich.unesco.org/es/tradiciones-y-expresiones-orales-00053


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 197 ~

D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

Resumen: En este estudio se destaca cómo los 
testimonios en contra de María Guadalupe, 
la bruja de San Miguel (Guanajuato, Méx.), 
están impregnados de recursos de la tradición 
oral. Estos relatos, construidos a partir de 
un estilo discursivo indirecto, permiten que 
los denunciantes den voz a otros personajes, 
enriqueciendo la narrativa y reflejando el acervo 
cultural compartido por la comunidad. La 
denuncia de Joseph Molina, por ejemplo, ilustra 
cómo las acusaciones de brujería no solo se basan 
en hechos, sino que también están cargadas de 
significados culturales y sociales. Los relatos se 
convierten en un vehículo para expresar miedos, 
deseos y rivalidades, revelando la complejidad 
de las interacciones sociales en la Nueva 
España. Además, se observa que los elementos 
narrativos, como mitos y leyendas, se integran 
en las historias, legitimando las acciones de 
la Inquisición y reflejando la percepción de la 
realidad de la comunidad. Así, la oralidad no 
solo actúa como un medio de transmisión de 
conocimiento, sino que también contribuye a 
la construcción de identidades colectivas y a la 
memoria cultural de la época.

Palabras clave: Brujería, Tradición oral; 
Inquisición de la Nueva España, Oralidad.

Abstract: This study highlights how the 
testimonies against María Guadalupe, the 
witch of San Miguel (Guanajuato, Mexico), 
are impregnated with resources from the 
oral tradition. These stories, constructed 
from an indirect discursive style, allow the 
complainants to give voice to other characters, 
enriching the narrative and reflecting the 
cultural heritage shared by the community. 
Joseph Molina's denunciation, for example, 
illustrates how accusations of witchcraft are 
not only based on facts, but are also loaded 
with cultural and social meanings. The stories 
become a vehicle for expressing fears, desires 
and rivalries, revealing the complexity of social 
interactions in New Spain. In addition, it is 
observed that narrative elements, such as myths 
and legends, are integrated into the stories, 
legitimizing the actions of the Inquisition 
and reflecting the community's perception of 
reality. Thus, orality not only acts as a means of 
transmitting knowledge, but also contributes to 
the construction of collective identities and the 
cultural memory of the time.

Keywords: Witchcraft, Oral tradition, Inquisition 
of New Spain, Orality.

«La bruja de San Miguel»: motivos y recursos de la tradición oral 
en cuatro testimonios inquisitoriales

«The witch of San Miguel»: motifs and resources of the oral 
tradition in four inquisitorial testimonies

Diana Catalina Escutia Barrios
(Seminario Internacional de Estudios sobre Literaturas y Oralidades, SIELO)

diana.escutia.1989@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1104-0561

mailto:diana.escutia.1989@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1104-0561


D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 198 ~

1. Introducción

El estudio de los expedientes inquisitoriales permite entender, desde varias 
perspectivas, no solo a la institución que dictaba ciertas pautas sociales, sino que también 
ofrece un aspecto de la realidad de los denunciantes, de su visión de mundo, sus miedos, 
deseos e intereses, algunos de los cuales aún perviven en ciertas comunidades. El Santo 
Oficio en la Nueva España, como institución, tenía un papel fundamental en la regulación 
de la moralidad y la conducta de la sociedad. Su objetivo era mantener la ortodoxia 
religiosa y, al mismo tiempo, controlar las prácticas que se consideraban desviadas o 
peligrosas. Sin embargo, los procesos inquisitoriales revelan que la realidad de los 
denunciantes era mucho más compleja. Estos documentos dejan vislumbrar un mundo 
en el que las creencias en la brujería, la hechicería y lo mágico eran comunes, y donde 
las acusaciones podían surgir de rivalidades personales, miedos colectivos o incluso de la 
búsqueda de justicia social.

Los relatos contenidos en algunos testimonios que componen los archivos 
inquisitoriales son, asimismo, un reflejo de la literatura de tradición oral que podía 
circular en la comunicación de la época. A menudo, las denuncias podían contener relatos 
que se construían a partir de un estilo discursivo indirecto, en el que los denunciantes 
daban voz a otros personajes en sus historias. Este rasgo de lo oral, —en la acepción 
ofrecida por Aurelio González (1995: 145) que lo define como “una forma específica de 
creación literaria y de cultura”— además de enriquecer el texto, también permite entender 
cómo las narrativas se transmitían y se transformaban en la comunidad. La oralidad, en 
este contexto, se convierte en un recurso interesante para el estudio de la construcción 
de la identidad y la memoria colectiva. Los denunciantes, al contar sus experiencias, 
informan sobre los hechos e igualmente evocan un acervo cultural compartido que refleja 
las creencias y valores de su comunidad. A partir del análisis de los textos inquisitoriales 
es posible acercarse al encuentro entre la oralidad y la escritura que se manifiesta en los 
testimonios de los declarantes; respecto de estos rasgos de oralidad interesa, para esta 
propuesta, el análisis de los recursos propios de la literatura de tradición oral presentes 
en el discurso de quienes testificaron en el expediente que nos ocupa, que dan cuenta 
del acervo tradicional compartido por la comunidad en la que se desarrolló el proceso 
inquisitorial, en este caso, la jurisdicción de San Felipe, en el actual estado de Guanajuato, 
México.

La figura de la bruja ha sido un elemento recurrente en la narrativa cultural de 
diversas sociedades a lo largo de la historia, símbolo tanto del miedo a lo desconocido 
como de la transgresión de las normas sociales y religiosas. El caso de María Guadalupe, 
llamada para este trabajo «La bruja de San Miguel», se erige como un ejemplo 
paradigmático de cómo las creencias populares y los testimonios orales se entrelazan con 
las estructuras de poder de la época novohispana del siglo xviii, revelando las tensiones 
entre la fe, la superstición y la justicia.

Este estudio se centra en el análisis de cuatro testimonios inquisitoriales que 
rodean la figura de María Guadalupe, quien fue acusada de realizar actos de hechicería 
que supuestamente causaron daño a sus vecinos. A través de los relatos contenidos en las 
testificaciones de denunciantes como Joseph Molina y su sirviente Joseph Rosales, se 
desentrañan las acusaciones específicas y los motivos subyacentes que impulsaron estas 
denuncias, a saber: la búsqueda de un tesoro enterrado, la rivalidad social y la manipulación 
de creencias populares se entrelazan en un texto que refleja las complejidades de la vida 
cotidiana en una sociedad marcada por la desigualdad y el miedo a la magia, a la hechicería 
y a la brujería. El análisis de estos testimonios permite entrever cómo la tradición oral 



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 199 ~

y los recursos narrativos se utilizan para construir la imagen de la bruja, así como para 
justificar la persecución de aquellos que eran considerados como amenazas a la moralidad 
y el orden social. Al examinar los elementos intersticiales de estas narraciones, se revela 
un panorama más amplio de la cultura popular de la época.

2. La función social de la denuncia en la Nueva España

La Inquisición en la Nueva España, establecida en 1571, desempeñó un papel 
fundamental y multifacético en la regulación de la moral y la conducta de la sociedad 
colonial. A partir su creación, la Inquisición se erigió como un guardián de la moral 
pública. Su labor no se limitaba a la persecución de la herejía, que era considerada la 
infracción más grave contra la fe, sino que también abarcaba una amplia gama de delitos 
menores que podían amenazar la cohesión social y la integridad de la comunidad católica. 
Entre estos delitos se encontraban la blasfemia, el reniego y las prácticas consideradas 
supersticiosas. La Inquisición veía en estas acciones una falta de respeto hacia la religión 
y un potencial deslizamiento hacia la anarquía moral que podría desestabilizar la sociedad. 
Así, cualquier desviación de la norma religiosa podía ser objeto de investigación y castigo, 
lo que fomentaba un ambiente de autocensura y vigilancia entre los individuos.

La regulación de la moralidad pública se traducía en un enfoque meticuloso sobre 
la vida cotidiana de los novohispanos. La Inquisición actuaba como un tribunal que 
juzgaba a los acusados al tiempo que promovía un clima de temor y desconfianza, donde 
los ciudadanos eran incentivados a vigilarse mutuamente. Este sistema de control social se 
basaba en la idea de que la fe y la moral eran pilares fundamentales para la estabilidad de 
la sociedad, y cualquier amenaza a estos principios debía ser erradicada (Alberro, 1988: 
128). Además de su papel en la moralidad religiosa, la Inquisición también se ocupaba de 
la regulación de la conducta social en un sentido más amplio. Esto incluía la vigilancia de 
las relaciones interpersonales y la moral sexual. La Inquisición perseguía con rigor delitos 
como la poligamia y la solicitación, considerando que tales prácticas eran inmorales y 
socavaban la estructura familiar, vista como la base de la sociedad. La Iglesia católica 
promovía un modelo de familia nuclear y monogámica, y cualquier desorientación de este 
modelo podía significar una amenaza a la cohesión social (Torre Villar, 2000: 67).

La Inquisición, por lo tanto, se convirtió en un medio para asegurar la conformidad 
con las normas establecidas por la Iglesia. Su intervención en la vida social buscaba 
castigar a los transgresores y educar a la población sobre las expectativas morales y 
religiosas que debían seguir. Este proceso de supervisión y regulación se extendía a todos 
los estratos de la sociedad, con impacto tanto en los indígenas recién evangelizados como 
en los colonos españoles. La Nueva España era un territorio en el que coexistían diversas 
creencias y prácticas, y la Inquisición se erigía como un baluarte contra la disidencia y la 
heterodoxia. Su labor era vista como esencial para la cohesión de un imperio que, en su 
vastedad, enfrentaba desafíos constantes a su autoridad y unidad (Alberro, 1988: 586).

La Inquisición utilizó diversos métodos para mantener el control social y religioso 
en la Nueva España, la delación fue uno de los más prominentes. Este sistema incentivaba 
a los miembros de la comunidad a denunciar a aquellos que consideraban sospechosos de 
prácticas heréticas o inmorales. La delación, por supuesto, facilitaba la identificación de 
transgresores, mientras creaba un ambiente de desconfianza y miedo entre los habitantes. 
Este clima de vigilancia mutua fomentaba la autocensura, ya que las personas temían ser 
acusadas por sus vecinos, lo que contribuía a la regulación social y a la conformidad con 
las normas establecidas por la Iglesia (Alberro, 1988: 128).



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 200 ~

El miedo a la Inquisición y sus represalias tuvo un efecto profundo en la cultura 
de la época; las personas se volvían reacias a expresar opiniones que pudieran ser 
consideradas contrarias a la ortodoxia religiosa, lo que limitaba la libertad de pensamiento 
y la diversidad cultural. Este clima de temor afectaba a los individuos e influía en las 
dinámicas comunitarias, donde la vigilancia mutua se convertía en una norma. La función 
social de la denuncia en la Nueva España fue multifacética y desempeñó un papel crucial 
en la dinámica de control social y regulación de comportamientos dentro de la sociedad 
colonial. De tal suerte que la denuncia se convirtió, asimismo, en un mecanismo a través 
del cual los individuos podían manifestar su lealtad a la ortodoxia católica y, al mismo 
tiempo, reafirmar su posición social. Las denuncias eran un medio para reportar prácticas 
consideradas heréticas o desviadas y también servían como una herramienta para la 
cohesión social, donde los miembros de la comunidad se sentían obligados a actuar en 
defensa de los valores y normas impuestas por la autoridad religiosa.

El proceso de investigación y juicio llevado a cabo por la Inquisición era otro 
método clave en su funcionamiento. Los inquisidores tenían la autoridad para indagar 
sobre los delitos, lo que incluía la recopilación de testimonios y la evaluación de pruebas. 
Este proceso judicial frecuentemente era opaco, lo que significaba que los acusados no 
necesariamente tenían acceso a toda la información que se presentaba en su contra. Las 
condenas podían basarse en evidencias circunstanciales o en testimonios de delatores, 
lo que generaba un sistema en el que la verdad era, en muchas ocasiones, distorsionada. 
La falta de transparencia en los procedimientos judiciales contribuía a la percepción de 
la Inquisición como una entidad temida y respetada, capaz de decidir sobre la vida y la 
muerte de los acusados.

Las penas impuestas por la Inquisición variaban considerablemente, desde multas 
y penitencias hasta la prisión y, en casos extremos, la ejecución. Este enfoque punitivo 
buscaba castigar a los transgresores al mismo tiempo que quería ser ejemplarizante y, 
además, tenía un componente de rehabilitación. La Inquisición pretendía llevar a los 
acusados de vuelta a la ortodoxia católica, lo que implicaba un proceso de arrepentimiento 
y reintegración en la comunidad. Sin embargo, la severidad de las penas y la naturaleza 
del castigo generaban un efecto disuasorio, reforzando el control social y la conformidad 
con las normas religiosas.

Al imponer un conjunto de normas y valores que todos debían seguir, la Inquisición 
fomentó un sentido de unidad en torno a la fe católica. Este proceso de unificación, sin 
embargo, no estuvo exento de consecuencias negativas, ya que también generó divisiones 
y tensiones entre diferentes grupos sociales, como indígenas, mestizos, mulatos, 
afrodescendientes, españoles... La imposición de una única visión religiosa y moral llevó 
a la marginalización de aquellos que no se ajustaban a los estándares establecidos, creando 
un ambiente de exclusión y conflicto. La Inquisición, pues, se convirtió en un instrumento 
de control social que, aunque buscaba la cohesión, también profundizaba las divisiones 
existentes en la sociedad novohispana (Torre Villar, 2000: 67).

La denuncia en la Nueva España también reflejaba las tensiones sociales y las 
jerarquías existentes. Los denunciantes, en general, pertenecían a grupos que buscaban 
consolidar su poder o mejorar su estatus social, utilizando la denuncia como un medio para 
deshacerse de rivales o para ganar favor ante las autoridades. Este uso estratégico de la 
denuncia podía llevar a la creación de un ambiente en el que las relaciones interpersonales 
se veían afectadas por la posibilidad de ser denunciado. Las personas podían verse 
obligadas a actuar con cautela, limitando su libertad de expresión y su capacidad para 
interactuar abiertamente con otros. Así, la denuncia se convirtió en un instrumento que 



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 201 ~

servía a la Inquisición, al tiempo que reflejaba y exacerbaba las divisiones sociales y las 
luchas de poder dentro de la sociedad novohispana (Alberro, 1988: 206).

La denuncia también tenía un componente de justicia social, ya que permitía a 
los individuos expresar sus preocupaciones sobre comportamientos que consideraban 
inmorales o peligrosos para la comunidad. En este sentido, la denuncia podía ser vista 
como un acto de defensa de la colectividad, donde los individuos se sentían obligados 
a proteger a sus vecinos de prácticas que podrían amenazar la cohesión social. Sin 
embargo, este aspecto positivo de la denuncia se veía empañado por el uso abusivo 
de este mecanismo, donde las acusaciones podían basarse en rencores personales o 
malentendidos, llevando a consecuencias devastadoras para los acusados. Así, la función 
social de la denuncia en la Nueva España era compleja, ya que, aunque podía servir para 
mantener el orden y la moralidad, también podía ser un vehículo para la injusticia y la 
opresión (Alberro, 1988: 586).

3. Rasgos de la oralidad en los documentos inquisitoriales

Los testimonios recogidos en los archivos inquisitoriales de la Nueva España, 
además, son una muestra de la tradición oral que circulaba en la comunicación de la 
época. Los documentos que contienen estos testimonios, aunque manuscritos, funcionan 
como un medio para capturar y preservar discursos que originalmente fueron expresados 
de manera oral, tal como se hace actualmente; así, los relatos de los acusados y testigos 
incluyen elementos narrativos que reflejan la estructura de la oralidad, como la repetición 
de frases y la inclusión de anécdotas que enriquecían la narración, y en ellos son rastreables 
recursos de la literatura de tradición oral, como se verá más adelante.

En la transcripción de estos testimonios los funcionarios actúan como intermediarios 
entre el hablante y el registro escrito, lo que significa que la esencia del discurso oral puede 
ser alterada o reinterpretada en el proceso de escritura. Tener esto presente es crucial, 
ya que la oralidad no solo se limita a la transmisión de información, sino que también 
incluye aspectos emocionales y contextuales que pueden influir en la interpretación del 
testimonio. De tal suerte que un testigo podría enfatizar ciertos detalles de su historia para 
apelar a la empatía del oyente, algo susceptible a perderse en la transcripción escrita.

Asimismo, la oralidad en estos testimonios se manifiesta en las estructuras 
narrativas, que, en este tipo de archivos, frecuentemente incluyen elementos característicos 
de la tradición oral, como el uso de fórmulas y un estilo que busca captar la atención del 
oyente. Este tipo de comunicación, hasta la fecha, es más accesible para la población 
en general y permite una mayor flexibilidad en la transmisión de información. Así, un 
testigo podría adaptar su delación según la reacción de los servidores eclesiásticos, lo 
que demuestra cómo la interacción oral influía en el contenido y la forma del testimonio 
(Cortés, 2004: 80).

En los testimonios recogidos en los archivos inquisitoriales de la Nueva España 
es posible observar estructuras narrativas que incluyen elementos característicos de la 
oralidad, como la repetición y el uso de fórmulas, que son técnicas utilizadas para facilitar 
la memorización y la transmisión de textos de tradición oral. La repetición refuerza la 
información presentada y crea un ritmo que capta la atención del oyente, haciendo que el 
relato sea más envolvente y memorable (Ong, 1997: 36-80). Dicho estilo narrativo busca 
mantener el interés del público, lo cual es fundamental en un contexto donde la mayoría 
de los deponentes carecían de habilidades de escritura, pero no de un uso efectivo del 
lenguaje [o de la oralidad]. La flexibilidad en la transmisión de información que ofrecía 



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 202 ~

la oralidad era crucial, ya que los textos podían adaptarse y modificarse según el contexto 
y el público presente, lo que demuestra cómo la interacción oral influía en el contenido y 
la forma del testimonio. Al analizar estos testimonios, se puede obtener una visión más 
profunda de cómo las comunidades novohispanas entendían su mundo, sus valores y sus 
interacciones sociales.

Los testimonios también funcionan como un vehículo para la expresión cultural y 
social de la comunidad. Los deponentes, al narrar sus experiencias, comunican información 
sobre eventos específicos y transmiten un sentido de identidad cultural y colectiva. Esto 
se evidencia en la incorporación de elementos de la tradición oral, como mitos, leyendas 
y creencias populares, que son fundamentales para la vida cotidiana de las comunidades. 
Así, los testimonios se convierten en un espacio donde se entrelazan la memoria colectiva 
y la historia personal, permitiendo que las voces de la comunidad resuenen a través del 
tiempo (Cortés, 2004: 80).

Los archivos inquisitoriales, por lo tanto, no son meramente un registro de 
acusaciones y defensas; también representan un testimonio de la cultura oral que predomina 
en la sociedad de cada época, para la que la comunicación verbal es fundamental para la 
interacción social y la transmisión de conocimiento. Los textos de tradición oral permiten 
que las voces de los individuos tengan lugar en un sistema que, muchas veces, buscaba 
silenciarlas. La oralidad se convierte, así, en un medio poderoso para la expresión cultural 
y la construcción de identidades colectivas. Además, la flexibilidad de la oralidad permite 
que los relatos se adapten a las circunstancias del momento. Este proceso comunicativo 
enriquece el discurso, haciendo que cada declaración sea única y contextualizada.

Estos testimonios en los archivos inquisitoriales, entre otras cosas, son un reflejo 
de la tradición oral de la época que, así como capturan la información sobre delitos y 
herejías, también manifiestan la rica tradición cultural de una sociedad que, en gran 
medida, dependía de la comunicación verbal para su cohesión y funcionamiento. Estos 
documentos, por lo tanto, ofrecen una posibilidad, también, de observar el devenir de 
algunos recursos de la literatura de tradición oral.

4. La bruja en la tradición oral

La figura de la bruja en diversas tradiciones orales ha sido uno de los elementos 
centrales en las narrativas populares, en el que se muestra una amalgama de creencias, 
temores y fascinaciones. En general, las brujas son descritas como mujeres con 
habilidades sobrenaturales, capaces de transformarse en animales o en seres luminosos. 
Esta habilidad de metamorfosis es un motivo1 recurrente en las leyendas y simboliza 
tanto el poder como la vulnerabilidad de las mujeres en contextos históricos y sociales 
específicos. La transformación en animales, como lechuzas o tecolotes, se asocia con la 
idea de que las brujas pueden moverse entre mundos, lo que les otorga un estatus especial 
en la comunidad (Álvarez, 2014: 50, 51).

La percepción social de las brujas es compleja y dual. Por un lado, son temidas 
por su supuesta capacidad de causar daño, enfermedad o desgracia. Por otro lado, son 
veneradas por su conocimiento sobre hierbas y remedios, lo que las convierte en figuras 
de curación y sabiduría. Esta ambivalencia refleja las tensiones en la sociedad hacia las 

1 Para este análisis se utiliza la concepción de motivo de Aurelio González (2012) como «unidad 
mínima narrativa».



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 203 ~

mujeres que desafían las normas establecidas. En muchas narraciones, las brujas son 
presentadas como guardianas de secretos ancestrales, lo que les otorga un papel crucial en 
la transmisión de conocimientos y tradiciones dentro de sus comunidades. Es necesario, en 
este punto, hacer mención de las distinciones entre bruja y hechicera que propone Cecilia 
López Ridaura: «distinguiremos a la bruja por el hecho de que, además de practicar la 
hechicería, realiza actos ajenos a estas, en particular el vuelo y la asistencia al aquelarre 
[...] puede haber brujas que no son hechiceras, que no preparan pócimas ni provocan 
maleficios, y hechiceras que no son brujas y no tienen nada que ver con el Demonio» 
(2015: 52); sin embargo, hay que tener presente que la mayoría de los informantes de 
muchos textos recogidos de la tradición oral y de los expedientes inquisitoriales utilizaban 
indistintamente los términos bruja y hechicera; incluso, esta amalgama entre ambas 
figuras ha trascendido a algunos estudios de tradición oral.

En la tradición oral, las brujas también representan la conexión con la naturaleza 
y lo sobrenatural. Su relación con el entorno natural les otorga un poder especial, ya 
que son vistas como mediadoras entre el mundo humano y el espiritual. Esta conexión 
se manifiesta en textos donde las brujas utilizan elementos de la naturaleza para llevar 
a cabo sus prácticas, lo que refuerza su imagen como figuras sabias y poderosas. Así, 
la bruja se convierte en un vínculo entre lo cotidiano y lo mágico, enriqueciendo 
las narrativas populares con su presencia. Su profundo conocimiento sobre hierbas, 
plantas medicinales y remedios naturales las convierte en personajes de respeto dentro 
de sus comunidades. En muchos relatos, las brujas utilizan elementos de la naturaleza, 
como hierbas, raíces y otros recursos para llevar a cabo sus prácticas mágicas. En este 
sentido, la bruja se convierte en un símbolo de la interdependencia entre los seres 
humanos y su entorno, destacando la importancia de la naturaleza en la vida cotidiana. 
Sin embargo, esta misma sabiduría genera desconfianza, ya que su capacidad para curar 
puede ser interpretada como un poder peligroso. Esta ambivalencia se refleja en textos 
de tradición oral en los que las brujas son acusadas de causar malestar o enfermedad, 
lo que pone de manifiesto los temores de la comunidad hacia lo desconocido y lo que 
no comprenden.

La capacidad de las brujas para interactuar con el mundo natural se manifiesta en 
diversas narrativas donde se les atribuyen habilidades curativas y de transformación. Por 
ejemplo, se cuenta que pueden invocar fuerzas de la naturaleza o comunicarse con espíritus, 
lo que las convierte en figuras de gran respeto y temor. Esta dualidad en su representación, 
como sanadoras y como agentes de lo sobrenatural, enriquece las narrativas populares, 
permitiendo que las brujas sean vistas como puentes entre lo cotidiano y lo mágico. Así, su 
presencia en las historias añade un elemento de misterio y también refleja la importancia 
de la naturaleza en la vida de las comunidades (Álvarez, 2014: 50, 51).

Además, la conexión de las brujas con la naturaleza se traduce en una comprensión 
más profunda de los ciclos de la vida y la muerte. En muchas culturas, las brujas son 
vistas como figuras que poseen un conocimiento especial sobre los ritmos naturales, 
por lo que son capaces de trabajar con las energías de la tierra y los elementos. Esta 
sabiduría se manifiesta en textos de tradición oral donde las brujas tienen la facultad de 
predecir eventos naturales o de influir en las cosechas, lo que las convierte en personajes 
esenciales para la supervivencia de la comunidad. Así, su papel trasciende el ámbito de lo 
sobrenatural, integrándose en la vida cotidiana de las personas.

La bruja, al ser una conexión entre lo humano y lo espiritual, también refleja 
la búsqueda de equilibrio en la relación con la naturaleza. En las narrativas orales, se 
enfatiza la importancia de respetar y entender el entorno natural, lo que se traduce en 



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 204 ~

una crítica a la desconexión que se observa en las sociedades modernas. Las brujas, al 
ser representadas como guardianas de este conocimiento, invitan a la reflexión sobre la 
necesidad de reconectar con la tierra y sus ciclos.

Las historias de brujas también destacan la capacidad de estas para actuar 
de manera independiente, lo que contrasta con los roles tradicionales asignados a las 
mujeres. En estas narrativas, las brujas no son meras víctimas de la persecución, sino 
que son agentes de cambio que utilizan su sabiduría y habilidades para desafiar a quienes 
intentan controlarlas. Este aspecto de la bruja se convierte en un símbolo de la resistencia 
femenina, donde en cada relato puede haber un acto de reivindicación de la autonomía y 
el poder personal. Además, la bruja representa la conexión entre lo sagrado y lo profano, 
lo que le otorga un estatus especial en la cultura popular.

5. «La bruja de San Miguel». Corpus

El expediente que aquí se revisa está compuesto por setenta y nueve folios que 
documentan el proceso llevado en contra de María Guadalupe y María Isabel, en la Villa 
de San Miguel el Grande (en el actual estado de Guanajuato, México), entre el 21 de 
agosto de 1760 y el 6 abril de 1769, por hechicería2. Cabe señalar que, a pesar de que el 
primer folio del expediente indica que se trata de «El Señor Inquisidor Fiscal del Santo 
Oficio de México contra María Guadalupe, mulata, y María Isavel. Por maléficas» (f. 1r), 
lo cierto es que, aunque esta última sí aparece en las denuncias, en realidad el proceso se 
enfocó solo en la primera acusada.

Este caso es largo y se compone por cuatro declaraciones hechas en 1760, nueve 
declaraciones y siete ratificaciones fechadas en 1767 más varios documentos que abarcan 
los nueve años que duró el proceso; entre los cuales, se encuentran cartas dirigidas al 
Santo Tribunal y a los inquisidores, anotaciones al margen, observaciones del notario, 
los análisis de los Padres calificadores, la calificación de los hechos, mandamiento de 
embargo, copia de la partida de defunción de la acusada María Guadalupe, un muñeco 
que supuestamente era utilizado por la acusada para realizar maleficios, entre otros.

Para el estudio que aquí se propone, se retoman las primeras cuatro declaraciones 
que corresponden a los principales involucrados en el caso; se seleccionaron estas 
testificaciones debido a que en ellas se encuentran historias que, a su vez, contienen 
recursos y motivos de la tradición oral. Dichos declarantes son: Joseph Molina, primer 
denunciante en contra de María Guadalupe, a quien señala, entre otras cosas, de enfermarlo 
por medio de un muñeco que lo representaba, también la acusa de tener bajo encantamiento 
un dinero que estaba enterrado en el cerro de la Pasagalana, que el denunciante estaba 
buscando; además, indica que María Guadalupe intentó matarlo a él y a fray Bernardino 
Labiano. La segunda declarante es María de Jesús, hija de la acusada María Guadalupe, 
quien se autodenuncia por haber bebido peyote y sentirse «como en el aire» (f. 6v), y 
denuncia a su madre de tener encantado un dinero que está enterrado en una cueva, de 
hacer uso de muñecos para dañar a las personas; también acusa a su madre de que, junto 
con otras mujeres, hace rituales para desaparecer y convertirse en luces en el cerro, y que 

2 Museo y Archivo Histórico Casa de Morelos, siglo xviii, caja 1238, expediente 57, fondo: Diocesano, 
Sección: Justicia, serie: Inquisición, subserie: Hechicería, 1746. La transcripción paleográfica completa que 
se empleó para este trabajo está disponible para su consulta en https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/
article.php?id=34&cat=expedientes. En adelante, solo se citarán los folios correspondientes a dicho 
expediente.

https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/article.php?id=34&cat=expedientes
https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/article.php?id=34&cat=expedientes


D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 205 ~

estas han intentado matar a fray Bernardino y al señor Molina. El tercer testimonio es de 
Joseph Antonio Pichardo, quien se autodenuncia por haber bebido peonía3 «con modos 
diabólicos» (f. 8v) y de haber invocado al demonio dos veces cuando estuvo encerrado; a 
María Guadalupe la acusa de aparecerse de manera inexplicable después de hacer dicha 
invocación, de sacarlo misteriosamente de su celda, de tener encantado el cerro, de usar 
muñecos para dañar a la gente y de intentar matar al señor Molina. El cuarto testimonio 
corresponde a la acusada, María Guadalupe, quien se autodenuncia por tener malas 
amistades, beber peyote y sentir que volaba; también cuenta que vio al demonio en cuatro 
ocasiones, que intentó chupar a un bebé, que ella y otras mujeres adoran al maligno, 
además de corroborar y abundar en los hechos que los otros denunciantes refieren.

Estos testimonios contienen recursos que proceden de la tradición oral y los 
testificantes conforman sus relatos a partir del imaginario que poseían; así, se busca 
reflexionar acerca de la configuración de la imagen de la bruja a partir de la identificación 
de los recursos y motivos de este tipo de textos que en los testimonios dejan dilucidar 
estos denunciantes, y cómo es que permanecen en la tradición oral contemporánea de 
algunas zonas de México, visibles en las recolecciones de campo que se han realizado en 
las últimas décadas.

6. Temas y motivos de la tradición oral en el testimonio inquisitorial

El caso en contra de María Guadalupe comienza el 21 de agosto de 1760 
con la denuncia de Joseph Molina, «de treinta y siete años de edad, mestiso, viudo, 
administrador de la hacienda de San Antonio de el Blanquillo en la jurisdición de la villa 
de San Phelipe» (f. 4r), cuya historia está construida por completo a partir del uso del 
estilo discursivo indirecto desde el cual el declarante da voz a quienes intervienen en su 
historia. El testimonio indica que el denunciante ha ido de manera voluntaria «movido 
de la repugnancia y golpe que le han echo las cosas que ha sabido, y por descargo de su 
conciencia» (f. 4r); sin embargo, se sabe que en estos documentos ese tipo de frases eran 
más bien de tipo protocolario, pues la finalidad era no atentar contra la veracidad del 
delator.

A continuación, en el expediente se presenta un relato detallado sobre cómo Joseph 
Molina llegó a tener conocimiento de la existencia de una suma de dinero enterrada en 
el cerro de la Pasagalana. Según se indica, Molina decidió enviar a su sirviente, Joseph 
Rosales, quien más adelante será mencionado con diferentes nombres, como Joseph 
Antonio Pichardo, Joseph Rosales Pichardo o simplemente Joseph Pichardo o Rosales. 
Este sirviente, descrito como un mulato de veintiocho años, fue encargado de la tarea de 
buscar dicho dinero.

El motivo detrás de esta denuncia se centra en la búsqueda del tesoro enterrado que 
se convierte en el principal impulsor de las acciones de Molina. A medida que avanza en 

3 «peonía: Se administra la raíz [seca] a las mujeres que no se han purificado después del parto, provoca 
la menstruación si se bebe en la cantidad de una almendra; ayuda en los dolores de tripa si se bebe con 
vino, también para los que sufren de ictericia, riñón y tienen dolores de vejiga. Tras hacerla hervir con vino 
y bebida retiene el vientre. {3} Si se beben 10 o 12 granos rojizos con vino negro seco, contienen el flujo 
rojo; si se comen ayudan a los que sufren de estómago o han sido mordidos; si los beben y comen los niños 
moderan el principio del mal de piedra. Los granos negros sirven para los que sufren ahogos por pesadillas, 
contra los sofocos uterinos y los dolores de matriz, si se beben con aguamiel o con vino quince granos. 
[Crece en lugares muy elevados]», Dioscórides interactivo [en línea].



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 206 ~

su búsqueda, Molina toma la decisión de llevar a vivir a su hogar a María de Jesús, quien 
es la hija de María Guadalupe, la acusada. Esta joven, en su declaración, afirma tener 
conocimiento sobre la ubicación exacta del dinero, ya que su madre, María Guadalupe, le 
había mostrado el lugar donde se encontraba enterrado.

Además de esto, María de Jesús revela un aspecto inquietante: menciona que la 
enfermedad que afecta a Molina no es simplemente una dolencia física, sino que, según 
su creencia, es el resultado de un hechizo que le ha sido lanzado por su madre, María 
Guadalupe. Esta revelación sugiere que las tensiones y conflictos entre los personajes 
no solo giran en torno a la búsqueda del tesoro, sino que también están impregnados de 
elementos de magia y superstición que caracterizan la narrativa oral de la época.

Hasta este punto, se puede observar que el contenido intersticial de la narración 
de este deponente tiene el potencial de desvelar las razones que lo llevaron a tomar 
la decisión de presentar una denuncia formal. Es bastante probable que la verdadera 
molestia que experimentaba este hombre se originara en el hecho de que, en primer lugar, 
se sintió profundamente burlado y engañado tanto por su sirviente, Rosales, como por 
María de Jesús, quienes, de manera deliberada, le ocultaban el paradero del dinero que 
él tanto anhelaba y deseaba encontrar. Esta situación de engaño y frustración pudo haber 
alimentado su resentimiento hacia ellos.

Como señala Santiago Cortés en su texto titulado «Oralidad y escritura en los 
archivos inquisitoriales novohispanos: proceso contra el hombre que se volvió toro», el 
concepto de información intersticial se refiere a aquella información que el declarante 
proporciona de manera espontánea, sin que se le haya solicitado específicamente (Cortés, 
2004: 79-90). Este tipo de información puede ofrecer una visión más profunda y matizada 
de las motivaciones y emociones que subyacen a las denuncias en este expediente, 
permitiendo así una mejor comprensión de las dinámicas sociales y personales que 
estaban en juego en las interacciones entre las personas involucradas.

Es importante considerar entonces que, independientemente de si Molina 
realmente creía o no en la capacidad de María Guadalupe para ocultar el dinero a través 
de algún tipo de encantamiento o magia, es evidente que esta mujer ejercía una influencia 
considerable sobre Rosales y María de Jesús. Este dominio fue tan significativo que, en 
consecuencia, llevó a ambos a desobedecer y no cumplir con las instrucciones que Molina 
les había indicado en relación con la búsqueda del tesoro.

Con el paso del tiempo y a medida que este denunciante comenzó a recibir 
información negativa y desfavorable sobre María Guadalupe es muy probable que 
decidiera utilizar esos datos como un medio para llevar a cabo un acto de venganza. Esta 
venganza podría haber sido motivada por su frustración y enojo por no haber logrado 
encontrar el dinero que tanto quería. Esta teoría sobre sus motivaciones podría no ser 
del todo errónea, especialmente si se tiene en cuenta que, en numerosas ocasiones, las 
denuncias que se presentaban bajo este contexto estaban impulsadas por el enojo de haber 
recibido un mal trabajo de tipo mágico o por la creencia de ser víctimas de un hechizo 
maligno (Caro Baroja, 1992: 33).

En la denuncia presentada por María de Jesús, el motivo relacionado con el tesoro 
enterrado también se manifiesta, aunque con una variante interesante. Ella explica que su 
madre, Guadalupe, la llevó en una ocasión durante la noche a una cueva con el propósito 
de que pudiera observar la gran cantidad de dinero que, según su madre, se encontraba 
enterrado en ese lugar. De esta manera, el motivo que se presenta en esta historia es el del 
tesoro oculto en una cueva, y se desarrolla de una manera que difiere notablemente de la 
narración que hizo Molina.



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 207 ~

La cueva como espacio mágico ha sido un elemento recurrente en la literatura 
oral y la cosmovisión de diversas culturas a lo largo de la historia. Este fenómeno se 
manifiesta en la forma en que las cuevas son percibidas como formaciones geológicas y 
como lugares sagrados que conectan el mundo físico con el mundo espiritual. En muchas 
tradiciones, las cuevas son vistas como umbrales entre lo conocido y lo desconocido, lo 
humano y lo divino, lo material y lo inmaterial. Este simbolismo se encuentra presente en 
las narrativas de los pueblos amerindios, por ejemplo, donde las cuevas son consideradas 
espacios de poder, refugio y transformación.

Según la tradición oral de diferentes comunidades, la magia de las cuevas también 
se manifiesta en su capacidad para albergar tesoros y riquezas ocultas. En muchos textos 
de tradición oral, las cuevas son descritas como lugares donde se encuentran objetos de 
gran valor, ya sean materiales o espirituales. Esta idea de las cuevas como guardianes 
de tesoros se refleja en las narrativas de cazadores y exploradores que han buscado en 
ellas recursos naturales y también conocimientos ancestrales y poderes ocultos (Perera, 
1991: 620). Existen innumerables textos de tradición oral en los cuales las cuevas son 
representadas como espacios mágicos y sagrados, donde se ocultan objetos de valor, 
conocimientos ancestrales y secretos de la creación.

También, existe la percepción de las cuevas como lugares donde se esconden 
riquezas, ya sean minerales, objetos sagrados o conocimientos, y resalta su papel 
fundamental en la literatura y la cosmovisión de los pueblos. Las cuevas, por lo tanto, son 
más que simples formaciones geológicas; para las comunidades son espacios cargados de 
significado, donde lo material y lo espiritual coexisten, y donde se preservan las historias 
y tradiciones de las comunidades. Este simbolismo de las cuevas como guardianes de 
tesoros continúa resonando en la cultura popular y en la memoria colectiva, recordándonos 
la riqueza de las tradiciones orales y la importancia de los espacios sagrados en la vida de 
los pueblos (Perera, 1991: 629).

La persistencia de las tradiciones relacionadas con las cuevas en las comunidades 
sugiere que estos espacios mágicos continúan desempeñando un papel vital en la identidad 
cultural y espiritual de los pueblos. A pesar de los cambios y desafíos que enfrentan, la 
conexión con las cuevas y su simbolismo perdura, reflejando una resistencia cultural y un 
deseo de mantener vivas las historias y creencias que han sido transmitidas de generación 
en generación.

En la historia de María de Jesús, en el expediente que nos ocupa, la denunciante 
describe que, al llegar al sitio donde supuestamente estaba el dinero, ocurrió algo 
extraordinario: la tierra se abrió ante sus ojos, y en ese momento, ella pudo observar que 
«aparecían unas luces muy lindas» (f. 6v). Esta conexión entre las luces y la fortuna en la 
búsqueda de tesoros añade una capa adicional de significado a la experiencia de María de 
Jesús y su relato sobre el tesoro oculto.

Respecto del motivo de la luz que señala dinero, Samia Badillo Gámez (2014: 
225), en 2012, recogió un texto narrado por Eufrosina Barrales, de cincuenta y siete años, 
ama de casa, habitante de Huatlatlauca, Puebla, quien contó que «entonces estaba un 
mezquitito, dicen que seguido veían una lucecita, que ese dinero era encantado, entonces 
ese dinero lo sacó ella, la mamá de mi tía Blanca. Entonces, ¿no sé si haya ido con doña 
Male? En la casa ve que estaba una sala primero, y luego hay otra pieza grande, dicen que 
mi tía fue al amate, dicen, no sé si sea verdad o no, dicen que sacó dinero y ya fue donde 
se construyó todo». Igualmente, Adriana Guillén Ortiz recogió, en 2014, en Xalapa, 
Veracruz, una historia narrada por Isabel Martínez, de cincuenta y seis años, secretaria 
jubilada, quien contó que:



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 208 ~

En la casa de Centenario dicen que había dinero enterrado o que hay dinero enterrado. 
Que de hecho está entre la cocina y la recámara que era de Cris [hermana de la informante], 
porque ahí se ve una luz, una lucecita roja, como si fuera un foquito, ahí se veía. Entonces 
había una sombra que caminaba, de la cocina hacia la sala, y llegaba a la puerta y ahí se 
desaparecía» (2016: 248).

Estas luces, que emergen cerca de la superficie del suelo, son conocidas en 
diversas tradiciones como fuegos fatuos. En varias culturas, se cree que la aparición de 
estas luces es un indicativo de que en ese lugar se esconde algún tesoro enterrado. Por 
ejemplo, en Honduras, existe una creencia popular en la que «Varia gente dice que ven 
luces así. Pero es de algún entierro que hay. Eso se ve de noche. Dicen que son unas 
lucitas que suben, bien verdecitas, bajan y vuelve a subir. Vaya, lo que le quiero contar 
es que dicen que el que mira esa luz es suerte. Es suerte […] que mire esa luz entonces 
lo que hacen es ir a ponerle una señita donde está la luz, y después lo van a sacar» 
(Martínez Reyes, 2019: 0201n). Esta tradición sugiere que aquellos que logran ver estas 
luces tienen una suerte especial.

En el expediente inquisitorial que nos ocupa, la narración proporcionada por 
María de Jesús continúa desarrollándose al explicar que, en el momento en que se enteró 
de que el señor Molina estaba en la búsqueda del dinero que se creía enterrado, decidió 
acercarse a él con la intención de ofrecerle alguna información. Sin embargo, a pesar de 
su deseo de ayudar, se encontró en una situación complicada, ya que no pudo comunicarle 
nada relevante ni tampoco logró localizar la entrada de la cueva donde supuestamente 
se encontraba el tesoro. Esta incapacidad para actuar se debió, según la declarante, a los 
poderosos hechizos que su madre, María Guadalupe, había lanzado, lo que complicó aún 
más su situación.

En la declaración de Joseph Antonio Pichardo, quien también es conocido como 
Joseph Rosales, se hace mención de que el dinero que tanto buscaban se hallaba, asimismo, 
en una cueva. El testimonio de Pichardo revela que, una vez que se enteró de la ubicación 
del dinero, se generó la complicidad con María Guadalupe. Este testificante menciona que 
«se puso en mal con esta muger [María Guadalupe]» (f. 8v), con lo que indica que hubo 
un pacto entre ellos para engañar a Molina. Además, señala que comenzaron a engañar al 
señor Molina respecto al lugar exacto donde estaba enterrado el dinero, lo que revela que 
había una intención de confundirlo y desviar su búsqueda.

Como resultado de esta situación, Joseph Molina, visiblemente frustrado y 
molesto por no haber podido encontrar el dinero que tanto deseaba, tomó la decisión 
de encarcelar a Pichardo durante un periodo de cinco meses. Este hecho es un claro 
indicativo de la gran irritación que sentía Molina, ya que su incapacidad para localizar el 
tesoro no solo le causó descontento, sino que también lo llevó a tomar medidas drásticas 
contra aquellos que consideraba responsables de su frustración. En su testificación, 
Pichardo, además, señala que era frecuentemente visitado por María Guadalupe y una 
ocasión, sin saber cómo

se halló en el cerro con la Guadalupe. Y pusieron entre los dos en la boca de la cueva 
–la que destapó dicha Guadalupe– y él metió un axolote vivo, y sobre él pusieron otra 
vez la piedra que havía levantado Guadalupe, quién en su cassa puso baxo de la tierra 
una tabla, y entre los dos enterraron en la dicha boca de la cueva un muñeco con lo que 
quedó aquel lugar, en su inteligencia, encantado para que en caso que los persiguiesen, no 
lograsen el dinero los perseguidores (f. 9r).



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 209 ~

La versión contada por Pichardo incluye un elemento narrativo significativo que 
se refiere al motivo del tesoro que está custodiado por un objeto mágico. Este motivo no 
es exclusivo solo de esta historia, sino que se puede encontrar en diversas tradiciones 
culturales a lo largo del tiempo. Por ejemplo, en San Luis Potosí, México, la investigadora 
Lilia Álvarez, en su tesis de maestría, ha recopilado varias leyendas en las que este motivo 
aparece de manera prominente. Para Álvarez (2014: 38), la figura del guardián en la 
tradición oral «implica un devenir dialéctico de los relatos donde aparece, porque cada 
nuevo buscador del tesoro reactualiza la figura del guardián y del conjunto de los dos es 
que surgirá la motivación de nuevos buscadores y la continuidad de la tarea del guardián, 
de manera que las narraciones continúan actualizándose».

En la literatura de tradición oral, el guardián del tesoro es un personaje que 
manifiesta la compleja relación entre la avaricia y la generosidad. Este personaje que, 
frecuentemente y en ciertas regiones, se asocia con nobles de antaño o con individuos 
que han acumulado riqueza a lo largo de su vida, desempeña un papel crucial en las 
narraciones que giran en torno a la búsqueda de tesoros. En muchos textos de tradición 
oral, su función no se limita a la mera protección de un objeto valioso; más bien, se 
convierte en un símbolo de la moralidad y la ética que deben guiar a aquellos que se 
aventuran en la búsqueda de la fortuna.

El guardián del tesoro, en muchas de estas historias, se presenta como un ser que 
ha sido dotado de poderes sobrenaturales o que ha sido bendecido —o maldito— con una 
sabiduría ancestral. Su presencia en la narrativa oral resalta la importancia del tesoro en 
la cultura local y establece un vínculo moral con la comunidad. Así, por ejemplo, en Las 
Vigas de Ramírez, Veracruz, también circulan textos en los que se reconoce la figura del 
guardián del tesoro con el cual es necesario realizar un pacto para obtener las riquezas 
que están protegidas:

Y yo también he escuchado que en la parte de allá hay cuevas, como con tesoros, pero 
que están resguardados por, cómo podría yo decirlo, como por entes o fuerzas que son 
sobrenaturales, que piden a cambio algo que, serían en este caso, las almas para poderlos 
dárselos a ciertas personas. Igual de lado de acá del bordo también, creo que hay cuevas, 
y les atribuyen luego lo mismo; o sea, que están resguardadas por alguien que te pide el 
alma para poder entrar. Y no nomás es ahí, toda esta área4.

Este vínculo moral del texto de tradición oral con la comunidad en la que circula 
es fundamental, ya que el acceso a la riqueza que el tesoro representa está condicionado 
por la conducta ética de los buscadores o, bien, por sus habilidades para guardar el 
secreto de su ubicación o para obtenerlo, como sucede en otros relatos. En este sentido, 
el guardián actúa como un mediador entre el mundo material y el espiritual, recordando 

4 Transmiten: José Benito Mota Monfíl, 64 años, Maestro de Telesecundaria; Mayra Nayeli Mota 
Murillo, 34 años, Maestra de primaria. Las Vigas de Ramírez, Veracruz. 12 de abril de 2024. Recolección: 
Casandra Robles Gómez, Miguel Ángel Gómez Reyes, Sergio Alejandro González Cura, Yael de Jesús 
Rivera González y Luis Rodas Suárez. Transcripción: Yael de Jesús Rivera González. Edición: Luis Rodas 
Suárez. Este texto se recogió en una de las actividades programadas para el curso «Métodos de recolección 
de literatura de tradición oral de México y de transcripción, edición y clasificación de textos», impartido 
para los estudiantes de la Maestría en Literatura Mexicana del Instituto de Investigaciones Lingüístico-
Literarias, de la Universidad Veracruzana, en el primer semestre de 2024, por el doctor Rodas, quien 
amablemente me facilitó el material inédito.



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 210 ~

a los personajes que la riqueza no es un fin en sí mismo, sino un medio que también debe 
ser utilizado para el bien común.

La dualidad que encarna el guardián del tesoro se manifiesta en su comportamiento 
y en las pruebas que, en algunos casos, impone a los buscadores. Por un lado, puede ser 
visto como un obstáculo que protege el tesoro de aquellos que desean apoderarse de 
él por motivos egoístas. Por otro lado, también puede ofrecer oportunidades a quienes 
demuestran ser dignos de su confianza. Esta dinámica crea un espacio narrativo en el 
que se exploran temas como la avaricia, la generosidad, la justicia y la redención. Los 
buscadores que se acercan al tesoro con intenciones puras y un sentido de responsabilidad 
hacia su comunidad a menudo son recompensados, mientras que aquellos que actúan con 
egoísmo o deshonestidad enfrentan consecuencias severas.

Así, por ejemplo, Lilia Álvarez recogió en Villa de Reyes, San Luis Potosí, en 
2013, el texto que tituló como «El tesoro del garambullo», narrado por José Martínez, de 
setenta y ocho años, ganadero, quien explica que debajo de dicha planta se esconde un 
tesoro cuya localización es indicada por diferentes señales reconocidas por los pobladores 
de este lugar; no obstante, el tesoro ha permanecido intacto:

Debajo de un garambullo existe un tesoro, pero no han logrado sacarlo, a pesar de que 
ha existido gente que ha excavado. Sabemos que ese dinero existe porque por las noches 
se ven unas llamas de fuego. El follaje de ese garambullo tiene una coloración amarilla, 
muy vistosa, que es otra señal de que allí hay dinero.

Además, algunos han visto a un hombre vestido de blanco que vigila el lugar. 
Quién podría ser, no se sabe, suponemos que es algún revolucionario o un ladrón, estos 
solían enterrar sus riquezas para preservarlas porque no había bancos, pero si morían 
inesperadamente sus almas volvían al mundo de los vivos, ya que se han quedado con el 
pendiente de sus tesoros (Álvarez, 2014: 158).

En esta versión, el guardián es un hombre vestido de blanco, sin embargo, esta no 
es la única entidad protectora de tesoros; en otras narraciones recogidas también en esta 
región del altiplano potosino se pueden encontrar diversos seres que custodian riquezas 
por distintos motivos, tales como toros, becerros (Álvarez, 2014: 163), chivos (Álvarez, 
2014: 164) o mujeres vestidas de blanco (Álvarez, 2014: 166). Berenice Granados 
explica que «El guardián del tesoro, puede aparecer en forma de revolucionario, 
bandolero, serpiente, jinete, mujer, etc.» (2009: 216). En otras latitudes, por ejemplo, 
en la tradición asturiana, explica Alba García Rodríguez (2022: 143), existen personajes 
poco conocidos, la mayoría femeninos, entre los cuales menciona a las ayalgas: «se 
trata de unas hermosas mujeres que guardan sus tesoros en cuevas o bajo los árboles. 
Se piensa que este nombre pueda surgir de la lexicalización del término ayalga que en 
lengua asturiana significa “tesoro”. Suelen aparecer en la noche de San Juan, portando 
una llama en la boca de las cuevas».

Entre el último texto recogido por Álvarez y el testimonio de Pichardo arriba 
citado, resalta la similitud de dos motivos en ambos relatos: el primero, el motivo del 
tesoro enterrado y, el segundo, el motivo de la luz que señala dinero. El motivo del tesoro 
enterrado se manifiesta, también, en varias historias que se presentan en los expedientes 
del Santo Oficio de México, en el siglo xviii. En estos textos, se observa una mezcla 
de creencias y tradiciones que reflejan la mentalidad de la sociedad novohispana. Por 
ejemplo, López Ridaura (2007: 207-225) recoge cinco casos provenientes de distintos 
expedientes inquisitoriales, resguardados en el Archivo General de la Nación, uno de 



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 211 ~

los textos menciona la búsqueda de un tesoro en un monte, donde los personajes son 
guiados por un indio considerado curandero y hechicero. Este tipo de narraciones no 
solo se centran en la búsqueda del tesoro, sino que también incluyen elementos de pactos 
demoníacos y creencias indígenas.

Además, el interés por los tesoros enterrados está vinculado a los temores de la 
gente hacia los poderes sobrenaturales y las brujas, lo que se evidencia en las historias que 
tratan sobre encuentros con figuras sobrenaturales y la influencia de la magia en la vida 
cotidiana. Estos relatos, aunque no son intencionalmente literarios, están estructurados 
como narraciones orales y contienen tópicos y motivos, como los arriba mencionados, 
que han perdurado a lo largo del tiempo, mostrando así la vigencia de estas creencias en 
la cultura popular.

Así, se puede considerar la interpretación del guardián del tesoro como una 
representación de las fuerzas de la naturaleza o de lo sobrenatural que rigen el equilibrio del 
mundo, según la comunidad que transmita este tipo de textos. En muchas culturas, la riqueza 
y la prosperidad están intrínsecamente ligadas a la salud de la comunidad y al respeto por las 
tradiciones. Se cree que, el guardián, al proteger el tesoro, también resguarda el bienestar del 
pueblo, recordando a los buscadores que la verdadera riqueza radica en la generosidad y en el 
uso responsable de los recursos. Asimismo, el guardián del tesoro en la literatura de tradición 
oral no es solo un protector de riquezas materiales, sino un símbolo de la ética y la moral 
que deben guiar a los buscadores en su camino. Su figura encarna la lucha entre la avaricia 
y la generosidad, y su papel como mediador entre el mundo material y el espiritual resalta la 
importancia de la conducta ética en la búsqueda de la fortuna (Álvarez, 2014: 40-43).

Estas reflexiones sobre la naturaleza del guardián y su relación con los buscadores 
de tesoros nos pueden proporcionar una comprensión más profunda de por qué este 
motivo específico aparece en el expediente en cuestión, ya sea a través del testimonio 
de Pichardo o del de Molina. Si consideramos que la presencia y las características del 
guardián dependen en gran medida del buscador del tesoro, se vuelve evidente que es más 
probable que este concepto se manifieste de manera más clara en la versión narrada por 
aquel que tuvo la responsabilidad de salir al cerro en busca de dicho tesoro. Así, el guardián 
que Pichardo describe no fue configurado únicamente a partir de su propio acervo cultural 
y tradicional, sino que también se vio influido por los recursos y las circunstancias que se 
le presentaron en ese momento particular. Al enterarse de que María Guadalupe utilizaba 
muñecos con fines mágicos, pudo volverse lógico para Pichardo suponer que el guardián 
que ella emplearía en su práctica mágica tendría una naturaleza similar, lo que refuerza 
la conexión entre los elementos de la tradición oral y las experiencias vividas por los 
personajes involucrados.

Otro motivo presente en estas denuncias es el del objeto mágico que provoca 
un cambio físico (Thompson, D1330): en su testimonio, Molina cuenta «que hallándose 
enfermo, y que todavía lo está, le dixo la muchacha que su madre Guadalupe lo tenía 
así, pues havía echo un muñeco que lo representase» (f. 4v); esta acusación resultó 
contundente para los padres calificadores quienes juzgaron que «el echo o echos de los 
tres muñecos, la califican, a más de mágica supersticiosa, de sortílega maléfica o venefica 
hostile con pacto explícito con el demonio» (f. 59v); pues el uso de este tipo de objetos 
con fines dañinos apunta claramente a una característica de la bruja que está descrita en 
el Malleus Maleficarum:

De la misma forma cuando un brujo realiza una estatuilla de cera o cosa semejante, 
con el fin de embrujar a alguien; [...] todo cuanto se hace de malo a esta imagen, para que 



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 212 ~

afecte al modelo original, es decir al hombre embrujado –un pinchazo o una herida que 
son realmente inferidas a la imagen por la bruja u otro, con lo que el demonio transmite 
invisiblemente a la persona maleficiada–, hay que imputárselo efectivamente a la bruja, 
porque sin ella, Dios no se lo permitiría nunca al diablo llevar semejante herida... (Kraemer 
y Sprenger, 2004: 293).

La acusación, pues, es grave, sobre todo porque Molina entregó al Santo Oficio 
una de esas muñecas5 –la cual está cosida al expediente– y su denuncia está validada 
por las de los otros delatores. Por su parte, María de Jesús cuenta al Santo Oficio que su 
madre, María Guadalupe, ha usado esto en contra de la española María Polonia, y que 
«tiene su madre en su poder una muñeca con espinas, puestas las espinas en lugares donde 
la dicha padece, y una espina que tiene la muñeca en las caderas clavada (de la que padece 
la dicha) le resulta por esto tener la ropa alza[da] por detrás, como que las caderas con 
aquella espina se le ayan subido» (f. 6r).

Además de los testimonios ya mencionados, María de Jesús proporciona 
información adicional que resulta de gran relevancia en las acusaciones. Ella señala que, 
en secreto y a escondidas de su madre, había entregado a Molina un total de tres muñecos. 
Estos muñecos, según su declaración, representaban a tres hombres que, lamentablemente, 
ya habían fallecido. La causa de sus muertes, según lo que indica el expediente, fue el 
maleficio que se había ejercido sobre ellos, lo que busca remarcar que estos muñecos 

5 Ver imagen 1. Muñeca cosida al expediente número 57, que se encuentra en la caja 1238, en el Archivo 
Histórico Casa Morelos. Fotografía de archivo personal, capturada en 2019.

Imagen 1. Muñeca cosida al expediente núm. 57, caja 1238.



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 213 ~

estaban infundidos de un poder oscuro y maligno, utilizado para causar daño a aquellos a 
quienes representaban.

María de Jesús también revela que su madre, María Guadalupe, le confesó que 
ella, junto con otras mujeres, había creado dos muñecos adicionales. Estos muñecos 
estaban diseñados específicamente para representar tanto a la propia denunciante, María 
de Jesús, como a su compañero Pichardo. El propósito de estos muñecos era manipular y 
dictar las respuestas que ambos debían dar en relación con el dinero que supuestamente 
estaba enterrado. Este uso particular de los muñecos se puede considerar una variante 
del motivo previamente mencionado, y se aproxima más a la idea del objeto mágico que 
otorga poder sobre las personas (Thompson D1400).

Conforme avanza la prosecución, la situación se complica aún más con el hecho 
de que, según lo refiere María de Jesús, su madre poseía otro muñeco que representaba a 
Molina. Este muñeco tenía una característica notable: estaba adornado con «una hebra de 
oro en el pescuezo, en significación de que la que denuncia traxese al dicho Molina con 
lo que le dezía, engañándolo y llevando su parecer vacilante con aquella hebra de oro al 
cuello» (f. 7r). Esta hebra de oro no era un simple adorno, sino que tenía un significado 
profundo y simbólico. Según la interpretación de María de Jesús, el muñeco estaba 
diseñado para engañar y manipular a Molina, llevando su pensamiento y su voluntad a un 
estado de vacilación y confusión, todo ello facilitado por la presencia de esa hebra de oro 
que colgaba de su cuello.

Este detalle resalta las prácticas mágicas en las que estaban involucradas estas 
mujeres y cómo utilizaban los muñecos como herramientas para buscar ejercer control 
sobre las personas en su entorno. Las denuncias de Pichardo y de María Guadalupe también 
dan cuenta de estos motivos; por su parte, además del ya mencionado muñeco guardián 
del dinero, Pichardo denuncia que María Guadalupe y otras mujeres tenían un muñeco 
con la boca cosida que lo representaba a él, para que no pudiera responder sobre el dinero; 
también que tenían uno del señor Molina que tenía «puesto un hilo de sincho en la barriga, 
para que en toda su vida se abrigase con eso pues no tendría ni hallaría con qué mantenerse, 
y que en los volsicos le pusieron al muñeco unos pellexos de bíbora, en representación de 
que ese fuese el dinero que conseguiese del que vuscaba en el cerro». (f. 9v)

María Guadalupe, en su acto de autoconfesión, admite abiertamente que ha 
utilizado muñecos con la intención de causar daño a dos personas específicas: Molina 
y fray Bernardino Laureano. Su confesión revela la gravedad de sus acciones, ya que 
su objetivo final era, en efecto, matarlos. Además, en su autodenuncia, ella menciona 
un incidente particular en el que «le dieron a beber la rosa maría con pellote, y que 
luego que lo bebió se halló como en el aire o emborrachada. Y esta bebida la bebió ella 
voluntariamente [Sobre el renglón: en otra ocacion] y ella misma la hizo» (f. 11v). Por 
otro lado, María de Jesús, la hija de María Guadalupe, también aporta un testimonio 
relevante. Ella recuerda que, cuando tenía apenas ocho años, su madre y otras mujeres le 
ofrecieron una bebida que contenía «la hierva de santa maría y pellote»6 (f. 6r). Al ingerir 

6 Sobre si la santa rosa es cannabis o es la parte femenina del peyote, los investigadores no se han puesto 
de acuerdo. Se conoce como Santa Rosa a la planta de cannabis que ha sido cuidada desde su cultivo para 
uso ritual exclusivamente; Garrett Ríos y Báez Cubero explican que para los otomíes de la región oriental de 
Hidalgo el uso de esta hierba es primordial en sus costumbres y tradiciones: «La Santa Rosa no se compra 
ni se comercia; se comparte. Quienes la cultivan en sus huertos le dan un mantenimiento particular. La 
secan a la sombra y la depositan en el altar familiar. Se sahúma y sólo se consume para actividades rituales 
o de curación. Además no se fuma, se ingiere o se remoja para fines curativos. La sacralidad de la hierba 



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 214 ~

esta mezcla, María de Jesús experimentó un estado alterado de conciencia, y describió que 
se sentía como si estuviera loca y que su comportamiento era errático, como si estuviera 
flotando o en un estado de ensueño.

Ambas declaraciones, tanto la de María Guadalupe como la de su hija, ponen 
de manifiesto un rasgo distintivo que se asocia comúnmente con las prácticas de las 
hechiceras: el uso de plantas para la elaboración de brebajes o venenos. Estos preparados 
pueden tener una amplia gama de propósitos, que van desde la sanación de enfermedades 
hasta la adivinación de futuros o la atracción de personas. En la Nueva España, el uso de 
peyote y otras hierbas era suficiente para que una mujer fuera considerada una hechicera, 
ya que el peyote, en particular, es y ha sido históricamente una planta de gran relevancia 
en rituales, especialmente aquellos que tienen como objetivo la adivinación y la conexión 
con lo espiritual. Este uso de plantas y brebajes refleja una tradición profundamente 
arraigada en la cultura, donde la magia y la medicina tradicional se entrelazan de maneras 
complejas y significativas. Es así que cuando Pichardo recibió el encargo de buscar el 
dinero para Molina recurrió a este tipo de prácticas para saber dónde debía buscar: «molió 
una peonía y se la bebió, deceando hazer esta inquisición con modos diabolicos; y que 
luego que con esta intención bebio la peonía, le pareció que se le revolvía todo el mundo, 
y que le daban vueltas por todas partes y vio cerca de sí un vulto como de hombre (el que 
le causó temor) y este lo llevó de la mano, y lo fue guiando hasta el cerro, y asomándose 
por la abertura, que havía en la cueva, vio un montón de dinero» (f. 8v).

Hasta este momento es posible deducir que la imagen de la bruja y de la hechicera 
no estaban del todo separadas, al menos, para los denunciantes de este caso, pues si 
bien –y como veremos– la mayoría de las acusaciones están dirigidas a señalar a María 
Guadalupe como bruja, en algunas ocasiones se incluyen elementos, como el uso del 
peyote, que más bien están relacionados con la figura de la hechicera. Para discernir 
mejor en esto, resulta esclarecedora la distinción que ofrece Cecilia López Ridaura:

distinguiremos a la bruja por el hecho de que, además de practicar la hechicería, rea-
liza actos ajenos a estas, en particular el vuelo y la asistencia al aquelarre... puede haber 
brujas que no son hechiceras, que no preparan pócimas ni provocan maleficios, y hechi-
ceras que no son brujas y no tienen nada que ver con el Demonio.

Ambas, las brujas y las hechiceras, hacen uso de la herbolaria pero con fines distintos: 
las hechiceras preparan filtros, maleficios, venenos que dan a sus clientes o a sus ene-
migos; buscan, por medio de los efectos que saben que producen determinadas plantas, 

conlleva un respeto hacia todo proceso de producción y consumo» (Garret Ríos y Báez Cubero, 2017). Por 
su parte, Fagetti, Garrett Ríos y Reinoso Niche ofrecen un panorama del uso de plantas con propiedades 
psicotrópicas entre los otomíes de la huasteca sur (Hidalgo, Puebla y Veracruz), y señalan que «pudo haber 
ocurrido que la marihuana haya suplantado poco a poco el uso del peyote y de otros enteógenos entre los 
pueblos otomíes, conservando el mismo nombre y, por consiguiente, el simbolismo y los atributos de la 
santa limeña [Santa Rosa], pero es un hecho que el cannabis no es la única planta enteogénica» (Véase 
Fagetti, et. al., 2017). En ocasiones, el uso del nombre de santa rosa para referirse al peyote o al cannabis 
en las declaraciones de los expedientes inquisitoriales estará sujeto a la tradición propia del entorno del 
testigo. Por ejemplo: «El consumo de peyote fue frecuente en diferentes regiones del país, destacándose 
por el número de procesos inquisitoriales en los que este estaba involucrado en los estados de Zacatecas, 
Michoacán, Guanajuato, la Ciudad de México, Querétaro y San Luis Potosí […] La persecución hacia este 
tipo de ritos promovió el sincretismo con la hagiografía cristiana y se le denominó Niño Jesús, Santísima 
Trinidad, Nuestra Señora, Santa Rosa María, Yerba Santamaría, Santa María del Peyote y Yerba María» 
(Flores y Masera, 2010).



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 215 ~

lograr objetivos que pueden ser de muy distinta índole: atraer al sexo opuesto; tener suerte 
en el juego; curar, enfermar o matar; impedir o propiciar la fecundidad; adivinar el futuro 
o el lugar donde están las cosas perdidas, entre otros.

En el caso de las brujas, en cambio, se registra el uso de determinadas plantas para 
elaborar sus famosos ungüentos, que sirven principalmente para volar, pero también para 
transformarse en animales. A diferencia de la hechicera, la bruja no necesita de objetos, 
plantas, animales o minerales físicos para provocar el mal, ya que sus poderes se los 
proporciona el Diablo (2015: 52).

De esta manera, el uso del peyote que los denunciantes refieren para volar y tener 
visiones es un elemento que se encuentra más en el terreno de la hechicería. No así el 
vuelo que María de Jesús detalla haber visto:

que en su cassa se juntaron con su madre otras sinco; y que poniéndose todas alrededor 
de el fogon con los dedos se sacaban los ojos y los echavan en un plato blanco, y este lo 
ponían junto al tenamastle de la pared o piedra sobre quien poner el comal y que cogiendo 
una untura amarilla (como la vio) se untaban por el pecho y pesqueso y baxo de los 
brazos. Y diziendo estas palabras: [subrayado:] sin Dios y Santa María, daban el volido y 
se desaparecían, y veía en el cerro las luces donde juntaban otras varias (f. 7v).

Este tipo de ritual que describe la declarante está mucho más relacionado con 
las prácticas de la bruja; según lo arriba señalado por Ridaura, el uso de afeites y la 
facultad para volar es propio de las brujas, al igual que la asistencia al aquelarre, que es 
lo que se infiere que sucede una vez que están en el cerro. Respecto del uso de ungüentos, 
en la obra que coordinan Enrique Flores y Mariana Masera se recopila una declaración 
realizada en Huimilpan, Querétaro, el dos de noviembre de 1791, por Antonio de la Cruz, 
indio chichimeco, de treinta y siete años aproximadamente, que ya estaba preso y que fue 
llamado al Tribunal para ser interrogado sobre «las causas de los maleficios, sus efectos, 
causas de que proseden, y el cómo se curan esto[s]» (2010: 139); de la Cruz contó a los 
inquisidores que:

Y que la resepta con que se unta dicha María, dise dicho Antonio que se haze con 
guessos de muerto molidos, con sangre de los aorcados, con orines y pelos de chivo, y 
plumas de guajolote. Y que el chivo la viene a vuscar todas las noches. Y que se pone en 
pelota y que se unta toda. Y que antes de untarse, haze muchas reverencias y sahumerios 
al chivato, y que luego que está untada dise

En gracia del Diablo, de Villa en Villa.
Y luego se sale (Flores y Masera, 2010: 140).

Un ritual semejante a éste y al que señala María de Jesús en la declaración que nos 
ocupa es descrito por Apuleyo en El asno de oro, cuyas historias podrían estar basadas 
en relatos populares y de la tradición oral que circulaban alrededor del siglo ii d. C., en 
donde Panfilia se unta por todo el cuerpo un ungüento mientras recita ciertas palabras 
para convertirse en búho y emprender el vuelo (Apuleyo, 1978: 169). De igual manera, 
el Malleus maleficarum indica que «En cuanto al medio de transporte [...] las brujas, 
por instrucción del diablo, fabrican un ungüento con el cuerpo de los niños» (Kraemer 
y Sprenger, 2004: 236). Incluso, versiones de este ritual circulan también en textos de 
tradición oral con variantes en las que las mujeres se rompen los pies. Así, por ejemplo, 
en Coatepec, Veracruz, María Luisa Reyes, de cuarenta años, contó en 2014:



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 216 ~

Dicen que también había una señora que sí era bruja, pero dicen que también era 
nahual. Pero que cuando hacía sus cosas, hacía una fogata –ya la gente sabía–, y siempre 
se quitaba, de aquí, los pies, de esta parte para abajo. Los dejaba a un lado y se iba, volaba. 
Volaba. Y ya, dicen que la gente que ya sabía, una vez, le hizo una maldad y le echaron 
los pies a la lumbre. Y después, al otro día, la fueron a ver y le dijeron que qué le había 
pasado, que por qué no había salido: “No, es que me quemé”, pero no les dijo por qué. 
Porque ya mucha gente ya sabía que según era bruja o nahual. No sé qué será la señora 
esa (Guillén Ortiz, 2016: 235).

Los elementos del fuego, el hecho de que la mujer sospechosa de bruja se quite 
las piernas y que estas sean echadas a la lumbre se repiten en otra variante de este relato 
contado por Juan Pérez, de setenta y tres años, en 2017, en Milpa Alta, Ciudad de México:

[…] Al tercer día, sí; se hizo el dormido cuando vio [a] su esposa se levantó y como en 
el tlicuil7 siempre ponían las abuelitas un pedazo de leña adentro para que amaneciera la 
lumbre, entonces de allí llenó una ollita con las brasas, hizo un ritual allí junto a la lumbre, 
se quitó sus piernas y las dejó así cerca de la lumbre. Ella se colgó de su cuello el jarrito y 
se iba volando hasta el Teuhtli.8 Allá por Tulyehualco, Xochimilco, iba a chupar la sangre, 
traía la sangre. Entonces el marido ya la estaba viendo y dice:

–¡Ah! Pues con razón siempre me das de comer con sangre.
Y que un día llegó y empezó a vomitar la sangre que había chupado en la cazuela, pero 

antes de eso, antes de que llegara, el marido agarró sus piernas y las arrimó más a la lum-
bre, con la lumbre como que se encogieron. Cuando llegó su esposa se las quería poner, 
no pudo y se acostó. Temprano, ya eran las ocho, nueve de la mañana y no se levantaba 
la señora, le dice [el marido]:

–Levántate, vamos a desayunar.
–No, es que me duelen los pies.
Pero era porque el marido había arrimado [los pies] a la lumbre. Así me lo contaron 

(Sánchez Galicia, 2021: 319).

Volviendo al expediente que nos ocupa, un elemento que llama la atención de lo 
narrado por María de Jesús son las palabras «sin Dios y Santa María», la cuales funcionan 
como una fórmula mágica y remiten al motivo de la bruja que vuela con palabras de 
encantamiento (Thompson, D1531.8.). La gravedad del uso de esta fórmula radicaría en 
que implica una doble negación: la de Dios y la de la Virgen, así lo refiere la consideración 
que sobre esto tuvo el padre calificador:

las referidas palabras: que renuncian o no haver menester el auxilio de Dios, y de 
María Santisima (si a caso no es negar la existencia de Dios, y de la santísima (María) 
que ----------- es regar el misterio de la encarnación de el verbo) pero permitido: que no 
fuera esta su concepto (que también lo manifiestan las referidas palabras) son si propia y 

7 Variante de tlecuil. «Del náhuatl tlecuil, fogón. Brasero formado por tres piedras llamadas tenamastes, 
que sirven como base para colocar comales, ollas, vasijas o rejillas para cocer los alimentos, que se ponen 
en el suelo en formación triangular para que en los espacios que quedan entre ellas se acomode leña, ocote 
o boñigas para prender el fuego. En la actualidad puede haber más de tres piedras en el tlecuil. Se utiliza 
desde la época prehispánica como el equivalente de la estufa actual u hoguera» (Muñoz Zurita, 2012: En 
línea).

8 Volcán extinto de tipo hawaiano, localizado a 2170m s.n.m., entre las alcaldías Milpa Alta, Tláhuac y 
Xochimilco, en la Ciudad de México.



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 217 ~

rigurosamente blasfemia: la que sepan todos o los mas autores se definne asi: est verbum 
male dictionis, vel, seu _contra mali de contra Deum et eius Sanctos. Como las dichas, 
tomadas de el primer sentido y son hereticales en quales quiera que se tomen, porque en 
esta (que es en el que se pudiera dudar) da a entender no ser nessserario el ausilio de Dios 
para dorar lo que es contra la fee (f. 57v).

El uso de esas palabras, entonces, le vale a María Guadalupe la sentencia de bruja, 
según los calificadores del Santo Oficio, por considerarla blasfemia. La utilización de 
esta fórmula puede variar según la región geográfica, o bien, la tradición de la que se 
trate. Así, por ejemplo, en 1946, Aurelio M. Espinosa (hijo) recopiló en Castilla dos 
cuentos en los que la fórmula presenta algunas variantes: en uno de ellos la bruja dice 
«Envía, envía, sin Dios y sin Santa María»; mientras que, en el otro, «Sin Dios ni Santa 
María, de villa en villa» (véase en Carranza, 2013: 40). En ambos cuentos, un personaje 
intenta imitar a la bruja, pero se equivoca al recitar la fórmula y, en lugar de negar a 
Dios y a la Virgen, los afirman diciendo «Con Dios y con Santa María», lo que provoca 
un desastre.

La autodenuncia de María Guadalupe es muy similar en tanto al pasaje que refiere 
a este ritual de vuelo; en cambio, y a diferencia de los otros tres testimonios, sí ofrece más 
detalles que a continuación veremos. Dice la acusada que

en tres ocasiones se le apareció el Demonio: la primera en figura de un perro; la segunda 
en figura de cabrito, y la tercera en figura de guaxolote que le hacía la rueda, parándosele 
en el pecho quando lo vio como cabrito como retosando con ella con los pitones. Que una 
ves lo vio en figura de hombre, aunque con los pies de gallo y la incitaba a cosas torpes 
de dormir con ella, aunque ella no lo consintió (f. 11v).

En realidad, según lo narrado por la declarante, el demonio se le apareció cuatro 
veces: la primera, en forma de perro; la segunda, como un cabrito; la tercera, como 
guajolote y, la cuarta, como un hombre con pies de gallo. Es probable que María Guadalupe 
haya referido el número tres porque de alguna manera le sonó con mayor fuerza, esto es 
porque el tres es por sí un tópico –recuérdense los tres muñecos para los tres hombres–. 
Explica Luis Rodas Suárez que «El número tres es un tópico de suma recurrencia en 
la literatura de tradición oral, la cifra está ligada a lo mágico, a lo adivinatorio, a lo 
profético, al cumplimiento de ciertas tareas u obstáculos e, incluso, puede ser un elemento 
formulario y estructurante» (2022: 300). En este caso, pareciera que la acusada lo emplea, 
precisamente, como unidad para dar estructura y significado a sus palabras: no tiene la 
misma fuerza y carga cultural el decir que el Demonio se apareció tres veces, que decir 
que fueron cuatro.

Estas apariciones parten del motivo de la transformación del Demonio en animal 
(Thompson, D102) y las tres son recurrentes en la tradición oral; es así como la aparición 
en forma de perro, según lo referido por Claudia Carranza, se relaciona con el «carácter 
justiciero de estos animales» (2014: 216), por lo que su presencia en relaciones de 
sucesos, por ejemplo, cumple la función de castigar a hombres y mujeres que no llevan 
un comportamiento ejemplar. Además de lo anterior, «el perro negro pasa por ser el 
compañero demoníaco de las brujas» (Agustín Redondo, citado por Carranza, 2014: 219), 
tal es el caso que cuenta María Guadalupe, cuyas interacciones son en un ambiente más 
bien de complicidad.

La transformación del Demonio en perro también está presente en otros archivos 
inquisitoriales, por ejemplo, el caso de la cordobesa Catalina Gutiérrez, quien confesó 



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 218 ~

haber invocado al Demonio recitando la oración a Santa Marta, «Al acabar la invocación 
apareció el demonio en forma de perro castaño, parecido a un mastín, pero con unos 
cuernos largos y retorcidos que le salían de la cabeza» (Alamillos, 2015: 356), para 
después solicitarle que renunciara a Dios y que se le entregara sexualmente.

En cambio, la transformación del Demonio en un ser semejante al hombre, pero con 
pata de gallo o de otro animal suele relacionarse, además, con el motivo de la seducción. 
Así lo advierte Martha Ramírez González, quien apunta que «Esta personificación como 
una pareja deseable es una constante en muchos relatos legendarios, la posibilidad de ser 
seducido por el diablo se encuentra tanto dentro de un contexto propicio, como pudieran 
ser las reuniones de brujas y brujos, las misas negras, o en el marco de cualquier situación 
cotidiana, en donde se refuerza la vulnerabilidad humana» (2012: 74).

En consonancia con esto es que María Guadalupe cuenta que el Demonio intentó 
seducirla, además de la vez arriba mencionada, «en otras dos ocasiones, estando ella con 
su marido después que ia ella [tachado: lo] havía renunciado [...] lo sintió en la cama, 
agarrándola de la cintura, como que la apartaba de su marido» (f. 12r); en esta denuncia la 
declarante niega haber cedido a las seducciones del Demonio, aunque, en su rectificación 
del 29 de julio de 1767 narra «que no ha mucho, lo vio en forma de hombre con los pies 
de gallo. Que la provocó terriblemente al pecado de la carne, y que de hecho tuvo acto 
carnal con ella» (f. 17r).

El pacto que supuestamente sostiene María Guadalupe con el Demonio queda 
explícito en el momento en el que cuenta: «Que quando se juntaban en el cerro, veian 
al Demonio en la figura de alguno de los ia tres dichos animales y que todas ellas le 
besaban el rabo» (f. 12v). Esta acción es una clara señal de sometimiento y veneración 
al Demonio propia de las brujas, así lo explica María Jesús Zamora Calvo: «Tan pronto 
como los brujos llegan al aquelarre, se presentan ante el demonio [...] Se arrodillan frente 
a él, le rinden pleitesía, lo besan de la forma acostumbrada que culmina in ano, y luego se 
mezclan en sus bailes, danzas y corros» (2013: 26).

Estas prácticas, como se puede observar, son comunes en el imaginario sobre las 
brujas como una muestra de adoración al Demonio. Otro ejemplo es el de un expediente 
español donde una tal Marina Morales invocó al Demonio que se apareció en forma de 
hombre, «besó la dicha Morales al demonio en la parte posterior y al instante se levantaron 
del suelo y salieron volando y llegado a la ermita de San Roque extramuros» (Alamillos, 
2015: 358).

En la declaración que por el momento nos ocupa, María Guadalupe refiere 
suficientes actos por los cuales puede ser –y fue– calificada como bruja. Aunque aquí 
narra siempre con el reparo del arrepentimiento, no sucede así en su rectificación de 1767, 
en la que acepta, incluso, haber matado a su hija por denunciarla ante el Santo Oficio.

Este archivo, por su extensión y buena documentación, resulta ser una fuente 
vasta para el estudio de los recursos de la tradición oral presentes en el imaginario de los 
denunciantes de la época. Este trabajo buscó ofrecer un primer acercamiento a los motivos 
tradicionales presentes en cuatro testimonios del caso de «la bruja de San Miguel». Su 
estudio e historia resulta interesante; los recursos de la literatura de tradición oral que 
la construcción del discurso de delación deja entrever, así como la lectura y análisis de 
estos documentos inquisitoriales, evocan a saberes e imaginarios de las comunidades y, 
en buena medida, muestran parte del funcionamiento y las dinámicas de la sociedad de la 
Nueva España hasta la fecha, pues dejan ver sus problemáticas, sus deseos, frustraciones 
y miedos, peso que parece recaer en la figura y asimilación de una mujer configurada 
como bruja.



D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 219 ~

7. Conclusiones

El análisis del expediente titulado «La bruja de San Miguel» y los testimonios 
inquisitoriales que la rodean revelan la compleja interrelación entre la cultura popular, 
la tradición oral y las estructuras de poder de la Nueva España desde el siglo xviii hasta 
hace pocos años. A través del análisis de los relatos de denunciantes como Joseph Molina 
y Joseph Rosales, se evidencia cómo las creencias en la brujería y la hechicería no solo 
eran manifestaciones de superstición, sino que también reflejaban tensiones sociales, 
económicas y personales que permeaban la vida cotidiana de la comunidad.

Es fundamental destacar que la figura de la bruja, representada en este caso por 
María Guadalupe, se convierte en un símbolo de la transgresión de las normas sociales 
y religiosas. Las acusaciones en su contra se basan en supuestos actos de hechicería, y, 
de igual forma, están impregnadas de rivalidades personales y conflictos de intereses. 
Esto sugiere que las denuncias de brujería podían servir como herramientas para resolver 
disputas sociales, donde la figura de la bruja se utilizaba para desviar la atención de 
problemas más profundos y complejos dentro de la comunidad.

Además, el estudio pone de manifiesto la importancia de la literatura de tradición 
oral en la construcción de la narrativa en torno a la brujería. Los testimonios recopilados 
no son meras declaraciones de hechos, sino que están cargados de elementos narrativos 
que reflejan el acervo cultural compartido por la comunidad. La utilización de recursos 
de la tradición oral, como mitos, leyendas y rituales, en los relatos de los denunciantes, 
permite entender cómo estas creencias se integraban en la vida diaria y cómo influían 
en la percepción de la realidad. Otro aspecto relevante es la relación entre la Inquisición 
y la construcción de la imagen de la bruja. La institución inquisitorial, al perseguir y 
castigar a quienes eran acusados de brujería, buscaba mantener el orden social y religioso, 
mientras contribuía a la creación de un clima de miedo y desconfianza en la comunidad. 
Este fenómeno se traduce en una dinámica de control social, donde la figura de la bruja 
se convierte en un chivo expiatorio que permite a la sociedad canalizar sus miedos y 
frustraciones.

Referencias bibliográficas

Fuentes
Museo y Archivo Histórico Casa de Morelos, siglo xviii, caja 1238, expediente 57, 

fondo: Diocesano, Sección: Justicia, serie: Inquisición, subserie: Hechicería, 1746. En línea: 
[<https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/article.php?id=34&cat=expedientes>]

Bibliografía

Alamillos álvarez, Rocío (2015): «Hechicería y brujería en Andalucía en la Edad 
Moderna. Discursos y prácticas en torno a la superstición en el siglo xviii», tesis 
doctoral, Córdoba, Universidad de Córdoba.

Alberro, Solange (1988): Inquisición y sociedad en México. 1571-1700, México, Fondo 
de Cultura Económica.

Álvarez ávalos, Lilia Cristina (2014): «Textos narrativos tradicionales del Valle de San 
Francisco: motivos, temas, tópicos y fronteras genéricas», tesis de Maestría, 
México, El Colegio de San Luis.

https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/article.php?id=34&cat=expedientes


D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 220 ~

Apuleyo (1978): El asno de oro, Madrid, Gredos.
Badillo Gámez, Samia Gabriela (2014): «Relatos sobre el Tentzo y otros seres 

sobrenaturales de la tradición oral de la región centro-sur del estado de Puebla», 
tesis de maestría, México, El Colegio de San Luis.

Caro Baroja, Julio (1992): Vidas mágicas e inquisición, I-II, Madrid, Itsmo.
Carranza, Claudia (ed.) (2013): La ascensión y la caída. Diablos, brujas y posesas en 

México y Europa, México, El Colegio de San Luis.
Carranza, Claudia (2014): De la realidad a la maravilla. Motivos y sucesos de lo 

sobrenatural en Relaciones de Sucesos hispánicas (s. xvii), México, El Colegio 
de San Luis.

Cortés, Santiago (2004): «Oralidad y escritura en los archivos inquisitoriales novohispanos: 
proceso contra el hombre que se volvió toro», en Literaturas y culturas populares 
de la Nueva España, Mariana Masera (ed.), Barcelona, Azul / UNAM, pp. 79-90.

Dioscórides interactivo: En línea: [<https://dioscorides.usal.es/p2.php?numero=549>] 
[Consulta: 30/03/2025].

Fagetti, Antonella, garrett ríos, María Gabriela y reinoso niche, Jorgelina (2017): 
«Interlocución y mediación: el uso ritual de la santa rosa entre los otomíes de la 
huasteca meridional (México)», Scripta Ethnologica, XXXIX, pp. 49-66.

Flores, Enrique y Masera, Mariana (coords.) (2010): Relatos populares de la Inquisición 
novohispana. Rito, magia y otras «supersticiones», siglos xvii-xviii, Madrid, 
UNAM/CSIC.

García Rodríguez, Alba (julio, 2022): «La caracterización de las xanas en la mitología 
asturiana y su presencia en la literatura», Revista Científica de Estudios Literarios 
y Lingüísticos, 5, 5, pp. 137-150.

Garret Ríos, María Gabriela y Báez Cubero, María de Lourdes (2017): «La Santa Rosa», 
Artes de México, 127, pp. 56-63.

González, Aurelio (1995): «Literatura tradicional y literatura popular. Romance y corrido 
en México», Caravelle, 65, pp. 143-157. https://doi.org/10.3406/carav.1995.2662

González, Aurelio (2012): «El motivo: unidad narrativa en los romances caballerescos», 
Revista de Poética Medieval, 26, pp. 129-147. https://doi.org/10.37536/RPM.2012. 
26.0.30596

Granados, Berenice (2009): «Cuevas: un elemento de la literatura tradicional que une 
dos mundos», en Formas narrativas de la literatura de tradición oral de México: 
Romance, corrido, décima, leyenda y cuento, Mercedes Zavala Gómez del Campo 
(ed.), México, El Colegio de San Luis, pp. 205-220.

Guillén Ortiz, Adriana (2016): «Personajes y espacios sobrenaturales en la tradición oral 
de Coatepec, Veracruz», tesis de maestría, México, El Colegio de San Luis.

Kraemer, Heinrich y Sprenger, Jacob (2004): Malleus maleficarum. El martillo de las 
brujas, Miguel Jiménez Monteserín (trad.), Maxtor, Valladolid.

López Ridaura, Cecilia (2007): «De pactos, brujas y tesoros. Relatos supersticiosos de la 
Nueva España», Revista de Literaturas Populares, 7, 2, pp. 207-225.

López Ridaura, Cecilia (2015): «De la mandrágora al peyote. Plantas brujeriles en España 
y América», en Las minorías: Ciencia y religión, magia y superstición en España 
y América (siglos XV al XVII), Antonio Cortijo Ocaña y Ángel Gómez Moreno 
(dirs.), Santa Bárbara, eHumanista / Universidad de California, pp. 52-62.

Martínez Reyes, María Fernanda (2019-): Corpus de Literatura Oral, Jaén, Universidad 
de Jaén. [<https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/archivo/0201n-las-luces-que-
delatan-que-hay-un-tesoro-enterrado>].

https://dioscorides.usal.es/p2.php?numero=549
https://doi.org/10.3406/carav.1995.2662
https://doi.org/10.37536/RPM.2012.26.0.30596
https://doi.org/10.37536/RPM.2012.26.0.30596
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/archivo/0201n-las-luces-que-delatan-que-hay-un-tesoro-enterrado
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/archivo/0201n-las-luces-que-delatan-que-hay-un-tesoro-enterrado


D. C. Escutia Barrios, «La bruja de...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  197-221

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 221 ~

Muñoz Zurita, Ricardo (2012): Diccionario Enciclopédico de la Gastronomía Mexicana, 
Madrid, Larousse. [<https://laroussecocina.mx/palabra/tlecuil-o-tlecuile/>].

Ong, Walter J. (1997): Oralidad y escritura. Tecnologías de la palabra, México, Fondo 
de Cultura Económica.

Perera, M. A. (1991): «Cuevas y cerros en la tradición oral y ceremonial de los amerindios 
de Venezuela», Revista de Indias, 51, 193, pp. 607-630. https://doi.org/10.3989/
revindias.1991.i193.1189

Ramírez González, Martha Isabel (2012): «Temas, motivos y tópicos en la narrativa 
tradicional de la región de los Altos de Guanajuato», tesis de Maestría, México, El 
Colegio de San Luis.

Rodas Suárez, Luis Miguel (2022): «Motivos, fórmulas y tópicos en la narrativa de 
tradición oral de una región entre México y Guatemala: los volcanes Tacaná 
y Tajumulco», tesis doctoral, México, El Colegio de San Luis. https://doi.
org/10.25009/pyfril.v3i7.118

Sánchez Galicia, Alejandra. (2021): “«Yo le digo que son cuentos, pero son verdades»: 
personajes y lugares en las leyendas de tradición oral de los pueblos originarios 
del sureste de la Ciudad de México”, tesis de maestría, El Colegio de San Luis. 
https://colsan.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1013/1597

Thompson, S. (1955-1958): Motif-index of folk-literature: a classification of narrative 
elements in folktales, ballads, myths, fables, mediaeval romances, exempla, 
fabliaux, jest-books, and local legends. 2016, edición electrónica [<https://
ia600301.us.archive.org/18/items/Thompson2016MotifIndex/Thompson_2016_
Motif-Index.pdf>].

Torre Villar, Ernesto de la (2000): «La inquisición», en Inquisición novohispana. 
Noemí Quezada, Martha Eugenia Rodríguez y Marcela Suárez (eds.), México, 
UNAM-Instituto de Investigaciones Antropológicas-Universidad Autónoma 
Metropolitana, pp. 63-73.

Zamora Calvo, María Jesús (2013): «Mundus maleficarum. Estructura de un cónclave» 
en La ascensión y la caída. Diablos, brujas y posesas en México y Europa, Claudia 
Carranza (ed.), México, El Colegio de San Luis, pp. 19-36.

Fecha de recepción: 21 de noviembre de 2024
Fecha de aceptación: 31 de marzo de 2025

https://laroussecocina.mx/palabra/tlecuil-o-tlecuile/
https://doi.org/10.3989/revindias.1991.i193.1189
https://doi.org/10.3989/revindias.1991.i193.1189
https://doi.org/10.25009/pyfril.v3i7.118
https://doi.org/10.25009/pyfril.v3i7.118
https://colsan.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1013/1597
https://ia600301.us.archive.org/18/items/Thompson2016MotifIndex/Thompson_2016_Motif-Index.pdf
https://ia600301.us.archive.org/18/items/Thompson2016MotifIndex/Thompson_2016_Motif-Index.pdf
https://ia600301.us.archive.org/18/items/Thompson2016MotifIndex/Thompson_2016_Motif-Index.pdf


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 222 ~

E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

Resumen: En 1526 Juana de Morillas es acusada 
por sus vecinos de Pareja (Guadalajara) de 
bruja infanticida. También son delatadas Juana 
la Ansarona, Quiteria de Morillas y Violante 
de Machuca, entre otros, cuyos procesos se 
desarrollan entre 1527-1529. Alrededor de 
treinta años después, los fallecimientos de 
niños motivan que se señale nuevamente a las 
Morillas y las Machuca. Este artículo aborda 
las causas contra Ana la Roa y María Parra 
(1555-1558), hijas de Juana de Morillas y 
hermanas de Quiteria. Durante tres décadas, 
se fragua a fuego lento y se perpetúa una 
determinada imagen de estas mujeres, el caldo 
de cultivo perfecto para arremeter contra ellas 
en otros momentos de tensión. La voz pública, 
basada en la transmisión oral de determinadas 
historias, determina la concepción que se tiene 
de estas personas y las conduce a la sala de 
justicia, donde se genera un relato que bebe 
del proceso anterior, aunque con algunas 
variantes.

Palabras clave: Brujería, Proceso, Voz pública, 
Relato, Transmisión oral.

Abstract: In 1526, Juana de Morillas 
was accused by her neighbours in Pareja 
(Guadalajara) of being an infanticidal. Other 
women were also reported to the authorities, 
like Juana la Ansarona, Quiteria de Morillas, 
and Violante de Machuca, among others, 
whose trials took place between 1527 and 1529. 
Almost thirty years later, further child deaths 
led to renewed accusations against the Morillas 
and the Machucas. This article examines the 
cases against Ana la Roa and María Parra (1555-
1558), who were Juana de Morillas’ daughters 
and Quiteria's sisters. Over the course of three 
decades, a particular image of these women 
was slowly shaped and perpetuated, creating 
the perfect environment to target them in other 
periods of tension. The climate of opinion, 
based on the oral transmission of certain stories, 
shaped the community’s perception of these 
individuals and led them to face justice, where 
a narrative was constructed taking the previous 
trial as its source, though with some variations.

Keywords: Witchcraft, Trial, Public voice, 
Narrative, Oral transmission.

«Por la pública fama que en esta villa hay…». El segundo proceso 
contra las brujas de Barahona (1555-1558)

«Por la pública fama que en esta villa hay…». The second trial 
against the witches of Barahona (1555-1558)

Eva Lara Alberola
(Universidad Católica de Valencia “San Vicente Mártir”)

eva.lara@ucv.es
https://orcid.org/0000-0001-5063-5424

mailto:eva.lara%40ucv.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-5063-5424


E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 223 ~

Introducción

El proceso contra las mujeres denominadas «brujas de Barahona» tiene lugar 
entre 1527 y 1529. Se inicia un año antes con el arresto de Juana de Morillas, la presunta 
cabecilla de este clan, pero su causa no sigue adelante debido a su suicidio en prisión1. Las 
principales acusadas son (Juana) la Ansarona (ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 99, exp. 
1441), vecina de Pareja señalada por la primera detenida, y Quiteria de Morillas (ADC, 
Inquisición, Delitos, Legajo 96, exp. 1425)2, hija de Juana de Morillas y mencionada por 
la Ansarona posiblemente como venganza. Otras personas implicadas fueron Violante 
(conocida como la de Machuca), Juan y Teresa López. También se contó con el testimonio 
de Ana la Roa y María Parra (en aquel momento María de Morillas), hermanas de Quiteria, 
que quedaron bajo sospecha por su pertenencia a esta familia y que serían arrestadas casi 
treinta años después, en 15563. Una fama pública bien instaurada en la aldea en relación 
con estas mujeres y sus prácticas brujescas fue la responsable de que, en un determinado 
momento propicio, se les atribuyeran ciertos delitos y se las usara como chivo expiatorio 
ante los males sufridos por la comunidad. Una constante en los procesos por brujería 
(Girard, 1986: 56-57).

El caso de estas brujas de Barahona ha sido estudiado por expertos como Cirac 
Estopañán (1942), Blázquez Miguel (1985 y 1989), Cordente (1990), Serrano Belinchón 
(2000-2001), García Berlanga (2006), Lara (2013), Alonso Ramos (2013-2014), Fernández 
Ortea (2017 y 2022) y Lara Alberola (2022a y 2022b)4. De hecho, en nuestro trabajo 
de 2022(b) nos valemos de la documentación inquisitorial para analizar el suceso desde 
un punto de vista narratológico y, en consecuencia, literario; atendiendo a la relación 
establecida entre oralidad y escritura.

Se trata de un interesante punto de partida que allana el terreno para abordar la 
segunda parte de esta historia, un trabajo muy pertinente en tanto Fernández Ortea (2017: 
299) recalca que este caso «ha sido el más notorio y recordado en el ideario colectivo»5. 

1 Acerca de la muerte de Juana se realizan algunas consideraciones más adelante.
2 Estos legajos se encuentran en el Archivo Diocesano de Cuenca.
3 Según Cordente (1990: 57-59), María Parra comparece ya en 1555 y se declara culpable.
4 La fama de este caso y de la ubicación del conventículo (Barahona) se puede ver también en la 

referencia que incluye Caro Baroja (1990: 175) a los campos sorianos como uno de los emplazamientos 
más conocidos para las asambleas o en el hecho de que Pedraza no lo pase por alto (2014: 143-147). 
Por otra parte, este enclave aparece en el mapa topográfico brujesco de García Pérez (2010: 18) y en el 
reciente libro de Prado Coronel y Dies Valls (2024: 115) es el primer lugar mencionado al hablar de «Los 
conventículos castellanomanchegos».

5 Esta celebridad se observa en las múltiples referencias a las brujas de Barahona que se encuentran en 
diversos textos. Sebastián de Covarrubias las menciona en su Tesoro de la lengua castellana o española 
(1611). Igualmente, aparecen en Lo que quería ver el Marqués de Villena, de Francisco de Rojas Zorrilla 
(1645), y el Entremés de los putos, de Gerónimo de Cáncer (1668). Ya en el siglo XVIII, hallamos alusiones 
variadas en, por ejemplo, Reflexiones sobre el buen gusto en las ciencias y en las artes de Luis Antonio 
Muratori, texto traducido y ampliado por Juan Sempere y Guarinos (1782), Las cartas marruecas de José 
Cadalso (1789), numerosos trabajos periodísticos —literarios o no— desde 1782 con la Carta XI, Sobre 
las brujas, del Padre Martín Sarmiento en el Correo literario de la Europa (27 de junio); el pronóstico Las 
brujas del campo de Barahona. Pronóstico que sirvió para el año de 1731 de Diego de Torres Villarroel 
(1795); en una de las notas (n. 23) del Auto de fe celebrado en la ciudad de Logroño en los días 7 y 8 de 
noviembre del año de 1610, siendo Inquisidor General el Cardenal Arzobispo de Toledo don Bernardo de 
Sandobal y Roxas, editado y anotado por Leandro Fernández de Moratín (1811), La redoma encantada 
de Hartzenbusch (1839), Las brujas de Barahona y la castellana de Arbaizal, novela anónima de 1841, 
Las brujas de Barahona, en Tanda de cuentos de Ramiro Blanco (1909), algunas menciones menores 



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 224 ~

En esta ocasión, además, se parte de unos acontecimientos anteriores, unas creencias bien 
arraigadas y una serie de relatos que circularían tras el primer proceso, sin duda alguna, 
acerca de las Morillas y sus comadres –de hecho, su reputación como brujas, sobre todo en 
el caso de Juana, impulsó que se pusiera el foco sobre ellas en el procedimiento inicial–, 
sus malsanas costumbres y el peligro que suponen para los vecinos. Por tanto, la pretensión 
del presente artículo es ahondar en las causas de Ana la Roa y María Parra, con el fin 
de determinar en qué medida conectan con las de 1527 contra la Ansarona y Quiteria de 
Morillas, y qué papel desempeñan la fama y la voz pública –a través de la oralidad, claro 
está– antes de llegar a la plasmación escrita que se puede hallar en los legajos 199, exp. 
2248 y 212, exp. 2445 del Archivo Diocesano de Cuenca6.

Defendemos la hipótesis de que este segundo proceso es una prolongación del 
primero, con acusaciones similares sustentadas en la voz pública y la fama de las Morillas 
y algunas otras vecinas que alternaban con ellas. Se concibe como una continuación de la 
historia de las brujas de Barahona, tal y como fue narrada por los distintos agentes en la 
sala de justicia entre 1527 y 1529; alentada por los relatos derivados de tal acto judicial, 
vinculados a unas mujeres concretas de la aldea, y alimentados durante casi treinta años 
por los rumores y habladurías. Existen, por tanto, unos patrones comunes, aunque se 
pueden hallar distintas variantes.

En cuanto a la metodología aplicada, nos valdremos de la perspectiva narratológica 
aplicada al estudio de la brujería, trabajada por autores como, por ejemplo, Dolan (1994 
y 1995), Rowland (1998), Gibson (1999), Clark (2001 y 2004), Rushton (2001), Gaskill 
(2001), Purkiss (2001), Briggs (2002), Gentilcore (2002), Rowlands (2003) y Flores y 
Masera (2010), quienes conciben la brujería como un relato. Asimismo, optamos por un 
enfoque interdisciplinar, combinando disciplinas como la historia, la antropología, el folclore 
y la crítica literaria. Finalmente, nos serviremos, de manera muy incipiente, de la mitocrítica.

No olvidemos, tal y como expone Farge (1991: 28), que en la documentación de 
archivo «se deslizan también la fábula y la fabulación, y posiblemente la capacidad de una 
u otra para transformarlo todo en leyenda, para crear una historia o hacer de una vida una 
ficción». Por lo tanto, y teniendo en cuenta que la brujería en sí es puramente imaginaria 
(Pico, 2013: 32; Ayuso, 2019: 202), podemos abordar estos materiales desde un prisma 
literario, tomando como base ineludible el sustrato oral en el que se fraguan todas las 
creencias acerca de las mujeres juzgadas, todos los relatos que, sin duda, circulan por la 
aldea e incluso más allá. No olvidemos, tal y como aseveran Montaner y Lara (2014: 87), 
que «el cargo de brujería carece, en todo caso, de fundamentos de hecho, aunque llegue a 
tenerlos de derecho». Es más:

En rigor, se trataba únicamente de una categoría penal, a la que conceptualmente 
podría considerarse una clase de equivalencia vacía, si no fuese porque muchas veces esas 
incriminaciones acabaron trágicamente en pavorosas condenas y porque las presuntas 
víctimas de las brujas realmente se veían afectadas por la convivencia con sus pretendidas 
victimarias.

—similares a las halladas en prensa— en obras como El caballero encantado de Benito Pérez Galdós 
(1909) o El espectador de Ortega y Gasset (1926) hasta desembocar en la magna opera de Domingo Miras, 
Las brujas de Barahona (1978). Sobre estos escritos diserta también Fernández Ortea (2022) y algunos de 
ellos ya los analizamos en trabajos anteriores (Lara Alberola, 2022a).

6 Agradezco a Javier Fernández Ortea el acceso al manuscrito de la causa contra Ana la Roa. Para la 
transcripción de los materiales hemos contado con la inestimable colaboración de Francisco José Pérez.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 225 ~

Esto último funcionaría como núcleo en los materiales que vamos a trabajar. 
Esa convivencia en Pareja y Sacedón con las presuntas brujas genera un contexto 
muy determinado en el que prevaleció, sin duda, el miedo; no solo ante la reputación 
de Ana la Roa y María Parra, sino también ante el aprovechamiento que estas hicieron 
de su condición para conseguir lo que deseaban de sus vecinos (Fernández Ortea, 
2022: 58).

La sala de justicia resulta determinante porque no solo se evidencia la materia prima 
previa sobre la que se alzan las acusaciones, es decir, esa fama pública bien extendida de 
la que hablan los declarantes, sino que se asiste, de hecho, a la construcción de un relato 
a partir de tales cimientos. Y tal macrorrelato se erige sobre distintos microrrelatos, que 
facilitan información normalmente de manera bastante fragmentada. De ahí que Gaskill 
(2001: 56) se refiera a los reos que confiesan y a los testigos como «storytellers»7. Además, 
es incluso posible analizar elementos como la acción, el cronotopo, los personajes, las 
voces narrativas, la estructura y la autoría. Esta última compleja e interesantísima por 
el acto de creación polifónico. Todo esto lo trabajamos en profundidad en un estudio 
anterior (Lara Alberola, 2022b). Por ello, esta publicación no se centrará en localizar y 
desarrollar los mismos aspectos narratológicos presentes en los escritos inquisitoriales de 
1556-1558, sino que se partirá de lo ya investigado sobre estas brujas de Barahona para 
realizar nuevas aportaciones al respecto.

Segunda parte de las desventuras de las brujas infanticidas que vuelan a Barahona

El proceso contra Ana la Roa –no se precisa la edad– se inicia en 1556 porque, tal 
y como señala el licenciado Francisco Brizeno, provisor general de la ciudad y obispado 
de Cuenca, «[…] en las villas de Pareja, Sazedón y en otras villas y lugares de su comarca 
an sido muertas çiertas criaturas e se cree e tiene por çierto an sido muertas por bruxas e 
ay sospecha que una Ana la Roa, vezina de Pareja, e Mari Parra, su hermana, vezina de 
Sazedón, son bruxas y están ynfamadas por tales» (ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 199, 
exp. 2248, f. 56r)8.

Esta convicción con respecto al origen de los infanticidios tenía unas hondas 
raíces, según Cordente (1990: 23), pues la concatenación de defunciones infantiles9 
fue lo que inició los primeros brotes brujeriles en el obispado de Cuenca a principios 

7 Otro punto de vista muy interesante es el aplicado por Alonso Calvo en su tesis (2014), pues trabaja 
desde el análisis del discurso y afirma que en las comparecencias de estos procesos podemos encontrar 
actos de habla con gran fuerza ilocutiva, dado que por medio de la palabra se acusa, declara, ratifica, 
abjura, condena… Se trataría de actos de habla rituales jurídicos, regulados por una institución (2014: 
113). Esta autora destaca, especialmente, el patrón clásico de pregunta-respuesta del interrogatorio (2014: 
102) e incide en los que considera los tipos de discurso más usuales: la testificación y la ratificación 
(2014: 103).

8 Campagne (2009: 151) especifica que «la bruja española es, en esencia, un agente maléfico especializado 
en el asesinato de niños recién nacidos». De ahí que las muertes de niños pequeños se relacionen con las 
brujas. Era su principal ocupación. Carreras (2022: 70) habla de la bruja primitiva que secuestra niños y les 
chupa el seso, que habita en la mente humana. Es más, «la bruja primitiva se nos presenta como emisaria de 
la noche, la muerte, la desgracia» (Carreras, 2022: 104). Eso es lo que vemos en esta clase de concreciones 
del mito a través de los procesos.

9 Al igual que las muertes de las criaturas fueron un detonante crucial en estos procedimientos judiciales, 
Alcoberro (2024: 219-221) resalta los desastres climáticos como otro factor que condujo a grandes 
persecuciones en, por ejemplo, Cataluña; a cargo, eso sí, de la justicia civil. Destacan, en este sentido, los 
períodos de 1614-1622 y 1627-1629 (2024: 220).



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 226 ~

del siglo XVI10. Hubo dos inquisidores, Juan Yáñez y Pedro Gutiérrez, que decidieron 
intervenir por el delito de herejía que suponían las prácticas brujescas. Cirac Estopañán 
(1942: 196) afirma que hubo delaciones sobre brujas desde 1515 y en 1519 fue cuando 
los inquisidores ordenaron que se hiciera información de oficio sobre los delitos de las 
brujas en la diócesis. Esto desató una gran sicosis en la población, que veía ratificados 
sus temores por parte de la Iglesia (Cordente, 1990: 23). De hecho, Cirac Estopañán 
(1942: 196) asegura que hubo testificaciones contra treinta personas tras esta actuación 
de las autoridades. Esto es, precisamente, lo que ocurre en Guadalajara en 1526 cuando 
se detiene a Juana de Morillas.

En este segundo caso de 1555-1556 se observa, por tanto, que el punto de partida es 
el mismo que en 1527, el fallecimiento de un número considerable de infantes. Fernández 
Ortea (2022: 59) explica muy acertadamente que «las acusaciones a este colectivo se 
disparan a partir de brotes en la muerte de niños neonatos o muy jóvenes, cuya desgracia 
se asocia frecuentemente a la acción de las brujas»11. Y no podemos obviar otra cuestión de 

10 Berrojalbiz (2021: 20) aporta interesantes datos acerca de un proceso en 1370 en la Baja Navarra 
contra Willem Arnaut, condenado a la horca por homicida, quien confesó ser hechicero junto a otro hombre 
y una mujer, la cual entró por la noche en forma de perro en una casa y asesinó a un niño. Estas acusaciones 
de infanticidio relacionadas, además, con las prácticas mágicas, se dan desde bien pronto. Parece un delito 
tan común este del infanticidio por medio de la brujería que se incluye explícitamente en las Ordenaciones 
del valle de Aneu (1424) en Lérida (Castell, 2014: 176; Berrojalbiz, 2021: 41). Campagne, por su parte, 
expone que existe un consenso al fijar como inicio de la represión de la brujería como delito colectivo los 
procesos judiciales del cantón de Valais de 1428 (2009: 26). Da como fecha clave de cacería en territorio 
ibérico 1520 (2009: 28). Esto último explicaría la visión tosca y simplista que prevalece en los procesos 
de las mujeres de Pareja y Sacedón. En Aragón, Garcés (2013: 62 y 91) menciona los procesos contra 
Guirandana de Lay -también por asesinato de infantes- y Narbona Dacal -por causar enfermedades, entre 
otra cosas- de 1498 como los primeros. También alude a causas en 1512, 1521, 1522, 1524, 1527, 1528, 
1531… (Garcés, 2013: 63-67). Tales casos se daban de forma paralela en Castilla y otras zonas de España, 
la gran diferencia eran las penas impuestas, mucho más duras en otros puntos de la geografía peninsular 
Otro ejemplo muy significativo por su crudeza fue el de las brujas de Monzón, de 1532, una acusación 
colectiva contra cinco mujeres que fueron condenadas a muerte. Una de ellas, Isabel Bielsa, fue implicada 
por su propio hijo de nueve años por mantener relaciones con el demonio, pero el crimen central de estas 
presuntas mágicas fue, cómo no, el homicidio de niños pequeños mientras estos dormían con sus padres 
(Garcés, 2015: 257).

11 Tausiet (2004a: 420-422) focaliza magistralmente en el atentado contra la vida de los más pequeños 
como uno de los aspectos definitorios de la brujería. Del mismo modo, Campagne explica que la bruja 
específicamente hispánica se caracteriza por esa práctica del infanticidio, al que suele sumar también el 
vampirismo (Campagne, 2009: 151). Esta idea estaba totalmente asentada en el imaginario. Seguramente, 
tomando como base la figura de la striga, sobre la que se erige en un porcentaje importante el arquetipo 
de la bruja. La creencia en mujeres que surcan los cielos por la noche, penetran en las viviendas, sorben la 
sangre y engullen a las niños de cuna estaba consolidada a principios del siglo XIV, como podemos ver en 
el Libro de las confesiones (1312-1317) de Martín Pérez, que habla (escépticamente) de «mugeres que se 
tornan bruxas e que salen de noche e andan por los ayres e por las tierras e entran por los foracos e comen 
e chupan las criaturas» (Pérez, 2002: III, cap. 53, 608). Norman Cohn (1980: 193) y Michael Bailey (2003: 
32-33) consideran que el estereotipo brujesco se construye a partir de la combinación de varios elementos. 
Cohn se refiere al ente monstruoso nocturno y volador, con base en la strix, concebido como un ave, pero 
también y prioritariamente como una mujer que se transforma en dicha criatura vampírica (Cohn, 1980: 
263-264). Igualmente, Cohn recoge la creencia germánica en la bruja cruel y antropófaga, que se desplaza 
de noche por los aires (Cohn, 1980: 265-267) y menciona el cortejo de Diana (269-278). Para él, en los 
siglos XIV y XV se combinan las dos fantasías, dando como resultado la idea de un grupo organizado 
de brujas voladoras capitaneadas por los demonios —entre 1280 y 1330 la demonología se desarrolla 
totalmente— que se reúnen para celebrar una especie de orgía canibálica (Boureau, 2004). Para completar 



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 227 ~

gran relevancia que se verá reflejada en el trasfondo de la historia que vamos a presentar: 
«El reconocimiento de la hechicería en una comunidad puede converger en una atmósfera 
de miedo que es aprovechado por algunas especialistas para obtener sus fines mediante la 
amenaza coercitiva» (Fernández Ortea, 2022: 58). Las protagonistas de este gran relato 
no pueden considerarse profesionales de la hechicería o el curanderismo, pero se valdrán 
de su fama para obtener lo que piden a sus vecinos. Estos saben bien que «negarse a sus 
demandas es sinónimo de enfrentarse a su ira y, por consiguiente, a sus efectos mágicos» 
(2022: 58).

Cordente insiste en que este brote se explica también por la pertenencia de las 
encausadas al clan de las Morillas, cuya reputación había quedado seriamente dañada 
tras el procedimiento iniciado hacía casi treinta años. Por otra parte, se ha de atender 
al hecho de que, cuando los inquisidores fueron informados acerca de los presuntos 
acontecimientos,

ordenaron leer públicamente en la iglesia de Pareja un edicto por el que se mandaba 
que toda persona que tuviese noticias de brujas lo comunicase al Santo Oficio so pena 
de Excomunión Mayor, edicto que fue leído el 21 de mayo de 1554 y que contribuyó 
a que la sicosis brujeril se incrementase entre los vecinos de la villa, aumentándose las 
alucinaciones, por lo que las delaciones se multiplicaron (1990: 56).

La imagen que la aldea tiene de Ana y María proviene de unos acontecimientos 
anteriores que superaron lo puramente judicial y pasaron al acervo popular (Fernández 
Ortea, 2022: 201), seguramente en forma de variopintas narraciones cuyos actantes 
centrales serían, sobre todo, las féminas del clan Morillas y la familia Machuca, además 
de Juana la Ansarona (Lara Alberola, 2022b) —aunque a esta última no se la vuelve a 
mencionar en el segundo proceso—12. No olvidemos tampoco que María de Morillas 
—en aquel momento todavía conservaba ese apellido— compareció en el proceso de la 
Ansarona (ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, ff. 50v-52v) y Ana la Roa lo 
hizo en el de su hermana Quiteria y fue, incluso, sometida a tormento (ADC, Inquisición, 
Delitos, Legajo 96, exp. 1425, ff. 13r-20v). Ambas asientan sobre una base previa sus 
discursos, cosa que no sucedía del mismo modo en el proceso anterior -aunque existía 
una determinada fama de las Morillas, sobre todo de Juana-. De ahí que Fernández Ortea 
(2022: 272-273) exponga que algunas de las figuras centrales de esta causa ya habían 
sido sometidas a escarnio público y habían recibido un castigo, dado que pertenecían a 
las dos estirpes ya mencionadas, pero se añadirán nuevos nombres, a los que se refiere 
como «actores secundarios». Todo esto tiene lugar porque se da una situación similar a la 
de años atrás, lo cual provoca temor y tensiones sociales.

El licenciado Brizeno conmina al alguacil a acudir a las villas de Pareja y Sacedón 
para recabar información de los habitantes de estas poblaciones:

[…] si saben, creen o an oýdo dezir que son bruxas y en tal fama y opinión están 
en las villas de Pareja, Sazedón y su comarca, e tal es la pública boz e fama, e si saben 
que a acaesçido muchas vezes las dichas Ana la Roa y Mari Parra, o alguna dellas, aver 

este conglomerado, se suma el maleficio, un acto relativo a la magia ceremonial que resulta determinante 
por el peligro que suponen para la comunidad aquellos oficiantes capaces de dañar por este medio (Cohn, 
1980: 198-228).

12 En estos momentos, Quiteria de Morillas ya ha fallecido, tal y como se indica en f. 73r.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 228 ~

palabras con otras personas y amenazados diziendo que se lo avían de pagar e a pocos 
días amanesçían hijos de las tales personas ahogados de bruxas y se tenía por çierto que 
las susodichas o algunas dellas los avían ahogado […] (ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 
199, exp. 2248, f. 56r).

La alusión reiterativa a «pública boz e fama», que tantas veces vamos a hallar en 
estos escritos, resulta reveladora en tanto apunta a la oralidad como vía de transmisión de 
unas creencias y una determinada imagen. De hecho, se pretende averiguar si los vecinos 
han oído decir de estas mujeres que son brujas. Para comenzar, eso sería suficiente. 
También se intenta comprobar la relación entre ciertos enfrentamientos con Ana y María, 
y la posterior muerte de los hijos de esas personas implicadas. En el terreno de la brujería 
en particular y de la superstición en general, se establece una conexión de causa-efecto que 
determina las acusaciones y los procedimientos judiciales. Por ello, Vilarroya (2019: 26) 
explica la necesidad de establecer una causa-efecto en todo relato primordial: todo lo que 
sucede está provocado por algo o alguien. Gonzalbo Aizpuru, en la misma línea, afirma 
que «Siempre que los seres humanos nos enfrentamos a enigmas o peligros necesitamos 
conocer al responsable para tranquilizarnos» (2009: 30). Eso, precisamente, es lo que 
conduce a la búsqueda del chivo expiatorio (Girard, 1986).

Madalena, la mujer de Juan Moreno, comparece en la sala para compartir lo que 
sabe, que se transcribe en tercera persona13:

no a reñido con ella, pero que a oído dezir a la muger de Alonso de Toledo que 
estando en el molino de las Coli[n]as el año pasado avía reñido con ella y su marido con 
la dicha Ana la Roa e que otro día se avían ahogado un niño e que tenía sospecha que ella 
lo avía ahogado, e que sabe e a oído dezir e se tiene que muchas mugeres tienen temor 
de la dicha Ana la Roa por esta mala fama14 (ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 199, 
exp. 2248, f. 57r).

La clave en este parlamento, al igual que otros muchos de carácter similar, es 
«ha oído decir…». No existe una experiencia directa, en este ejemplo, pero sí unos 
rumores que se transmiten en el seno de la comunidad y conforman no solo una imagen 
muy determinada de Ana y María, sino también una historia elaborada a partir de las 
aportaciones de los distintos testigos, que toman como base un miedo primordial a todo 
aquello que puede ocasionar un mal (Carreras, 2022: 70)15. Esto parte, se desarrolla y se 
transmite por vía oral. Seguramente por ello, las autoridades instan a María a no compartir 
con nadie lo que allí se le ha preguntado ni lo que ella ha respondido (ADC, Inquisición, 
Delitos, Legajo 199, exp. 2248, f. 74 r). Tal cosa reviste un gran interés porque supone 
un intento de impedir la contaminación de los testimonios y la propagación de nuevas 
hablillas.

Las habladurías en relación con la brujería han sido ampliamente estudiadas por 
Stewart y Strathern, quienes aseveran que en

13 Véase Lara Alberola (2022b) en relación con el papel del notario y con lo que supone esa traslación 
a tercera persona.

14 La cursiva es nuestra (de aquí en adelante en el caso de citas similares), para resaltar lo relativo a la 
voz pública y la fama.

15 No sin razón en los cuentos populares la bruja debe morir –es decir, neutralizarse– para que se 
restablezca el equilibrio y el bien pueda triunfar, tal y como muestra Cashdan (2017).



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 229 ~

[...] contextos a escala reducida o al nivel de la comunidad, las habladurías hostiles 
sobre los vecinos que se derivan de incidentes concretos o de conflictos, desgracias, celos 
o rencor hacia la suerte de los demás provocaban acusaciones de brujería o hechicería. En 
estas habladurías de ámbito local influían mucho los rumores que circulaban libremente 
de unas comunidades a otras y que reflejaban cambios históricos mayores. Los juicios 
por brujería representan la confluencia de esos acontecimientos locales e interlocales que 
culminan en actos de expurgo o de búsqueda de chivos expiatorios, generalmente dirigido 
contra los débiles o los marginados de la sociedad (2008: 7).

Estos autores, que dedican todo su libro a esta temática, insisten en que «la 
movilización de la opinión pública es un importante catalizador y, en dicho proceso, el 
rumor y las habladurías resultan fundamentales» (Stewart y Strathern, 2008: 8).

Al principio de este proceso, se presenta a María Parra también —de unos cuarenta 
y ocho o cincuenta años— y se especifica que Juana de Morillas se echó de una torre abajo 
cuando estaba presa y que luego fue quemada. Así se hace referencia a los antecedentes, 
a la precuela de esta trama que se prolonga en el tiempo con la eclosión de este segundo 
brote. María introduce a otros personajes en el relato, como Juana la Carretona (mujer de 
Francisco Mancheño), que según ella también posee fama de bruja en el pueblo (ADC, 
Inquisición, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, f. 73 v); o María de Mingo (f. 161r).

Se acusa formalmente a Ana la Roa y María Parra de manera conjunta (f. 76r) por 
haberse desviado y apartado de

nuestra sancta fe católica renegando della e an obedeçido al diablo e hecho pacto y 
conçierto con él de ser tales siervas e ministras suyas para que por ellas, como ynstrumento 
suyo, él pueda usar e hazer el mal que pudiere a los fieles christianos e les matar sus 
criaturas e maltratar sus personas e otro muchos males que por semejantes ynstrumentos 
el diablo suele usar e a usado, e ansí las sobredichas son públicas bruxas e malas mugeres 
apartadas, como dicho tengo, de nuestra santa fe e de aquel sumo bien que no se puede 
mudar e se an pasado e obedeçido al mayor mal que se puede ymaginar, e ansí an muerto 
muchas criaturas ynoçentes e sacándolas a sus madres de las camas estando durmiendo, 
e an maltratado e pellizcados a otras muchas personas honbres e mugeres porque las tales 
personas, cuyas criaturas ansí an muerto, no les an dado cosas que las susodichas Ana la 
Roa e María de la Parra les an pedido e demandado, por lo qual las susodichas aver hecho 
e an cometido grave e enorme delito digno de muy grave puniçión e castigo, e an caýdo e 
yncurrido en grandes e graves penas (ff. 76 r-76 v).

En concreto, el crimen es el de «apostasía y apartamiento de nuestra santa fe» (f. 
76 v). Estas presuntas mágicas se presentan a través de los actos que se les imputan y que 
exceden los infanticidios por los que se las denuncia, añadiendo el pacto diabólico entre 
sus delitos. Téngase en cuenta que, desde el mismo momento en que se las tilda de brujas, 
se aplica la concepción canónico-teológica imperante sobre este fenómeno, de carácter 
herético según la misma, y ello implica el trato y el reniego (Montaner y Lara, 2014: 76-
83; 100-118). Entre las preguntas que se formulará a los testigos para que den cuenta de 
la personalidad y comportamiento de ambas hermanas, la mayor parte tienen que ver con 
su fe y sus prácticas religiosas. Solo dos se centrarán en si los testigos tienen constancia 
de que son brujas y si saben de su fama al respecto (ff. 79v y 80v). Más adelante, se suma 
otra cuestión: «si saben que después que la dicha Ana la Roa e Mari Parra fueron traídas 
presas a la cárçel episcopal de Cuenca en las dichas villas de Pareja y Sazedón no se a 
hallado criatura alguna ahogada ni onbre ni muger maltratado ni pellizcado sus carnes» y 



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 230 ~

se sigue insistiendo en averiguar si esto es voz pública (f. 81r). Si cesa la causa, debe cesar 
el efecto. De ahí la sensata pesquisa. Eso sí, la voz pública sigue siendo la materia prima 
en la que se indaga para dilucidar la cuestión.

Precisamente, la dificultad para arribar a la verdad a través de las palabras de 
los vecinos es el argumento que utiliza el letrado Antón Jordán para desacreditar tales 
testimonios. Este insiste en que los testigos no poseen pruebas para acusar a estas dos 
mujeres, Ana la Roa y Mari Parra, pues deponen de oídas, basándose en esa «pública 
boz y fama» (f. 125 r) en la que tanto se insiste a lo largo del proceso16. Sería necesario 
«que se supiese de dónde salió y cómo y de qué manera començó, e por qué personas y 
qué fundamento huvo para la publicidad» (f. 125 r). Esto último remite, nuevamente, a la 
oralidad a través de la cual se transmiten los cuentos que afianzan esa fama.

Relato de Ana la Roa

Aunque Ana la Roa niega en un inicio los cargos, termina confesando y así 
contribuye a la construcción de su relato. En esta documentación, a diferencia de aquella 
que recoge los casos de Juana la Ansarona y Quiteria de Morillas, no encontramos una 
batería de detalladas preguntas del inquisidor para guiar el discurso de Ana —no parece 
necesario en tanto las encausadas llevan la lección aprendida—. Hay una confesión fluida 
de la acusada el 20 de junio de 1556:

e luego la dicha Ana la Roa dixo que podrá ver tres años, poco más o menos tiempo, 
que estando esta declarante en su casa en la villa de Pareja donde a bibido y bibe un 
día sola entró en la dicha su casa un hombre que yva muy bien adereçado, que pareçía 
cavallero y le dixo que fuese a casa de Machuca, vecino de la villa de Pareja, e se juntase 
con la mujer del dicho Machuca e con otras mujeres que allí estavan que les quería hablar, 
y esta declarante le dixo que sí haría y ansí el dicho hombre se fue y esta declarante 
desde a poco fue a casa de la dicha mujer de Machuca e quando fue halló allí en casa 
del dicho Machuca a la mujer del dicho Machuca que estonces era bivo e a Mari Parra, 
hermana desta declarante, e a Juana la Carretera, mujer de Francisco Mancheño, vezina 
de Sazedón, e a María de Mingo, biuda, vezina de la villa de Pareja, e a tres hijas de 
la dicha Machuca, que las dos dellas biben en Alcoçer e la una está biuda y bibe en 
Pareja, que se llama María y las otras dos no sabe cómo se llaman, e que al paresçer desta 
declarante sería después de mediodía quando se juntaron esta declarante e las demás que 
dichas tiene y en la dicha casa estuvieron hablan[do] e platicando cómo avían de ir al 
campo de Barahona hasta que fue noche en cosas de vanidades, e después de noche la 
dicha María de Mingo y la dicha Machuca sacaron çiertos ungüentos en un escudilla y con 
el dicho ungüento untaron a esta declarante y a las demás que dichas tiene y ellas mismas 
las piernas y los braços, e después de untadas todas juntas aquella misma noche salieron 
de la dicha casa de la de Machuca e paresçía a esta declarante que la llevaban en peso 
y llegaron a un campo que dezían las dichas de Machuca y sus hijas y María de Mingo 
que era el campo de Barahona, e como llegaron que vido cómo estava allí el cavallero 
que tiene dicho que la fue a llamar a su casa < e allí supo que era el diablo> e, llegadas 
en el dicho campo, comieron pan e se regozijaron y el dicho cavallero les dixo que no 
lo dexasen a él ni desanparasen, e que les haría mucho bien, e vido que el dicho ombre 
andava retocando con las dichas de Machuca e sus hijas e María de Mingo, y Juana la 
Carretera y Mari Parra, e el dicho cavallero les dixo a todas ellas y a esta declarante que 

16 Algo bastante habitual, según Tausiet (2004a: 221).



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 231 ~

fuesen a matar alguna criatura y esta declarante dixo que no quería sino venirse a su casa, 
y que de la misma manera que fueron en peso bolvieron hasta la dicha villa de Pareja, e 
después esta declarante se halló en su casa e que esto fizo so la esta vez, aunque las otras 
mujeres dixeron que querían yr a matar criaturas esta declarante dixo que no quería sino 
yrse a su casa (ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, ff. 161r-161v).

En primer lugar, hay que aclarar que este modo de proceder no coincide, 
inicialmente, con lo vertido en el proceso anterior, dado que, en el caso de lo expuesto por 
la Ansarona (ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, ff. 25v 26r), no comparece 
directamente el demonio y la conmina a acudir a otra vivienda, sino que hay una iniciación 
a través del unto, la invocación del diablo, el reniego, etc. Solo posteriormente se asiste 
al conventículo.

Aquí aparecen todos los personajes de esta trama, tan parecida a la enunciada 
en los casos de 1527 (Lara Alberola, 2022b). La costumbre es reunirse en una de las 
casas y después untarse —el unto ya se mencionaba en la causa anterior— para acudir 
al conventículo del campo de Barahona —lugar que ya había quedado fijado para estas 
reuniones— presidido por el demonio, que no se describe esta vez como hiciera en su día 
la Ansarona, como un hombre negro (ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 99, exp. 1441, 
f. 26r), sino como un caballero. Juana la Ansarona, además, aseguró que en la reunión 
el diablo se personaba como el ya mencionado hombre negro, pero se añaden los ojos 
relucientes (f. 45v). Luego, guiada por el inquisidor durante el interrogatorio con sus 
preguntas, añade que este ser se presentaba como un macho cabrío hecho con brasas (f. 
45v). Esta figura de cabrón aparece en la síntesis recogida al final de la documentación 
procesual, aunque cuando se habla sobre el trato carnal con tal criatura se cambia a la 
opción de varón negro con los ojos relucientes (f. 56v). Quiteria, al recibir tormento, 
ratifica que, cuando invocaban al demonio, este se presentaba tal y como lo describía la 
Ansarona. Señala, eso sí, que en el campo de Barahona había un diablo más grande que 
guiaba la danza, además de otros siete u ocho demonios —al parecer, menores— (ADC, 
Inqusición, Delitos, Legajo 96, exp. 1425, f. 55r).

Hallamos, en consecuencia, una variante en relación con la apariencia del líder 
de la secta si comparamos las versiones de 1527 y 1556. Por otra parte, en el marco 
de la causa contra Quiteria de Morillas, se interrogó a Ana la Roa, que presentaba al 
demonio del aquelarre como un hombre negro con los ojos relucientes —entendemos 
que las declaraciones de la Ansarona eran conocidas por las otras prisioneras, que se 
comunicarían entre ellas en las celdas— (ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 96, exp. 
1425, f. 13v).

En relación con esto, el licenciado Brizeno interviene para aclarar que no es posible 
que se persone el diablo de esta manera si no media un pacto. Esta observación impulsa a 
Ana a completar su narración, días después, de la siguiente forma:

Dixo que un día antes que el dicho cavallero que era el demonio le llamase estando 
esta declarante en su casa la llamaron Juana la Carretera e María de Mingo e fue con 
ellas a casa de la dicha de Machuca, y estando allí juntas esta declarante e la dicha mujer 
de Machuca e María de Mingo, e la dicha Juana la Carretera e Mari Parra, hermana 
desta declarante, e las dichas hijas de la de Machuca y esta, esta declarante e las demás 
que dicho tiene llamaron al diablo por estas palabras diziendo «Barrabás vení que aquí 
estamos todas para que nos llevéis a todas a campo de Barahona», e que no vino hasta otro 
día como tiene declarado e no pasó más por estonçes (ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 
199, exp. 2248, f. 162r).



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 232 ~

La Ansarona, en su día, optó por la fórmula «¡ven, ven! ¡Ven, Berzebú!» (ADC, 
Inquisición, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 26r) y Quiteria añadía, por ejemplo, «ven, 
ven, ven Judas» como expresión para llamar al diablo (ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 
96, exp. 1425, f. 54r). En el caso de Ana, es Barrabás la opción escogida primeramente, 
aunque a continuación aludirá a Satanás. María Parra se inclina también, como veremos 
más adelante, por este último; lo cual da cuenta, por una parte, de la discrepancia entre 
las mujeres de uno y otro momento; y, por otra, de la riqueza en cuanto a las distintas 
materializaciones del diablo que encontramos. La esencia es exactamente la misma, lo 
que varía es el modo de nombrarlo, cosa que no influye en su papel.

Un mes después, Ana pide audiencia con el fin de desarrollar todavía más su relato, 
contando lo supuestamente ocurrido diez años antes, momento en que se dio realmente 
el reniego. Este esfuerzo por parte de la encausada pudo deberse, como de alguna forma 
indica Fernández Ortea (2022: 280), a la insistencia del letrado sobre la necesidad de 
emitir una confesión de culpabilidad. Esto propició, indudablemente, la elaboración 
más minuciosa y atenta de un discurso que sumaba poco a poco más detalles. Lo que 
se desconoce, tal y como asevera este experto, es en qué medida influyó el abogado en 
la creación de este cuento o si fue solo la mente de Ana la que lo armó valiéndose de 
elementos que ya se habían consolidado en la sociedad rural.

Al parecer, como hemos visto anteriormente, la renuncia de la fe era necesaria 
para que lo expuesto resultara creíble. Los puntos desarrollados tienen que ver con esa 
iniciación:

«Satanás vení e yremos con vos y faremos todo lo que nos mandáredes»; e luego como 
lo llamaron vino a ellas en ábito de cavallero e hombre bien tratado y adereçado, y como 
fue presente les dixo que renegasen de nuestra sancta fe cathólica y de Nuestra Señora 
la Virgen María y le obedesçiesen a él e que les haría mucho bien, y esta declarante se 
sanctiguó e dixo que no quería renegar e el dicho Satanás e las dichas de Machuca e 
María de Mingo se ynportunaron que renegase e renegó de nuestra sancta fe cathólica y de 
Nuestra Señora e por la dicha ymportunidad esta declarante dixo que renegava y renegó 
de nuestra sancta fe cathólica e de Nuestra Señora, e de la misma manera juntamente a 
esta declarante renegaron <las susodichas> de nuestra sancta fe cathólica e de Nuestra 
Señora la Virgen María e todas tres dixieron que prometían e prometieron obediencia al 
dicho demonio, y de obedecerle e tenerle por señor e fazer quanto les mandase; y ansí 
aviendo renegado esta declarante e las dichas de Machuca e María de Mingo besaron a 
dicho Satanás en el culo e después desto el dicho Satanás tuvo aceszo carnal con esta 
declarante en la dicha casa de la manera que un hombre tiene aceszo con una muger, 
e también vio que tuvo açeszo el dicho Satanás con las dichas de Machuca e María de 
Mingo, e también comieron e bevieron (f. 162 v).

Como se puede apreciar, Ana se refiere a la presión sufrida por parte de la Machuca 
y María de Mingo, molestas por sus dudas ante el reniego. No se concreta de la misma 
forma en que la Ansarona relataba el maltrato al que la sometió Juana de Morillas (ADC, 
Inquisición, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 25v), pero parece un recurso común el hecho 
de mencionar las amenazas y la coacción17. Tras esta renuncia de la fe, tiene lugar el 
ósculo infame, el trato carnal con el demonio y el banquete. Todo esto, llamativamente, 

17 Berrojalbiz (2021: 40) habla también, en relación con el temprano caso de 1370, de la coerción externa 
a la hora de que uno de los implicados acepte iniciarse en la hechicería.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 233 ~

se da en la cocina de la Machuca. Solo después se opera el desplazamiento a los campos 
de Barahona. La aportación que sigue tiene que ver, por tanto, con el conventículo18:

siendo muy noche que no se acuerda la ora, que sería aquella misma noche, la dicha de 
Machuca sacó çierto unto en un escudillo y con ello untó a esta declarante en los braços 
y en las piernas e también se untaron las dichas de Machuca e María de Mingo, e como 
fueron untadas salieron de la dicha casa e con ellas el dicho Satanás en el ábito que tiene 
dicho e a esta declarante le paresçe que yva en el ayre, e ansí fueron fasta que llegaron 
a un campo que dicho Satanás dezía que era el campo de Barahona e como llegaron, 
después de aver baylado e holgado, comieron pan e vino que les truxo el dicho Satanás, 
el qual también comió e allí se ponía el dicho Satanás una vezes en figura de venado y 
otras vezes como bezerro, e otras vezes como asno negro e otras vezes como hombre, e 
como ovieron comido baylaron e se regozijaron e de la manera que fueron se tornaron; e 
que a esta manera fueron dos vezes al dicho campo de Barahona e que el unto con que se 
untavan hera de sapos e de huesos de finados e de unto de criaturas, e que lo tenía la dicha 
Machuca e que la una desta vezes esta declarante e la de Machuca e María de Mingo a la 
venida que vinieron por ynterçesión de la dicha de Machuca fueron a casa de Gil Herrero, 
[…] y el dicho Satanás les abrió la puerta de la casa y entraron19,y en un palacio junto a 
la cozina de la dicha casa dormía la dicha hija de Gil Herrero e tenía una criatura chiquita 
que no se acuerda si era niño o niña, e todas tres esta declarante e la de Machuca y María 
de Mingo sacaron la dicha criatura de la cama, donde estava con su madre, y la ahogaron 
las dichas de Machuca e María de Mingo, porque esta declarante no la ahogó, e como la 
ovieron ahogado se la dexaron en la cama e se fueron y el dicho Satanás cerró la puerta 
de la dicha casa (Legajo 199, exp. 2248, ff. 162v-163r).

Observamos en esta asamblea algunas variantes con respecto de lo expuesto en 
1527. La Ansarona hablaba de un demonio en figura de cabrón (Leg. 99, exp. 1441, 
ff. 45v-16r), nada se dice de un venado, un asno o un becerro. En este caso, las figuras 
animales no incluyen al tradicional macho cabrío. Se da la posibilidad, además, de que 
se presente como un ser humano. Se incide nuevamente en la comida y la bebida, aunque 
ya se había disfrutado de las viandas en casa de la Machuca, y no se olvida el baile y 
el disfrute20. Después de tal celebración es cuando el diablo las acompaña a casa de un 
vecino y les facilita la entrada, como sucedía en lo depuesto por la Ansarona (ADC, 

18 También en ese proceso de 1370 estudiado por Berrojalbiz (2021: 48) se hace referencia al 
desplazamiento al «boque lane», es decir, al campo o landa del macho cabrío; lo que vendría a ser como 
el célebre aquelarre. Ya en el proceso de Narbona Dacal de 1498 y, posteriormente, en el de las brujas de 
Monzón de 1532, se menciona el boc de Biterna, expresión que sirve para aludir al diablo y los encuentros 
que se tienen con él en los conventículos (Garcés, 2013: 30). Anteriormente, en 1424, había aparecido 
en las Ordinacions del valle catalán d’Aneu (Castell, 2014: 176; Garcés, 2015: 263). Gari (2007: 21) 
especifica que en 1232 se encuentra el topónimo «La Landa del Buc» en el Pirineo francés y considera 
que es la primera vez que se menciona aludiendo al macho cabrío en relación con las asambleas brujescas. 
La siguiente referencia que da es de 1388. En consecuencia, estos viajes y encuentros se hallaban muy 
arraigados ya. No llegan a través de la tradición hasta los habitantes de Pareja y Sacedón en el caso de 1527, 
ya que son las autoridades la que suman este elemento a la acusación inicial de infanticidio; pero enraízan 
bien de cara a la segunda parte de la historia.

19 Uno de los aspectos que resalta Campagne (2009: 165) en referencia a la bruja española es que posee 
la capacidad de entrar en las habitaciones cerradas, colándose por cualquier resquicio. Aquí tal destreza es 
sustituida por la intervención del diablo, que es quien les facilita la entrada.

20 El baile es un elemento común de estas reuniones. Según demuestra Castell (2013: 380-393), ya desde 
la segunda mitad del siglo XV aparecen detalles en los procesos acerca de estas danzas.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 234 ~

Inquisición, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 26r), aunque en este último caso los malos 
actos se llevaban a cabo directamente tras renegar en casa de Juana de Morillas, sin asistir 
primero a aquelarre alguno.

En referencia al ungüento, aquí se especifica que se preparaba con sapos y huesos 
de muertos, así como con grasa de niños, lo cual implicaría la manipulación de batracios, 
la profanación de tumbas y, evidentemente, el infanticidio. En cambio, la Ansarona, 
ante la cantidad de preguntas formuladas acerca de esta mixtura, detalla que usaban 
para su confección tela de niño, unto de caballo y culebra, y corteza de noguera (ADC, 
Inquisición, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 26v). Quiteria, por su parte, explica que se 
ultimaba con cera, incienso y pez (ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 96, exp. 1425, f. 
53v). Aunque en el proceso anterior se había aludido a la «tela de niño», esto era así 
porque una de las cuestiones hechas a la Ansarona se centraba en saber qué habían hecho 
con la grasa del niño de Linuesa que habían matado. De ahí se deriva que lo habían usado 
para el ungüento (ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 26v). Ana la Roa, sin 
embargo, plantea una historia más fluida, pues solo era menester echar mano de todo lo 
que se había armado en 1527, y directamente incluye este unto con un carácter mucho 
más macabro21.

Posteriormente, se presentan otras presuntas vivencias de carácter similar a las ya 
vistas, pero el eje de la declaración de esta mujer es el arriba ofrecido: reniego / pacto + 
asistencia a asamblea + práctica del mal que se concreta en el infanticidio.

Antes de pasar adelante, nos detendremos en los patrones comunes y las principales 
diferencias en las narraciones derivadas de los dos procesos. Recapitulando, vemos que 
Ana la Roa aporta su discurso en tres momentos diferentes que facilitan distintos datos. 
En primer lugar, se le aparece en su casa un hombre bien aderezado que le pide acudir 
a la vivienda de la Machuca, donde también se encuentran otras mujeres. De hecho, a 
causa de lo expresado por la rea, se interroga a Violante (ADC, Inquisición, Delitos, 
Legajo 199, exp. 2248, ff. 166r-167r), la de Machuca, y a sus hijas, Teresa López (ff. 
168r-169r) y Ana de Machuca (ff. 170r-172r), quienes señalan que tanto Violante como 
Juan y Teresa López, sus hermanos, estuvieron ya presos año y medio a raíz del pleito 
de 152722. También se interroga a Mari Rodríguez (ff. 172r-173r); a Juana Martínez la 
Carretera23 (ff. 174r-175r), a la que una vez tildaron de xorguina en una discusión; y a 
María de Mingo (ff. 176r-177r), preguntándole si ha participado, por ejemplo, en juntas, 
pero ella lo niega todo.

Según Ana, todas estas féminas hablan el día de autos sobre cómo ir al campo 
de Barahona y, cuando se hace de noche, María de Mingo y la Machuca sacan unos 

21 Ya el Formicarius de Johannes Nider (1437-1438) se detiene en la fabricación del ungüento, ultimado 
a partir de los cuerpos de niños previamente asesinados o arrancados de sus tumbas. Se cocinan en calderos 
y se separa la parte más sólida de la líquida. Con la primera se confeccionan tales untos (Formicarius, Libro 
V, cap. 3, cuestión 20, 30). El Malleus maleficarum, de Institoris y Sprenger (1486), en el capítulo 2 de la II 
Parte (223), indica que, cuando las novicias renuncian a la fe ante el demonio durante una asamblea, reciben 
pautas sobre la fabricación de ungüentos a partir de la carne y sangre de niños, sobre todo no bautizados. 
Por tanto, la idea de una mixtura brujeril con estas características existe desde la primera mitad del siglo XV 
y se instaura como un motivo primordial de las prácticas brujescas.

22 No queda nada clara la relación de Teresa con los procesados anteriormente, al hilo de algunas 
declaraciones recogidas en la documentación (ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, f. 170v), 
dado que ya hubo una mujer con su mismo nombre en la causa de 1527. Al parecer, Juan y Teresa López 
serían hermanos de Violante y, por tanto, tíos de esta declarante.

23 En otro momento, se la denomina «la Carretona».



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 235 ~

ungüentos, untan a todas las demás y sus propios cuerpos y salen volando hasta tal espacio 
silvestre. Allí se encuentra el diablo en forma de caballero, comen pan y se regocijan, el 
demonio las insta a seguirlo, pues les hará mucho bien, retoza con algunas de ellas y luego 
les solicita que asesinen a una criatura. Finalmente, regresan volando. Algunas de ellas 
desean perpetrar tal homicidio, pero Ana prefiere volver a su casa.

Más adelante, la rea completa esta historia haciendo referencia a ese necesario 
pacto que antes no había explicitado. Explica que un día antes de que apareciera ante 
ella el demonio la llaman Juana la Carretera y María de Mingo para desplazarse hasta la 
vivienda de la Machuca. Allí, junto a la propia Violante, sus hijas y María Parra, invoca 
al demonio utilizando las fórmulas ya vistas. Sin embargo, el reclamado se presenta ya la 
jornada siguiente en casa de Ana, tal y como ella había expuesto en un inicio. En la última 
adición que realiza, nos retrotrae a diez años antes, cuando se apela por primera vez al 
diablo usando, como se ha podido observar, una serie de formulillas. Este comparece de 
inmediato y les pide que renieguen, Ana no quiere, ante lo cual Violante -la de Machuca-y 
María de Mingo se importunan. A causa de tal presión, ella renuncia a su fe igual que 
hacen las demás. Prometen obediencia a Satán y le besan en el ano. Tras esto, se da el 
trato carnal, comen y beben. Ya por la noche, la Machuca prepara el unto, se embadurnan 
brazos y piernas, parten por los aires junto al demonio hasta arribar a Barahona, donde 
bailan y gozan, ingieren pan y vino, e interaccionan con ese diablo que toma distintas 
formas animales. Dos veces en total nos dice que acudieron al aquelarre y, en una de esas 
ocasiones, a la vuelta, se dirigen al hogar de Gil Herrero, pues el demonio abre la puerta, 
toman a una criatura y la ahogan, la dejan en la cama nuevamente, se marchan y el diablo 
cierra las puertas.

Evidentemente, las confluencias con todo lo vertido en el proceso de 1527 son 
más que evidentes. Llama la atención esa triple intervención de Ana para construir una 
historia en varias partes, una inicial y sus precuelas. Bien reorganizadas, evidencian una 
actividad brujeril de una década. En el primer procedimiento, Francisca la Ansarona 
(ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, ff. 25v-26r) ofrece, desde un principio, 
un relato afinado de la iniciación, que da cuenta de la coacción a la que la somete Juana 
de Morillas, que la agrede mediante pellizcos y le deja las carnes amoratadas. De manera 
que se ve obligada a acudir a su vivienda una noche. Allí Juana la unta y juntas llaman al 
demonio empleando ciertas palabras -ya hemos cotejado las distintas expresiones usadas- 
y este se manifiesta en forma de hombre negro -una de las diferencias con respecto de 
la causa de 1556-. Seguidamente, se produce el reniego, pues es necesario para que el 
demonio las valga y las haga señoras de todo, renunciando a Jesucristo y la Virgen. Ella 
promete su alma (aunque no en su corazón) y, como hay un diablo para cada una —otra de 
las grandes diferencias con respecto de la causa de 1556—, salen volando cada cual con 
el suyo para trasladarse a la vivienda de un vecino, ahogar a un niño de cuna, extraerle el 
unto por el sieso —algo propio del procedimiento de 1527— y depositarlo nuevamente 
en el lecho. Los demonios facilitan la entrada y salida a estos espacios domésticos y 
devuelve a las dos implicadas a sus residencias. Solo posteriormente, cuando el inquisidor 
plantea una serie de preguntas a la rea, se añaden más visitas criminales a los vecinos 
y otros pequeños detalles. Tras el tormento (ff. 45r-46v), se introducen las relaciones 
sexuales y se hace referencia a la asamblea. Por tanto, el conventículo no posee relevancia 
en un inicio y comienza a cobrarla más tarde, bajo presión —al contrario de lo que sucede 
en 1556—. En el encuentro, el demonio posee forma de cabrón, con los ojos como brasas, 
y está sentado. Se le debe hacer acatamiento y reverencia. Parece ser, además, que la 
primera vez que Juana se personó en el campo tuvo que ofrecerle el alma. De ahí que, en la 



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 236 ~

síntesis del notario (ff. 56r-57r), este reordene los acontecimientos y sitúe el conventículo 
en primer lugar dentro de este relato, ubicando allí la renuncia a la fe; con el consabido 
trato carnal de cada mujer con su diablo propio, el baile y el canto.

En la causa contra Quiteria de Morillas, que es el otro gran puntal de este caso de 
1527, destaca la comparecencia de la propia Ana la Roa, en la que esta mujer comienza 
también su intervención resaltando el traslado a los campos de Barahona, junto a su madre, 
su hermana Quiteria, la Ansarona y Violante —Machuca—. Allí cada una tenía relaciones 
sexuales con su demonio y adoraban a otro diablo negro y con los ojos relucientes que se 
hallaba sentado. Se desarrolla, además, una anécdota en la que Ana es requerida porque 
su madre ha orquestado una venganza contra Juan Palomero. Desde casa de Juana, esta 
realiza la pertinente invocación después de untarse todas. Salen volando cada una con su 
demonio, acuden a la vivienda de tal vecino, penetran en el lugar gracias a la intervención 
de los diablos, que les permiten la entrada abriendo la puerta -como ya hemos leído en 
otros testimonios-, ahogan a un bebé, lo depositan de nuevo en la cama y, finalmente, ella 
regresa a pie y el resto por los aires. Afirma que solo participó una vez en los infanticidios y 
solo acudió al conventículo en una ocasión (ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 96, exp. 1425, 
ff. 7r-7v). Como se puede observar, Ana repite el mismo modelo años más tarde, aunque 
con mayor detalle al añadir la visita de ese caballero en su residencia, su desplazamiento 
hasta el hogar de la Machuca, a la que otorga un papel preeminente, al estilo de Juana 
de Morillas, dado que Violante repite como uno de los actantes más importantes de esta 
historia. Modifica el aspecto del diablo, elimina la presencia de distintos demonios y 
desarrolla un poco más la reunión en los campos sorianos.

Por otra parte, Quiteria, tras varias sesiones de tormento, reconoce que es bruja 
y que acompañó a su madre, su hermana (Ana), la Ansarona y la Machuca a casa de 
Sancha Martínez. Los actos son los siguientes: unto, vuelo, comparecencia de un diablo 
negro, instigación por su parte para que practiquen el mal, infanticidios por ahogamiento 
-partían desde la vivienda de Juana-, traslación hasta el campo de Barahona (ADC, 
Inquisición, Delitos, Leg. 96, exp. 1425, ff. 53v-54r). Las preguntas del inquisidor 
incitan a completar el discurso aseverando que el demonio poseía unos ojos relucientes, 
desgranando los ingredientes del ungüento —como ya se ha explicado anteriormente 
al ver las disimilitudes entre los componentes—, expresando que entregaban el alma y 
renegaban, que el aquelarre tenía lugar en los campos de Barahona, donde danzaban y 
había un diablo principal que guiaba el baile y otros menores con los que se establecían 
relaciones íntimas; que asesinaban a niños pequeños, acompañadas por el demonio, que 
permitía la entrada en las estancias cerradas, los asfixiaban, pellizcaban y les extraían 
el unto; Satán insistía en que se apartaran de la fe y no mencionaran el nombre de Jesús 
y la Virgen —cosa en la que no se hace hincapié en el último proceso—. Igualmente, 
Quiteria incluye en su confesión que el demonio les entregaba dinero (ff. 54r-56v) —de 
esto nada dicen Ana ni, como veremos, María, aunque sí puntualiza Ana que su amo 
aseguraba que seguirle les haría mucho bien—.

De entrada, la gran diferencia de estos relatos centrales y capitales de cada una 
de las causas es que Juana la Ansarona describe ya inicialmente el pacto con bastantes 
matices, que tiene lugar en la casa de Juana de Morillas, no introduce todavía el trato 
carnal ni la asistencia a la reunión en el campo de Barahona. Esto sucederá más tarde 
y a partir de las preguntas concretas del inquisidor, como también sucede con Quiteria, 
quien, además, al mantenerse negativa de forma constante, solo confiesa tras el tormento 
haciendo uso de lo que se ha leído acerca del testimonio de la Ansarona, aunque introduce, 
como hemos visto, algunas variantes.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 237 ~

Volviendo al segundo proceso, que es el que nos ocupa, cabe destacar que en el 
escrito presentado por el abogado se niega la culpabilidad de Ana (en primera persona)24. 
Ni ha sido bruja, ni ha cerrado un pacto; todo se debe a sus antecedentes familiares; y se 
vuelve sobre la deposición de oídas debida a una determinada fama difundida en la aldea 
(ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, ff. 187r-187v). Lo que más destaca 
de esta sección enunciada en primera persona, aparte de que se recalque el tema de la voz 
pública, es la mención a la madre de esta mujer, Juana de Morillas:

la presumpçión que contra mý puede aver es de presumir algunos que Juana de Morillas 
mi madre defunta fue presa por bruxa, la qual menos lo fue ny tal se provó contra ella. 
Antes de pena y de desesperaçión que tomó de estar presa por caso tan feo se echó unas 
ventanas abaxo e se mató estando presa en la villa de Pareja, y aquello no induze contra 
mý indiçio bastante ny prueva ser yo tal xorguina (f. 187v).

Explica, además, que confesó en su día por un mal consejo del letrado y procede 
a negar todo lo dicho entonces: «como soy muger vieja, flaca e caduca, de poco juixio 
e natural e creyendo al dicho mi letrado me aconsejava lo que me cumplía cómo era 
obligada a lo acer confesé lo contrario de la verdad» (f. 188r). Así justifica su modo de 
proceder anterior

Los testimonios de los testigos, a los que se dedica un amplio espacio, ofrecen 
multitud de ejemplos de las historias que circulaban en la población acerca de las 
acusadas. Los hay escuetos, no concluyentes, pero que evidencian lo que se pensaba de 
Ana, independientemente de que su actuación desembocara en infanticidios reales:

Un testigo jurado <y ratificado> que depuso por el mes de abril de 1554 dixo que no 
sabe si la dicha Ana la Roa es bruxa, mas que tiene fama que es bruxa y que las gentes lo 
sospechan, e que no oyó que la dicha Ana la Roa amenazase a çierta persona que nombró, 
mas de que hubo çiertas palabras de enojo la dicha Ana la Roa con la dicha persona sin 
aber causa ni razón para ello, e que después a cabo de pocos días allaron muerto a un niño 
de la dicha çierta persona e que este testigo como vido muerto al dicho niño, e que dezían 
que era ahogado de bruxas y le vido muy magullado y negro25 (f. 194r).

Cada cual extraerá sus propias conclusiones, aunque hay una relación causa-efecto 
que se desprende claramente de este parlamento. De este otro ejemplo se deriva que Ana 
no solo atacaba a los infantes, sino también a los adultos:

Otro testigo jurado <e ratificado> que depuso en el mismo tiempo dixo que no sabe 
si la dicha Ana la Roa es bruxa, mas de que tiene sospecha que es bruxa y ansí lo ha 
oýdo dezir y tiene fama dello, y que lo sospecha porque a çierta persona que nombró oyó 
dezir que le avía pedido çierta cosa de su casa y que reñiendo se lo avía dado porque no 
le ahogase su criatura, e que también oyó dezir a la misma persona que la dicha Ana la 
Roa le avía pedido çierta cosa e no se lo avía querido dar y que otro día se alló llena de 

24 Al parecer, cambia el letrado, pues más adelante se alude al abogado Calahorra, que es quien lleva la 
defensa (f. 186v).

25 Según Campagne (2009: 162), la bruja ibérica asesinaba a los más pequeños pellizcando, mordiendo, 
mutilando o golpeando. De ahí tales señales en los cuerpos de los infantes. No aparece en el caso que nos 
ocupa el pasatiempo favorito de estas mujeres para terminar con estas criaturas: el vampirismo. Aunque sí 
les extraían la grasa para la fabricación de ungüentos.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 238 ~

cardenales e los mostró a çierta persona que nombró, la qual le dixo «porque no le distes 
lo que os pedió os a magullado», y que otra çierta persona <que nombró> le dixo que 
avía reñido con Ana la Roa çierto día e que luego otro día halló sus carnes negras y llenas 
de cardenales, e que abrá tres semanas, poco más o menos, estando este testigo en çierta 
parte pasaba por allí cierta persona que nombró e le preguntó este testigo de dónde venía 
e le respondió «vengo de casa de Ana la Roa de llevalle un poco de azeite que me pedió 
que no le osado hazer otra cosa» (f. 194r).

Esto mismo se atribuía a su hermana Quiteria de Morillas (Leg. 96, exp. 1425, 
f. 9r), aunque aquí se hace referencia en mayor medida a los cardenales causados a los 
propios vecinos por oponerse a los deseos de Ana. Se recrudecen, en ese sentido, las 
historias.

Como vemos, estas creencias acerca de las Morillas —que afectan también en la 
aldea a las Machuca— tienen que ver con lo que unas personas escuchan decir a otras al 
respecto, lo cual cultiva una determinada reputación que, a su vez, comenzó a fraguarse 
antes de la detención de Juana en 1526, se desarrolló al hilo del proceso y se consolidó 
totalmente tras el mismo. Todo ello sin perder, al parecer, un ápice de fuerza con el paso de 
los años. En la causa contra la Ansarona (ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, ff. 
25v-26r), los testigos que comparecen solamente apuntan a la fama de Juana de Morillas, 
de quien se pensaba que era bruja y de la cual se sospechaba que era la responsable de los 
infanticidios. Por tanto, tal reputación parece que viene de antiguo y seguramente tendría 
que ver con la personalidad de dicha mujer y con posibles conflictos vecinales26.

Otros testimonios profundizan en detalles dignos de ser reseñados, pero esto solo 
sucede en contadas ocasiones, como cuando Juana de Matemala expresa:

çierta noche que declaró a las onze de la noche, poco más o menos, estando çierta 
persona acostada en la cama y tenía una niña de un año consigo y estando durmiendo 
le parescía que la dicha niña se caía de la cama y la asió y tornó cabe sí, y luego dende 
a poco rato sintió que le sacaban la niña tirando hazia los pies de la cama y tornola a 
tomar y porque poner la cabe sí porque pensaba que se le (tachado) escurría la niña, y 
dende a poco rato sintió que le llevaban la dicha niña y estaba ya a los pies de la cama y 
estonces se levantó en camisa la dicha persona y tomó la niña en el braço yzquierdo y vio 
dos mugeres y un ombre negro, y la una le paresció que era muger alta de buen cuerpo y 
colorada y la otra parescía muger seca y alta y morena, y la dicha persona remetió a ellas 
y ellas a él y peleó con ellas un rato y da[ba vozes] a los de su casa y ninguno le oyó27 
(ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, f. 199r)28.

Esta narración resulta bastante original en comparación con lo que encontramos 
en los testimonios de 1527. La elaboración es mayor en tanto hay un encuentro directo 

26 Llinares (2023: 663) indica que —en el caso de las brujas de Cataluña, pero se trata de algo extrapolable 
a las del resto del país— las mujeres perseguidas solían ser marginales, solteras o viudas, pobres y excluidas 
de la sociedad. A causa de estas características, los vecinos las acusaban y las autoridades recibían gran 
presión por parte de los habitantes de la aldea para intervenir

27 Las brujas ibéricas solían generar sueño en los habitantes de las casas para llevar a cabo sus execrables 
actos (Campagne, 2009: 169). De alguna forma, es lo que aquí se observa.

28 Tausiet (2004a: 355) indica que los «sueños de brujería» solían desarrollarse en la cama de la persona 
durmiente o en su casa, aunque hay testimonios de sucesos que se daban en la calle. «Las narraciones de 
corte fantástico y espectral en donde las brujas cobraban el papel protagonista tenían lugar muy cerca de la 
media noche».



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 239 ~

con los malhechores que asaltan la vivienda. Eso sí, se habla de «cierta persona», no se 
facilitan datos concretos. Esa supuesta víctima se apercibió de que la criatura que dormía 
junto a ella era arrastrada hacia los pies de la cama, al parecer por dos mujeres y un 
hombre negro —se opta por ese demonio de oscura piel, al igual que décadas antes, lo 
cual indica que esa imagen era conocida en la aldea—, ante lo cual hay una resistencia y 
un enfrentamiento. Debía de circular por el pueblo algún rumor acerca de este presunto 
descubrimiento de los delincuentes y la posterior pelea. Lo curioso es que, a pesar de los 
gritos y los golpes, nadie escuchó la reyerta. La leyenda y la vida se entrelazan así, en el 
terreno de la oralidad, para construir relatos que se compartirán en la sala de justicia.

Tal imagen bien constituida de Ana propicia un temor en la comunidad que se 
plasma en las palabras de estos testigos: «la dicha Ana la Roa suele e acostumbra pedir a 
muchas personas mugeres del dicho lugar que crían vino, tocino, pan e otras cosas, e que 
por el gran temor e miedo que le tienen se lo dan, e lo sabe, pero que lo a oýdo dezir a 
muchas mugeres, e porque a este testigo se lo a pedido e se lo a dado de miedo que della 
tiene porque no le ague su criatura» (f. 201v)29.

Todas las deposiciones son prácticamente reproducciones de estas que hemos 
ofrecido, lo cual indica la existencia de unos patrones repetitivos y bien estereotipados, 
que se han perpetuado con los años, entre el primer proceso y este segundo. De hecho, otro 
vecino, Juan Cifuentes, ratifica que «cree e tiene por çierto que Ana la Roa es bruxa e tal 
fama tiene y tal es la pública voz y fama que ella y su hermana ambas son bruxas y tal fama 
tenía su madre» (f. 197v). Lo que en su día se creía acerca de su madre y sus hermanas 
sigue proyectándose sobre la misma familia, Ana y María son las herederas de Juana y de 
Quiteria, las protagonistas de la segunda entrega de este cuento. De hecho, con respecto de 
Quiteria, en su proceso vemos que se ratifica esa notoriedad de las Morillas expuesta por 
los vecinos que testifican contra la Ansarona. Los declarantes insisten en la «pública voz e 
fama en esta villa», como es el ejemplo de Juana, mujer de Juan Téllez (ADC, Inquisición, 
Delitos, Leg. 96, exp. 1425, f. 9r), y Juan del Río apunta a las actividades brujescas de tal 
clan, pues en la aldea se las tacha de «xorguinas» por la muerte de las criaturas (f. 9v). Se 
relacionan constantemente los desencuentros con estas mujeres con los posteriores males 
acaecidos a la comunidad, esencialmente los fallecimientos de niños.

Para terminar, no consta en el manuscrito la pena impuesta a esta rea. Según 
Cordente (1990: 61), se puede deducir que fue azotada y desterrada como se verá que 
lo fue su hermana. Fernández Ortea (2022: 285), sin embargo, aduce que quedaría en 
libertad tras algo más de año y medio de juicio.

Relato de María Parra

El proceso contra María Parra se recoge en el Legajo 212, exp. 2445, del Archivo 
Diocesano de Cuenca. Hay que tener en cuenta que gran parte de la información de 
este caso consta también en la documentación de su hermana. De entre los datos más 

29 En ese sentido, Stewart y Strathern (2008: 16) consideran que: «En el trasfondo de los sucesos 
comunitarios y las sociedades en las que proliferan tales ideas, suele haber comentarios de diverso signo 
sobre las actividades de brujos y hechiceros. Florecen en la oscuridad, alimentados por los rumores y 
habladurías, y surgen en el debate público o se convierten en acusaciones en momentos de tensión 
específica […]. De forma especial, los rumores siguen el modelo de los supuestos celos, las hostilidades y 
los rencores que también anidan en la oscuridad o se agazapan en las profundidades de la vida social, listos 
para manifestase en momentos de crisis. O entran en juego cuando se producen fallecimientos extraños o 
epidemias que provocan miedo y pánico».



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 240 ~

reseñables aquí incluidos, hemos de destacar una aclaración hecha por María en relación 
con su madre, Juana. De ella dice, al escuchar lo que se le lee acerca de sus ascendientes, 
que jamás fue bruja y que no se suicidó dejándose caer desde una torre, sino que «un 
don Miguel la dio muerte tubularia e la hecharon por la torre abajo» (ADC, Inquisición, 
Delitos, Legajo 212, exp. 2445, f. 5r). Por tanto, considera la muerte de Juana de Morillas 
un homicidio.

La acusación por parte del promotor fiscal del Santo Oficio, el bachiller Serrano, 
resulta muy interesante porque sintetiza la historia protagonizada por María30. En primer 
lugar, se incide en el reniego y el pacto:

con deseo y afictión que tenía de apartarse de nuestra santa fe cathólica y de negar y 
renegar della por confederarse y tomar conpañía con el demonio, se ajuntó con ciertas 
personas junto con las quales ymbocó y llamó al demonio diziendo «Satanás ven e 
iremos anbos y aremos todo lo que nos mandárades». El qual Satanás con estas y otras 
invocaçiones vino do la susodicha estaba en zierto hávito. […] delante dél renegó de 
nuestra santa fe cathólica y ella y las demás dixeron que davan obediençia al dicho diablo 
Satanás y le prometían y prometieron sus ánimas, y de tenerle por señor y hazer quanto 
les mandase (f. 7r).

Se trata de un planteamiento similar al ya visto en el caso de Ana. A continuación, 
se pasa al unto, el vuelo y la asistencia al aquelarre: «[…] fecho esto la dicha María 
Parra y las demás se untaron con zierto ungüento y, ansí untadas, se fueron en compañía 
del dicho Satanás al campo de Varahona. Todo lo qual ansí ha hecho muchas y diversas 
vezes, apartándose de nuestra santa fe cathólica en obediençia e conpañía y basallaje del 
demonio» (f. 7v). No se aportan más detalles aquí, pero conocemos la dinámica de la 
reunión gracias a la causa anterior.

Por último, se incide en todo el mal practicado por instigación diabólica:

[…] como sierva y ministra del demonio en muchas vezes, porque algunas personas 
no an querido hazer lo que por ella les a sido pedido y demandado les ha muerto y sido 
en matar muchas criaturas y las an ahogado, sacándolas para ello dentre sus padres y 
madres y de otras partes donde estaban, y an pellizcado y maltratado a muchas personas, 
ayudándose para todo ello del demonio y de sus malefiçios y ungüentos, y teniéndose ella 
por tal y por lo dar a entender ella y su hermana <Ana la Roa> an tenido por costunbre de 
amenazar a muchas personas diziendo que se lo an de pagar y que les a de costar caro el 
enojo, y sin saber que por su causa reviven y ansí in continente se an allado criaturas de 
las tales personas a quien ansí an amenaçado muertas y con cardenales y otras señales de 
aver sido muertas por tales bruxas y jorguinas (f. 7v).

Se trata de un extracto de lo recopilado a partir de los testimonios de los vecinos. 
Llama la atención aquí que no solo se incide en el daño perpetrado contra las criaturas, 
sino también en las lesiones infligidas a las personas adultas, fruto de los maleficios 
—actos no mencionados hasta el momento—. Igualmente, se destacan las amenazas 
proferidas por las implicadas, hecho que parece ser uno de los núcleos que genera la 
mala fama de las Morillas. Se ha esquematizado y sintetizado lo reseñado en las distintas 

30 Esta mujer fue sometida a tormento el 19 de junio de 1555, como afirma Cordente (1990: 57), lo cual 
fuerza su confesión y, por tanto, su elaboración de una determinada historia. No sucedió así en el caso de 
Ana la Roa.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 241 ~

declaraciones, reduciéndolo todo a lo mínimo imprescindible. Por todo ello, se solicita la 
pena de muerte. Sin embargo, veremos que, al igual que ocurrió en el proceso de 1527, el 
caso se solventará con penas menores tanto para María como para Ana.

María Parra niega todos los cargos y aporta una interpretación de los hechos 
muy reveladora y significativa que resulta original en referencia con lo recogido en la 
documentación de los demás procedimientos:

por causa ni razón alguna ni sin ella aver muerto ni maltratado ninguna criatura y 
hecho otro maltratamiento alguno, sino los descuidos que tienen su madres o padres o 
las enfermedades que [pade]cen las atribuyen a quien no tiene culpa por no ser notadas 
de descuidadas. Lo qual acaeçe por la mayor parte en criaturas muy tiernas y poca hedad 
que, durmiendo los padres sin sentilla, las ahogan con sus propios cuerpos, piernas o 
braços que les echan encima, que poco peso basta para ello; y si alto testifican es a mi 
odio y enemistad, la qual muestran en dezir que yo y mi hermana Ana la Roa amenazamos 
muchas personas diziendo que nos lo an de pagar y que les iba a costar caro el enojo, y 
como ellos an muerto sus criaturas, el odio y enemistad que nos tienen quieren que lo 
paguemos por lo que ellas merecen, y no ay cosa más agena de la verdad que la vana 
opinión del vulgo y raras vezes se verán muertas criaturas de personas principales porque 
tienen cuidado dellas quando duermen si [...] es de personas de poca qualidad, lo qual si 
fuesse verdad que las que dizen bruxas o xorguinas lo hiziessen no [ten]derán acepción 
de personas, sino que de todas qualidades de criaturas matarían sin tener más respeto 
a unas que a otras, pues su intención solamente sería a fin de malhazer y complacer al 
demonio (f. 10r)31.

Fernández Ortea (2022: 291-293) plantea una alternativa a esta posibilidad, que 
también considera por razones de control natal, ilegitimidad, pobreza…, el hongo ergot 
y las dos enfermedades que causa: el cornezuelo del centeno y el ergotismo. Al parecer, 
los síntomas coinciden con algunos de los signos hallados en los cuerpos de los infantes, 
como los moretones, el sangrado por la nariz y la fontanela hundida. La cantidad de 
muertes de niños acumuladas en cortos lapsos de tiempo descartarían que todas ellas 
fueran intencionales, incluso algunas pudieron ser accidentales debido, por ejemplo, al 
alcoholismo, una práctica habitual en sociedades con escasez y muchas dificultades para 
salir adelante, en las que se hacía necesaria una vía de escape y evasión.

El fallecimiento de los pequeños representa la única dimensión real de este 
fenómeno, lo único que lo ancla al mundo y que permite que se pase del mito al personaje, 
de la idea a su materialización. Se trata, sin duda, del referente. La explicación que 
se conecta con tal referente apunta a lo trascendente, penetra en lo extraordinario y, 
claramente, mantiene un fuerte vínculo con lo religioso. De ahí que tenga sentido abordar 
estos materiales y las narraciones que encierran desde la mitocrítica.

Lo que María Parra señala con respecto a la actuación vecinal podría ocultarse, 
en algunos casos, en los relatos de los propios testigos, que aportan anécdotas similares 
a las ya vistas en el proceso de Ana la Roa. Un ejemplo muy sencillo sería: «Mari Parra, 

31 Quiteria también se defendió con uñas y dientes de las acusaciones, pero no en la misma línea que 
María. Se limita a afirmar que nunca ha sido bruja, jamás se ha untado ni ha asesinado criaturas o invocado 
al demonio (ADC, Inquisición, Delitos, Leg. 96, exp. 1425, ff. 7r-7v). En otro momento, interviene para 
resaltar que los testigos deponen de oídas y, por tanto, nada de lo que vierten es demostrable (ff. 21r-22v). 
Tales deposiciones, como hemos comprobado, se sustentan básicamente en esa fama y en lo que circula 
como rumores y habladurías.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 242 ~

hermana de Ana la Roa, le pedió le diese un poco de vino e que la dicha persona no se lo 
quiso dar, e que luego a la noche siguiente alló la dicha persona un niño que criaba todo 
pizcado e lleno de cardenales e que tubo sospecha que lo avía hecho la dicha Mari Parra» 
(ff. 11r-11v). A esto añaden otros vecinos la cuestión de la fama:

Dixo que sabe que Mari Parra está infamada por bruxa porque toda su vida desde niña 
lo a oído dezir que es bruxa porque tal es la pública voz e fama...e porque sabe muy bien 
que dello es público y notorio que es fija de bruxa porque su madre estubo presa de bruxa 
e se echó una torre abaxo e la quemaron... e porque muchas vezes an visto a la dicha Mari 
Parra mala de los brazos e otra vezes cosa de las piernas que dizen que es aquello de cómo 
andan de noche en aquellos malos tratos... (ff. 14r-14v).

Nuevamente, se insiste sobremanera en esa fama y voz pública, enraizada en la 
reclusión de Juana por bruja y, evidentemente, en el procedimiento contra su hermana 
Quiteria. Sin esas acusaciones previas, no se habría dado este proceso de mediados 
de siglo.

Discursos como estos de los testigos se pueden abordar desde un punto de vista 
poético y retórico, como hicieran ya Montaner y Tausiet (2014), pero lo que nos interesa 
en el presente artículo es demostrar que el de las brujas de Barahona es un gran relato 
que se extiende a lo largo de varias décadas y que cuenta con dos grandes entregas por 
escrito —con base, claro está, en los testimonios orales—, una compuesta de varias 
partes relativa a las causas de 1527 y otra casi treinta años posterior materializada en los 
procesos de Ana y María, que corrobora la existencia de toda una tradición en torno a 
estas mágicas y supone una relevante actualización que conserva idéntica base y presenta 
algunas variantes dignas de ser estudiadas.

Se ratifica, de esta manera, que el proceso de 1527 tuvo gran repercusión en la 
aldea; sobre todo el destino de Juana de Morillas. No se menciona en estos documentos, 
en cambio, a Quiteria o la Ansarona. La celebridad de la madre, en el sentido brujesco, 
determina la consideración de las hijas. Al parecer, son cuarenta y cinco testigos los que 
aseguran que María posee reputación de bruja. Esto demuestra cuán extendida estaba 
esta concepción y explica el hecho de que esta mujer protagonice diversas narraciones 
sobre muertes infantiles. Estos cuentos, no obstante, no pudieron demostrar una realidad 
y eso desembocó en la absolución de María Parra (f. 26v), cuyo castigo fueron cien 
azotes. Además, «se le mandó tener secreto de todo lo que ha visto y pasado en las dichas 
cárceles» (f. 26v)32.

En esta segunda historia de las brujas de Barahona, construida sobre la base de 
las narraciones anteriores, se pueden hallar patrones, constantes, que aportan información 
muy valiosa acerca del relato de estas mágicas. Para sistematizar estos datos, es necesario 
atender tanto a lo plasmado en la acusación, como a las declaraciones de las propias 
implicadas y de los vecinos. Estos últimos, eso sí, constituyen los cimientos de la 
acusación. En consecuencia, resultan cruciales.

Son las «vivencias» expuestas por los aldeanos las que traen al frente la imagen 
de la bruja ibérica mata-niños, que allana las viviendas utilizando medios mágicos o 

32 Estas indicaciones parecen ir en la línea del edicto de silencio que se promulgó en 1614 en referencia 
a la actividad de las brujas por la sicosis derivada del proceso que desembocó en el Auto de Fe de Logroño 
de 1610. Alonso de Salazar y Frías determinó que, para extinguir tal histeria, lo mejor era dejar de hablar 
del tema (Henningsen, 2010: 434-436).



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 243 ~

ilícitos y maltrata los cuerpos de los bebés hasta la muerte. Este mito, antes de concebirse 
como una bruja, se habría identificado, según Campagne (2009: 205), como un espíritu 
nocturno «infanticida, pesadillesco y vampírico del atávico folklore paneuropeo». Esta 
creencia, por tanto, es ancestral y primigenia, y conecta con «un miedo primordial y 
arcaico» (Carreras, 2022: 70).

Los testimonios de los vecinos son determinantes para conocer lo que se decía 
de estas mujeres en el pueblo. Lo que ha quedado recogido en las actas por escrito da 
cuenta de lo que se difundía oralmente en las calles y en los hogares. Evidencia las 
creencias de los moradores de Pareja y Sacedón, aunque también, al parecer, aporta 
indicios acerca del comportamiento de María y Ana. Esa voz pública, esa fama, circula 
en dos sentidos, en el del asentamiento de una determinada imagen que toma toda su 
fuerza y activa las alarmas ante una situación de tensión por los fallecimientos infantiles; 
y en el del aprovechamiento de tal concepción para conseguir cosas de otras personas 
por parte de Ana y María.

Nunca conoceremos las motivaciones iniciales del señalamiento de las Morillas, 
aunque el mal carácter, sin duda conflictivo, y la marginalidad son factores que debemos 
tener en cuenta. Cuando hizo falta un chivo expiatorio, las sospechas recayeron en aquellas 
que reunían ya ciertas condiciones. Así comienza el relato. El proceso lo engrandece, 
suma ingredientes, lo completa. Sobre todo, perpetúa la fama, la solidifica y el paso del 
tiempo no hace más que reforzarla, cosa que se comprueba en el segundo procedimiento 
inquisitorial, en la segunda parte de las desventuras de las brujas infanticidas que vuelan 
a Barahona.

Consideraciones finales

Si el análisis del proceso de 1527-1529 (Lara Alberola, 2022b) evidenciaba 
las particularidades concretas de este caso, de las brujas que se reúnen en el campo de 
Barahona, y el hecho de que los documentos que lo recogen se pueden abordar desde 
una perspectiva narratológica, lo cual contribuye a comprender mejor la construcción 
del discurso brujeril; la continuación de la historia a través de las causas de 1555-1558 
arroja nueva luz sobre el modo en que se difunde el relato armado por Juana de Morillas, 
la Ansarona o Quiteria, diseminado por los vecinos que se presentan como presuntas 
víctimas y, probablemente, a través del púlpito33.

Si ya, cuando Juana fue apresada, se apuntaba a la fama y a la voz pública, pues 
en el seno de la comunidad se creía en la naturaleza brujeril de esta mujer, pensemos en 
cuánto más se acrecentaría la celebridad de las Morillas y también del clan de los Machuca 
una vez transcurrido el primer proceso. A pesar de la absolución de Quiteria y las penas 
menores impuestas a la Ansarona, las familias implicadas quedaron estigmatizadas de por 
vida, como queda aseverado en los materiales manejados. La voz pública a la que se hace 
referencia constantemente atestigua la circulación oral de esas ideas acerca de las brujas 
que entraban en las casas para asesinar a los tiernos infantes y que incluso magullaban a 
los adultos. Se narraban con unas estructuras bastante tipificadas y se repetían con unas 
pocas variantes en cada caso.34 Las raíces de lo que podríamos denominar «cuentos» 

33 No olvidemos el edicto promulgado por la iglesia de Pareja en 1554 acerca de las brujas.
34 Esto solía ser bastante común en distintas zonas, el hecho de que las confesiones o testimonios fueran 

siempre prácticamente los mismos, con muy pocos cambios, ya que se ajustaban a patrones previos (Tausiet, 
2004a: 219).



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 244 ~

se hunden en la tradición y el imaginario, como hemos podido observar, pues no es en 
absoluto nueva la figura femenina nocturna infanticida.

En esta segunda entrega de «las brujas de Barahona», se respeta lo ya enunciado 
por los informantes en el caso anterior. A pesar de no tratarse, evidentemente, de los 
mismos vecinos, sus anécdotas resultan muy similares. Lo verdaderamente curioso es 
que no integren, tras casi treinta años, el resto de los elementos que definen a este 
conjunto de féminas: la invocación diabólica, el pacto, el trato carnal, el vuelo a 
Barahona y la participación en el conventículo, cuestiones que sí forman parte de las 
declaraciones de las implicadas y podrían haberse difundido tras el procedimiento de 
1527. La acusación inicial por parte de los habitantes del pueblo no tiene que ver con el 
demonio, focaliza en la muerte de infantes. Se detecta en ello cierto pragmatismo. En el 
marco de una fantasía como es la brujería, los supuestos afectados optan solo por lo que 
se podría considerar la vertiente más realista35, la que posee una relación directa con los 
hechos, con algo que ha ocurrido, que es comprobable, el fallecimiento de varios niños 
pequeños. A poco más se presta atención, al margen del daño que pueden ocasionar 
las Morillas y sus comadres. La vía que utilicen para ello, si hay o no intervención 
demoníaca, es secundario. Son las autoridades pertinentes las que deben atender a ello, 
profundizar en esos aspectos más sesudos.

Para el pueblo llano, ser bruja equivale a matar criaturas y maltratar a los 
durmientes. Hay otros indicativos de este carácter o naturaleza en las sospechosas, como 
verlas volar —Juana la Ansarona declaró en su día que había visto a Juana de Morillas y 
a su hija Quiteria que iban «en el ayre algo altillas» (ADC, Inquisición, Delitos, Legajo 
99, nº 1441, f. 28r)—, lo cual presupone una traslación, bien a la vivienda de alguien para 
cometer un crimen, bien al aquelarre de Barahona. Pero, fuera de la sala de justicia, en la 
que sí se insiste en los elementos demonológicos y la participación en juntas, se otorga 
más relevancia a otros actos, como hemos visto.

Sin embargo, estas mágicas pasan a la posteridad como las brujas de «Barahona», 
de forma que el lugar de reunión resulta determinante en su denominación. A pesar de 
la celebridad de Ana la Roa, María Parra, Violante Machuca y otros nuevos personajes 
como María la Carretera y María de Mingo, en cuanto a su implicación en los 
homicidios infantiles por venganza, lo que va a quedar cristalizado en el imaginario es, 
básicamente, su viaje a los campos sorianos. Lo significativo en los textos que hablan 
sobre este tema en el XVII son el vuelo y el sabbat, como ocurre en Lo que quería ver 
el Marqués de Villena, de Francisco de Rojas Zorrilla (1645). Ya en 1610, Covarrubias 
había incluido estas palabras en su Tesoro: «En este campo hay fama juntanse los 
brujos, y las brujas a sus abominaciones, llevados por el ministerio del demonio, 
hablilla es, no hay que darle crédito» (120). También podemos ver esta concepción 
en Las brujas del campo de Barahona de Torres Villarroel (1795) que se detiene en 
la asamblea celebrada en tal espacio. Además, simplemente mencionar Barahona va 
a remitir inmediatamente a la brujería, como se observa, en el Entremés de los putos, 
de Gerónimo de Cáncer (1668) o, más de un siglo después, en la misiva del Padre 
Martín Sarmiento Sobre las brujas (Correo literario de la Europa, 27 de junio de 
1782). Sugerir a alguien que se desplace hasta tal espacio agreste va a suponer todo un 

35 Es interesante ver que en esta ocasión los delitos de que se acusa a estas mujeres son reales, es decir, 
remiten a un acontecimiento que sí ha tenido lugar. No era así siempre, como bien afirma Tausiet (2004a: 
206), pues a veces los meros rumores eran suficientes.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 245 ~

insulto, como se puede comprobar en Concluye el discurso de ayer… de El Alquimista 
(Diario de Madrid, 12 de junio de 1800).

Parece ser que, tras dos procesos, a esas historias sobre mujeres reales, con nombre 
y apellido, que habían sembrado el miedo en Pareja y Sacedón por sus infanticidios, se 
impone la visión teologal de la brujería en Guadalajara a nivel oral. Desconocemos, fuera 
de los procesos, que nos dejan testimonios escritos, cómo funcionaría la transmisión de 
la información, aunque sí está clara la influencia de los predicadores con sus sermones. 
Los datos de que disponían estos seguían las directrices teologales y contribuían a la 
conformación de una determinada imagen de la brujería. Aunque los vecinos parecen 
seguir anclados en una visión tradicional del mito, las implicadas, tras la experiencia 
de 1527 y el aprendizaje de un determinado discurso guiado por las autoridades, tienen 
bien aprendida la lección y ofrecen lo que se espera en sus confesiones. Sin embargo, la 
falta de pruebas fehacientes las exonera, demostrando que, en estos procesos concretos, 
la palabra no es suficiente, afortunadamente. Eso sí, la visión que formará parte del 
imaginario será la de pacto, vuelo y conventículo, con todo lo que ello comporta. Nada 
recogerá la literatura ya sobre infanticidios, asentando la imagen de bruja demoníaca 
que asiste al aquelarre, aunque de forma desenfadada y habitualmente burlesca (Lara 
Alberola, 2022a).

Sí basta con la mera palabra entre la población, de ahí que se apele tantísimo 
a la voz pública y a la fama. Y es que el boca a boca es fundamental en la transmisión 
de un mito, que es como concibe la brujería María Tausiet (2004a: 56), quien utiliza 
expresamente el término «mitología» —que se va ampliando con nuevos elementos sobre 
la base primigenia—y expresa: «ningún mito tan útil para el conjunto de la sociedad 
que el de la brujería» (Tausiet, 2004a: 254). Además, comenta con respecto del trasvase 
existente entre lo incluido en los tratados y los cargos presentados en los procesos que 
«[…] el mito se encarnaba y acrecentaba debido a la falta de crítica de unos jueces que 
aceptaban como válidas cualesquiera acusaciones en contra de las supuestas brujas con 
tal de acabar con ellas» (Tausiet, 2004a: 244). Además, incide en que «El mito de la 
brujería, con su declarado énfasis en los aspectos perversos de ciertas mujeres a quienes 
se imaginaba entregadas al demonio en cuerpo y alma, cumplía en realidad una función 
normativa extraordinariamente conservadora» (Tausiet, 2004b: 46). Ya en un trabajo 
anterior había insistido en que «el mito de la comadrona-bruja entroncaba directamente 
con el mito por antonomasia de la brujería: el sabbat» (Tausiet, 1997: 379).

En relación con esto último, en los procesos estudiados vemos cómo se combina 
la figura de la bruja homicida —en este caso no es comadrona, pero sí infanticida— con 
la asistencia a las asambleas. Alberto Ortiz habla de «el mito del aquelarre» (2015: 103). 
Justifica con respecto de la asamblea en sí:

[…] la estructura narrativa, ya sea oral o escrita, contiene al mito, a la literatura y a 
la maravilla. Al mito porque proviene […] de una cosmovisión empírica que transfiere 
el sentido primigenio del temor, el poder, la trascendencia y la ruptura humanas, a un 
acontecimiento nocturno ficticio; a la literatura en razón de su esencial y contundente 
peso lírico-narrativo, pues todo fenómeno mágico se narra desde su funcionalidad lírica 
exegética; y a la maravilla en tanto el resultado del acontecimiento imaginado y contado 
se recrea en el terreno cognitivo del asombro y la credulidad (2015: 16-17)

Ortiz y Ortiz Coss (2021) se refieren en otra publicación a que «El mito de la 
brujería está compuesto por variados y sorprendentes episodios, entre los que se destaca 



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 246 ~

el vuelo nocturno, las asambleas de brujos o aquelarres, las posesiones diabólicas y el 
pacto con el diablo» (2021: s.p.). En consecuencia, ese mito del conventículo se integra 
en otro mayor, el de la brujería en sí. También reflejan esta concepción Gálvez Soto y 
Hernández Rojas (2012).

Moncó Rebollo (2004: 189) avala, de algún modo, esta idea: «Decir bruja y 
mal era todo uno. No existía en este modelo cultural ninguna fisura, ningún atenuante, 
ninguna imperfección, aunque, desde un análisis antropológico, aprovechemos ciertos 
poros para preguntarnos sobre la funcionalidad del tipo-bruja y asimismo por el origen, 
transmisión, valores y representaciones que sustentaba». Utiliza Moncó la expresión 
«modelo cultural», pero, dada la estructura narrativa con la que se presenta este fenómeno 
y el peso del elemento sobrenatural, tiene mucho sentido considerar la brujería como un 
mito, tal y como hacen los autores que ya hemos citado. Como bien asevera Losada (2022: 
20), «Más aún que la literatura de ficción —el mito no es reducible al hecho literario— 
el relato mítico puede ser un instrumento de prospección sistemática de los espacios 
ignotos de la realidad, material o mental, humana o sobrenatural», cosa que hemos visto 
que sucede con lo brujesco. El mito de la brujería —también habla Losada del mito 
del vampiro (2022: 542-544)— posee mucho de literario, tal y como hemos señalado 
anteriormente, pero no es reducible a eso. Aporta mucha información para comprender el 
contexto en que se genera, la realidad a la que se aplica y en el marco de la cual se narra, 
y un determinado sistema de creencias e ideas humanas que poseen, evidentemente, una 
relación directa con lo numinoso.

En ese sentido y teniendo en cuenta que ya se ha abordado el análisis puramente 
narratológico del proceso de 1527 (Lara Alberola, 2022b), demostrando que se pueden 
encontrar diversos microrrelatos y un macrorrelato, la mitocrítica puede ser una nueva 
e interesante vía que explorar, dado que se vale del auxilio de otras disciplinas que ya 
hemos ido aplicando a nuestros estudios, como la psicología, la teología, la sociología, 
la propia narratología… Losada (2022: 28-30) insiste en que la mitocrítica ha de ser 
nomotética, histórica, filosófica, filológica y ha de indagar en lo numinoso. Todo ello 
casa a la perfección con la investigación sobre lo mágico y, en concreto, lo brujeril. 
No olvidemos que el mito conecta realidad con ficción y dicha vinculación resulta 
fundamental al abordar la brujería. Aunque veamos en estas historias dos mundos que 
chocan, el inmanente y el trascendente (Losada, 2022: 54 y 59), se puede trasladar al 
mundo real lo que se narra, pues su origen se cifra en ese lugar intermedio y el relato se 
actualiza muchas veces en un contexto histórico muy concreto, en el que se materializa 
esa ficción. Observamos también que estas narraciones se hallan sujetas a modificaciones 
(Losada, 2022: 64) y ocupan un lugar preeminente en el folklore, con sus particulares vías 
de transmisión (2002: 180).

Así que, si tomamos en consideración la definición que facilita Losada, autor 
del trabajo más actual, completo y abarcador sobre la mitocrítica, un mito es «un relato 
funcional, simbólico y temático de acontecimientos extraordinarios con referente 
trascendente sobrenatural sagrado, carentes, en principio, de testimonio histórico y 
remitentes a una cosmogonía o escatología individuales o colectivas, pero siempre 
absolutas» (2022: 193). Ese gran «cuento» que es la brujería casa perfectamente en 
dicha categoría, aunque posee unas peculiaridades notables, por esa posibilidad de que lo 
abstracto se encarne y ello posea unas graves consecuencias para la población. Pensemos, 
además, que si existe el mito del ángel caído y también el del hombre caído (Losada, 
2022: 321-325), ahí se inserta la bruja, que reniega de la fe y pasa a engrosar las filas de 
los servidores del demonio.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 247 ~

No nos detendremos en esta ocasión, a nivel general, en la presencia de una serie 
de mitemas (Losada, 2022: 198)36, más allá de lo que se puede extraer de las causas 
analizadas: [invocación y] pacto con el diablo-perpetración de crímenes con asistencia 
diabólica [infanticidio]-unto y vuelo-participación en la asamblea (baile, banquete y trato 
carnal)-descubrimiento de las brujas y apresamiento por parte de la justicia. Tengamos 
presente que, cuando se profundiza directamente en los procesos, una parte importante de 
lo recogido tiene que ver con la acusación y el hecho de que las presuntas responsables 
son llevadas ante la justicia. Eso sí, como hemos adelantado, este mito está sujeto a 
variaciones y actualizaciones, pero existen unos patrones fijos que se repiten y perpetúan 
una determinada concepción de la brujería.

Este hecho es comprobable a través de los procesos, en los que se enuncia ese 
mito, con las pertinentes variantes. Tanta es su relevancia, que deja una huella indeleble 
en la tradición y en la toponimia, resultado esto último de vincular continuamente los 
conventículos con ubicaciones concretas, que, como Barahona, se convierten en un lugar 
común. Las causas que hemos estudiado en sí, ya sea la primera o la segunda —que 
demuestra la importancia de la fama y la voz pública, la pervivencia de la creencia en los 
poderes de las Morillas y las Machuca principalmente, y la existencia de unos modelos 
bien establecidos—, no permanecen en la memoria, más allá del papel de sus protagonistas 
en la creación de un relato cuyo eje fundamental en años y siglos posteriores será el trato 
demoníaco y la participación en las reuniones. Poco queda de la motivación real que llevó 
a los vecinos a señalar a estas mujeres. Y nada sobre las procesadas y todo lo que en torno 
a ellas se desató en Pareja y Sacedón. La historia queda casi al margen. El mito se impone 
y circula en adelante con vida propia.

Conclusiones

A lo largo de este artículo, se ha podido verificar la hipótesis inicial, pues hemos 
demostrado que este segundo proceso es una prolongación del primero. Las acusaciones 
de los vecinos son similares, en tanto focalizan en las muertes de niños de cuna y, 
como hemos visto, están sustentadas en la voz pública y la fama de las Morillas, las 
Machuca y otras vecinas como Juana la Carretera o María de Mingo, aunque los clanes 
principales son los mismos que fueron ya señalados y juzgados en 1527, sobre todo 
Juana de Morillas y sus hijas. Los relatos vertidos en la sala de justicia por Ana la Roa 
y María Parra constituyen una continuación de la primigenia historia de las brujas de 
Barahona, que no se extinguió al finalizar las causas de las féminas procesadas y absueltas 
o condenadas con penas menores entre 1527-1529, sino que siguió alentándose a través 
de las narraciones derivadas del acto judicial, vinculándose a estas mujeres concretas de 
la aldea y alimentándose durante casi treinta años por los rumores y habladurías.

Ya antes de 1526 circulaba por el pueblo una determinada creencia acerca de 
Juana de Morillas, su brujeril reputación fue la responsable de que, ante la concatenación 
de fallecimientos infantiles y la intervención de los inquisidores entre 1515 y 1519 a este 
respecto, se la acusara directamente de los males que sufría la comunidad. Todo ese caldo 
de cultivo previo, aderezado con el aprovechamiento que tanto Ana como María pudieron 
hacer de su propia fama, con el nuevo edicto que se promulgó en Pareja acerca de los 

36 «Un mitema es la unidad temática y mitológica mínima cuya indispensable dimensión trascendente 
o sobrenatural lo capacita para interactuar con otros mitemas en la formación de un mito» (Losada, 2022: 
536). Habría, además, «una relación combinatoria fija» (2022: 535).



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 248 ~

actos brujescos en 1554 y con los casos reales de muertes de criaturas, prendió otra vez la 
llama de la sicosis. La voz pública, que se erige sobre la base de rumores y habladurías, 
es el núcleo de estos casos estudiados.

Por otra parte, nuestra hipótesis defendía, igualmente, que existen unos patrones 
comunes entre las causas de 1527 y 1556, aunque se pueden hallar distintas variantes. 
Recordemos que la esencia es exactamente la misma, teniendo en cuenta, además, que 
tanto Ana la Roa como María Parra estuvieron ya involucradas en el primer procedimiento. 
Conocen, por tanto, de primera mano los acontecimientos que se narraron, aunque el paso 
de los años matiza algunas cuestiones.

Las más relevantes tienen que ver con el modo de presentar los hechos, pues 
Ana, al igual que hiciera en su comparecencia de 1528, comienza aludiendo a la reunión 
y solo en segunda instancia se refiere, por indicación de las autoridades, a la iniciación. 
En cambio, en 1527 la Ansarona focalizaba en la coacción por parte de la Morillas, el 
unto, invocación, reniego, prácticas malignas, etc., un ritual que, una vez completada 
la renuncia de la fe inicial, se repetía habitualmente y siempre terminaba en la vivienda 
de algún vecino para perpetrar el consabido infanticidio. Solo más tarde se introduce el 
conventículo y lo que allí tiene lugar, siendo esto muy parecido a lo que se especifica 
en esta segunda historia. Una de las grandes diferencias entre el primer y el segundo 
relato es el aspecto del demonio, que antes era negro y con los ojos relucientes, o bien un 
macho cabrío en el sabbat, y ahora se describe como un caballero. También se modifica 
la existencia de diversos demonios, uno para cada bruja, con respecto al diablo único al 
que aluden Ana y María, aunque la primera en su día siguiera la estela marcada por la 
Ansarona y hablara también de varios. También es novedoso el beso en el ano a Satán 
y se incide más en la comida y la bebida; al baile y diversión ya se hacía referencia 
anteriormente. Además, en la asamblea ahora no se diferencia entre un diablo mayor y 
otros menores. Tampoco se menciona que se entregue dinero alguno a las brujas, aunque 
en el momento del pacto el demonio sí asegura que las hará dichosas si se colocan bajo su 
bandera. Se respetan en todo momento las relaciones sexuales de las brujas con su amo.

En cuanto a los infanticidios, se calca lo que tiene que ver con la invocación 
usando determinadas fórmulas, el unto, vuelo y desplazamiento a las residencias 
correspondientes, al igual que la apertura y cierre de puertas, el ahogamiento de 
las criaturas y el hecho de volver a dejarlas en la cama. Solo en el caso de 1527 se 
especifica que extraían el unto del niño por el sieso, lo cual revertía en los ingredientes 
del ungüento según la Ansarona.

Se trata de pequeñas variantes que no empañan en absoluto la existencia de un 
tronco común bien claro. Eso sí, a pesar de la pervivencia de ese macrorrelato, como ya 
hemos mostrado con anterioridad, las brujas de Barahona no se asientan en el imaginario 
desde la concreción en estas protagonistas y sus andanzas, bien afianzadas gracias a su 
fama y a la voz pública, sino que se despojan de los condicionantes y la situación que las 
vieron nacer y se transforman en una masa informe de mujeres cuya principal costumbre 
es acudir a las reuniones presididas por el diablo en los campos de Barahona.

Financiación

El presente trabajo se inscribe en las actividades del Proyecto de I+D para grupos 
de investigación consolidados de la Conselleria de Innovación, Universidades, Ciencia 
y Sociedad Digital CIAICO/2022/226: «Figuras del mal: marginalidad, dominación y 



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 249 ~

transgresión en los siglos XVII-XIX», de la UCV; y del Proyecto I+D del Programa Estatal 
de Generación de Conocimiento (MCIU/FEDER) PID2021-127063NB-I00: «Narremas 
y Mitemas: Unidades de Elaboración Épica e Historiográfica», de la Universidad de 
Zaragoza.

Bibliografía

Alcoberro, Agustí (2024): «Witch Hunts and the ‘Little Ice Age’ in Catalonia the Crime 
of Triggering Natural Disasters and Its Repression (1614–1629)», en Rethinking 
violence in Valencia and Catalonia. Fourteenth to Seventeenth Century, Alejandro 
Llinares Planells y Guillermo López Juan (eds.), Peter Lang, pp. 219-238.

Alonso Calvo, Sara (2014): Actos de habla en procesos de la Inquisición española, tesis 
doctoral, Valladolid, Universidad de Valladolid.

Alonso Ramos, José Antonio (2013-2014): «Brujería y magia en la provincia de 
Guadalajara», Cuadernos de etnología de Guadalajara, 45-46, pp. 291-330.

Anónimo (1841): Las brujas de Barahona y la castellana de Arbaizal, en Cuentos fantásticos 
y sublimes, tomo I, Madrid, Oficina del Establecimiento Central, pp. 1-122.

Archivo Diocesano de Cuenca (1527): Proceso contra Francisca la Ansarona, Legajo 
99, exp. 1441.

Archivo Diocesano de Cuenca (1527): Proceso contra Quiteria de Morillas, Legajo 96, 
exp. 1425.

Archivo Diocesano de Cuenca (1556): Proceso contra Ana la Roa, Legajo 199, exp. 
2248.

Archivo Diocesano de Cuenca (1556): Proceso contra María Parra, Legajo 212, exp. 
2445.

Ayuso, César Augusto (2019): «Brujas de Palencia. De la creencia popular a la recreación 
literaria», PITMM, 90, 199-226.

Bailey, Michael David (2003): Battling demons: Witchcraft, Heresy and Reform in Late 
Middle Ages, Pensilvanya, Penn.

Berrojalbiz, Ander (2021): Akelarre. Historias nocturnas en los albores de la gran caza 
de brujas, Navarra, Pamiela.

Blanco, Ramiro (1909): «Las brujas de Barahona», en Tanda de cuentos, Madrid, Lib. De 
Fernando Fe, pp. 124-130.

Blázquez Miguel, Juan (1985): Hechicería y superstición en Castilla la Mancha, Toledo, 
Junta de Comunidades de Castilla la Mancha.

Blázquez Miguel, Juan (1989): Eros y Tánatos. Brujería, hechicería y superstición en 
España, Toledo, Arcano.

Boureau, Alain (2004): Satan hérétique. Naissance de la démonologie dans l’Occident 
médiéval (1280-1330), Paris, Odile Jacob.

Briggs, Robin (2002): Witches and Neighbours. The Social and Cultural Context of 
European Witchcraft, Oxford, Blackwell.

Cadalso, José (1999 [1789]): Cartas marruecas, Alicante, Biblioteca Virtual Cervantes.
Campagne, Fabián Alejandro (2009): Strix hispánica. Demonología cristiana y cultura 

folklórica en la España moderna, Buenos Aires, Prometeo.
Cáncer, Gerónimo de (1985 [1668]): «Entremés de los putos», en Teatro breve de los 

siglos XVI y XVII. Entremeses, loas, bailes, jácaras y mojigangas, ed. de Javier 
Huerta Calvo, Madrid, Taurus, pp. 228-234.



E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 250 ~

Caro Baroja, Julio (1990): Vidas mágicas e Inquisición, Vol. I., Madrid, Taurus.
Carreras, Júlia (2022): Vienen de noche. Estudios sobre las brujas y la otredad, Barcelona, 

Luciérnaga.
Cashdan, Sheldon (2017): La bruja debe morir. De qué modo influyen los cuentos de 

hadas en los niños, Madrid, Debate.
Castell, Pau (2013): Orígens i evolució de la cacera de bruixes a Catalunya (segles XV-

XVI). Apèndix documental, Barcelona, Universitat de Barcelona.
Castell, Pau (2014): «‘Wine vat witches suffocate children’. The Mythical Components 

of the Iberian Witch», en Magia, hechicería y brujería en la historia, la cultura y 
la literatura hispánicas de la Edad Moderna, Eva Lara y Antonio Cortijo (eds.), 
eHumanista, 26, pp. 170-195.

Cirac Estopañán, Sebastián (1942): Los procesos de hechicerías en la Inquisición de 
Castilla la Nueva: tribunales de Toledo y Cuenca, Madrid, CSIC.

Clark, Stuart (2001): «Introduction», en Languages of Witchcraft. Narrative, Ideology and 
Meaning in Early Modern Culture, Stuart Clark (ed.), London, McMillan, pp. 1-18.

Clark, Stuart (2004): «Brujería e imaginación histórica. Nuevas interpretaciones de la 
demonología en la Edad Moderna», en El diablo en la Edad Moderna, María 
Tausiet y James Amelang (eds.), Madrid, Marcial Pons, pp. 21-44.

Cohn, Norman (1980): Los demonios familiares en Europa, Madrid, Alianza.
Cordente, Heliodoro (1990): Brujería y hechicería en el obispado de Cuenca, Cuenca, 

Diputación Provincial de Cuenca.
Covarrubias, Sebastián de (1611): Tesoro de la lengua castellana o española, Madrid, 

Luis Sánchez.
Dolan, Frances E. (1994): Dangerous familiars: Representations of Domestic Crime in 

England, 1550-1700, New York, Cornell University Press.
Dolan, Frances E. (1995): «Ridiculous Fictions: Making Distinctions in the Discourses 

of Witchcraft», Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies, 7(2), pp. 82-
110. https://doi.org/10.1215/10407391-7-2-82.

Farge, Arlette (1991): La atracción del archivo, Valencia, Edicions Alfons El Magnànim.
Fernández de Moratín, Leandro (1999 [1811]): Quema de brujas en Logroño, prólogo de 

Eduardo Alonso, Valencia, La Máscara.
Fernández Ortea, Javier (2017): «Hechicería y superstición en la Alcarria de Guadalajara», 

Cuadernos de etnología de Guadalajara, 49, pp. 293-324.
Fernández Ortea, Javier (2022): Alcarria bruja. Historia de la hechicería en Guadalajara 

y los procesos de la villa de Pareja, Guadalajara, Océano Atlántico-AH ediciones.
Flores, Enrique y Masera, Mariana (2010): Relatos populares de la Inquisición 

novohispana. Rito, magia y otras «supersticiones», siglos XVII-XVIII, Madrid, 
CSIC-Universidad Nacional Autónoma de México.

Gálvez soto, Francisco y Hernández Rojas, José (2012): «La sobrenaturalidad 
como explicación de la realidad: mito, magia y brujería en Chiloé», Revista 
Comunicaciones en Humanidades, 2, pp. 167-174.

Garcés, Carlos (2013): La mala semilla. Nuevos casos de brujas, Zaragoza, Tropo editores.
Garcés, Carlos (2015): «De Monzón a Burdeos. Las cinco mujeres quemadas por brujas 

en 1532», Cuadernos del CEHIMO, 41, pp. 249-287.
García Berlanga, Gumersindo (2006): De Barahona y de sus brujas, Soria, Ochoa.
García Pérez, G. (2010): «Brujas, meigas y afines en el mapa topográfico de España», 

Boletín de la Sociedad Ateneísta de Aire Libre, 42, pp. 17-21. En línea: https://
oa.upm.es/5803/

https://doi.org/10.1215/10407391-7-2-82
https://oa.upm.es/5803/
https://oa.upm.es/5803/


E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 251 ~

Gari, Ángel (2007): Brujería e Inquisición en Aragón, Zaragoza, Delsan.
Gaskill, Malcolm (2001): «Witches and Witnesses in Old and New England», en 

Languages of Witchcraft. Narrative, Ideology and Meaning in Early Modern 
Culture, Stuart Clark (ed.), London, McMillan, pp. 55-80.

Gentilcore, David (2002): «Witchcraft Narratives and Folklore Motifs in Southern Italy», 
en The Witchcraft reader, Darren Oldridge (ed.), London-New York, Routledge, 
pp. 97-108.

Gibson, Marion (1999): Reading Witchcraft. Stories of Early English Witches, London-
New York, Routledge.

Girard, René (1986): El chivo expiatorio, Barcelona, Anagrama.
Gonzalbo Aizpuru, Pilar (2009): «Reflexiones sobre el miedo en la historia», en Una 

historia de los usos del miedo, Pilar Gonzalbo, Anne Staples y Valentina Torres 
(eds.), México D. F., El Colegio de México / Universidad Iberoamericana, pp. 
21-34.

Hartzenbusch, Juan Eugenio (1860 [1839]): Historia del Marqués de Villena. Célebre 
hechicero y encantador, o sea la Redoma Encantada: (Leyenda del siglo XV), 
Carmona, Imprenta de don José María Moreno.

Henningsen, Gustav (2010 [1983]): El abogado de las brujas. Brujería vasca e inquisición 
española, Madrid, Alianza.

Institoris, Heinrich y Sprenger, Jacob (2004 [1486]): Malleus Maleficarum, Valladolid, 
Maxtor.

Lara, María (2013): Brujas, magos e incrédulos en la España de los Siglos de Oro, 
Cuenca, Alderabán.

Lara Alberola, Eva (2022a): «Las brujas de Barahona: del proceso de 1527 a la literatura 
de los siglos XVIII y XIX», Itinerarios, 35, pp. 109-131. https://doi.org/10.7311/
ITINERARIOS.35.2022.06

Lara Alberola, Eva (2022b): «Las brujas de Barahona: la construcción del relato a partir 
del proceso», Boletín de literatura oral, 12, pp. 74-105. https://doi.org/10.17561/
blo.v12.6891

Llinares Planells, Alejandro (2023): «The Songs of the Scaffold: Characteristics, 
Creation and Diffusion on Execution Ballads in Sixteenth- and Seventeenth-
Century Catalonia», Acta Histriae, 31(4), pp. 647-672. https://doi.org/10.19233/
AH.2023.29

Losada, José Manuel (2022): Mitocrítica cultural. Una definición del mito, Madrid, Akal.
Miras, Domingo (1992 [1978]): Las brujas de Barahona, ed. de Virtudes Serrano, Madrid, 

Espasa-Calpe.
Moncó Rebollo, Beatriz (2004): «Demonios y mujeres: historia de una transgresión», en 

El diablo en la Edad Moderna, James S. Amelang y María Tausiet (eds.), Madrid, 
Marcial Pons, pp. 187-210.

Montaner, Alberto y Lara, Eva (2014): «Magia, hechicería, brujería: deslinde de 
conceptos», en Señales, portentos y demonios: La magia en la literatura y 
la cultura españolas del Renacimiento, Eva Lara y Alberto Montaner (eds.), 
Salamanca, SEMYR, pp. 33-184.

Montaner, Alberto y Tausiet, María (2014): «“Ojos ayrados”: Poética y retórica de la 
brujería», en Señales, portentos y demonios: La magia en la literatura y la cultura 
españolas del Renacimiento, Eva Lara y Alberto Montaner (eds.), Salamanca, 
SEMYR, pp. 277-350.

https://doi.org/10.7311/ITINERARIOS.35.2022.06
https://doi.org/10.7311/ITINERARIOS.35.2022.06
https://doi.org/10.17561/blo.v12.6891
https://doi.org/10.17561/blo.v12.6891
https://doi.org/10.19233/AH.2023.29
https://doi.org/10.19233/AH.2023.29
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1156394


E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 252 ~

Muratori, Luis Antonio (1782): Reflexiones sobre el buen gusto en las ciencias y en las 
artes, Madrid, Imprenta de don Antonio de Sancha.

Nider, Johannes (2019 [1437-1438]): El libro quinto del Formicarius, ed. Pedro Eduardo 
León Mescua, Valencia, s. e.

Ortega y Gasset, José (1926): El espectador, Madrid, Revista de Occidente.
Ortiz, Alberto (2015): El aquelarre. Mito, literatura y maravilla, Barcelona, Ediciones 

Oblicuas.
Ortiz, Alberto y Ortiz Coss, Brenda (2021): «Un servicio peligroso. El mito de la 

brujería y las parteras en Nueva España», Cuadernos de Literatura, 25. https://
doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.spmb

Pedraza, Pilar (2014): Brujas, sapos y aquelarres, Madrid, Valdemar.
Pérez, Martín (2002 [1312-1317]): Libro de las confesiones. Una radiografía de la sociedad 

medieval española, ed. Antonio García y García, Bernardo Alonso Rodríguez y 
Francisco Cantelar Rodríguez, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos.

Pérez Galdós, Benito (1999 [1909]): El caballero encantado, ed. de Julio Rodríguez-
Puértolas, Madrid, Cátedra.

Pico, Amaranta (2013): Las voladoras. La red invisible del relato, Quito, Universidad 
Andina Simón Bolivar / Editora Nacional.

Prado Coronel, Javier y Dies Valls, Clara (2024), Breve viaje por la España de las 
brujas. Usos, costumbres, leyendas y realidad, Vitoria, Sugaar.

Purkiss, Diane (2001): «Sounds of Silence: Fairies and Incest in Scottish Witchcraft 
Stories», en Languages of Witchcraft. Narrative, Ideology and Meaning in Early 
Modern Culture, Stuart Clark (ed.), London, United Kingdom, McMillan, pp. 
81-98.

Rojas Zorrilla, Francisco de (1999 [1645]): Lo que quería ver el Marqués de Villena, 
Alicante, Biblioteca Virtual Cervantes.

Rowland, Robert (1998): «Fantasticall and Devilishe Persons: European Witch-
beliefs in Comparative Perspective», en Early Modern European Witchcraft, 
Bengt Ankarloo y Gustav Henningsen (eds.), Oxford, Oxford University Press, 
pp. 161-190.

Rowlands, Alison (2003): Witchcraft Narratives in Germany: Rothenburg, 1561-1652, 
Manchester, Manchester University Press.

Rushton, Peter (2001): «Texts of Authority: Witchcraft Accusations and the Demonstration 
of Truth in Early Modern England», en Languages of Witchcraft. Narrative, 
Ideology and Meaning in Early Modern Culture, Stuart Clark (ed.), London, 
McMillan, pp. 21-39.

Sarmiento, Martín (27/6/1782): «Carta sobre las brujas», Correo literario de la Europa, 
55, pp. 397-400.

Serrano Belinchón, José (2000-2001): «Sobre las brujas de Pareja», Cuadernos de 
etnología de Guadalajara, 32-33, pp. 387-394.

Stewart, Pamela J. y Strathern, Andrew (2008): Brujería, hechicería, rumores y 
habladurías, Madrid, Akal.

Tausiet, María (1997): «Comadronas-brujas en Aragón en la Edad Moderna: mito y 
realidad», Manuscrits, 15, pp. 377-392.

Tausiet, María (2004a): Ponzoña en los ojos. Brujería y superstición en Aragón en el 
siglo XVI, Madrid, Turner.

https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.spmb
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.spmb


E. Lara Alberola, «Por la pública fama...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  222-253

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 253 ~

Tausiet, María (2004b): «Avatares del mal: el diablo en las brujas», en El diablo en la 
Edad Moderna, James Amelang y María Tausiet (eds.), Madrid, Marcial Pons, 
pp. 45-66.

Torres Villarroel, Diego de (1795): Extracto de los pronósticos del Gran Piscator de 
Salamanca desde el año 1725 hasta 1753, Tomo X, Madrid, Imprenta de la Viuda 
de Ibarra.

Vilarroya, Óscar (2019): Somos lo que nos contamos, Barcelona, Ariel.

Fecha de recepción: 29 de octubre de 2024
Fecha de aceptación: 26 de marzo de 2025



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 254 ~

F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

Resumen: El presente artículo indaga en la 
relación que algunas obras de Federíco García 
Lorca pudieron mantener con el cuento 
tradicional, especialmente con el cuento 
maravilloso. Algunos textos breves del autor 
granadino son una interesante muestra del 
conocimento que Lorca pudo tener de estos 
relatos folclóricos, como son La niña que 
riega la albahaca y Juego de Damas. También 
se aborda cómo estos relatos llegaron a ser 
importantes en sus textos y cómo tuvieron una 
destacable influencia en los primeros años del 
siglo XX hasta llegar a ser fuente de creación 
en la obra lorquiana.

Palabras clave: Cuento tradicional, García 
Lorca, Narrativa popular, Tradición oral.

Abstract: This article explores the relationship 
that some works of Federico García Lorca may 
have had with traditional tales, especially with 
fairy tales. Some short texts by the author from 
Granada are an interesting example of the 
knowledge that Lorca may have had of these 
folkloric stories, such as The Girl Who Watered 
the Basil and Game of Ladies. It also addresses 
how these stories became important in his 
texts and how they had a notable influence in 
the early years of the 20th century, eventually 
becoming a source of creation in Lorca's work

Keywords: Traditional tale, García Lorca, 
Popular narrative, Oral tradition.

El cuento de tradición oral en la obra de García Lorca: La niña 
que riega la albahaca y Juego de damas

The oral tradition tale in the work of García Lorca: The girl who 
waters the basil and Game of Ladies

Fernando Romera Galán
(Universidad Católica de Ávila)

fernando.romera@ucavila.es
https://orcid.org/0000-0003-3182-4101

mailto:fernando.romera@ucavila.es
https://orcid.org/0000-0003-3182-4101


F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 255 ~

García Lorca y los primeros acercamientos al cuento tradicional

Existe una preocupación evidente en la obra de Federico García Lorca por el 
folclore nacional y, especialmente, por el andaluz. Podemos rastrearlo en su obra a través 
de un buen número de opúsculos y conferencias, por no hablar de su poesía, que dan 
cuenta del interés del autor granadino por las fuentes populares y folclóricas. De hecho, 
fue el propio Federico García Lorca quien guió a don Ramón Menéndez Pidal por Granada 
en su recogida de romances tradicionales1:

Recuerdo que cuando en 1920 hice un viaje a Granada, un jovencito me acompañó 
durante unos días, conduciéndome por las calles del Albaicín y por las cuervas del 
Sacromonte para hacerme posible recoger romances orales en aquellos barrios gitanos de 
la ciudad. Ese muchacho era Federico García Lorca.

García Lorca pertenece, por edad y vocación, a una generación que ya está 
involucrada plenamente en el conocimiento del folclore español y de ciertas fuentes 
que, si bien en el resto de Europa se venían poniendo en valor desde décadas anteriores, 
ya comienzan a verse publicadas y estudiadas con cierta profusión en la vida cultural de 
la época. Las recopilaciones de Cecilia Böhl de Faber, firmadas bajo su pseudónimo de 
Fernán Caballero, que ven la luz en 1878, especialmente dedicadas al público infantil 
más que al filológico o literario de las obras, habían tenido una gran difusión y también 
habían abierto la puerta al interés por estos relatos. Montserrat Amores (1994: 10) 
explica cómo ya se habían publicado varios de ellos bajo el epígrafe y categorización 
de «cuentos de encantamiento», aquellos que podríamos interpretar bajo la etiqueta 
común de «cuento maravilloso». De alguna manera, comenzamos a ver la importancia 
literaria que los relatos de magia o maravilla despiertan en estas últimas décadas del 
siglo XIX y primeras del siglo XX, en lo que se ha dado en denominar la Edad de Plata 
de la literatura española. Esos relatos parecen ir dejando una huella explícita en algunos 
textos de la época y, particularmente, en la obra de Lorca, si consideramos que alguno 
de sus rasgos más destacables son rastreables en sus narraciones, como iremos viendo 
en este artículo.

Además de esas primeras publicaciones ya citadas de Caballero, o las de Antonio 
Machado y Álvarez2, quien recopiló unos cincuenta relatos populares, es de destacar 
que, algunas décadas después, Aurelio Macedonio Espinosa publicaba en España varios 
estudios sobre el cuento tradicional español. Espinosa era íntimo amigo de Ramón 
Menéndez Pidal y sus obras se dieron pronto a conocer más allá de la Universidad de 
Standford, donde trabajaba. Así, había publicado, ya en 1916 Traditional Ballads from 
Andalucia3 y, en 1923, Los cuentos populares de España, en el Boletín de la Biblioteca 
Menéndez y Pelayo. También en ese año aparecería, publicada en su Universidad, la obra 
quizá más importante de su trayectoria, los Cuentos populares españoles, tres volúmenes 
en los que se recoge su trabajo de recopilación de estos relatos en nuestro país. Podemos, 
pues, aceptar que existe, aunque algo tardío con respecto a otros países europeos, un 
interés por las fuentes tradicionales y populares españolas per se, pero también en su 
vinculación con los textos más contemporáneos. Creemos que esta tardía preocupación 

1 El texto citado fue recogido por Menéndez Pidal (1953: 438-439).
2 Padre del poeta Antonio Machado que firmó estas obras bajo su pseudónimo de Demófilo.
3 Es de destacar que Aurelio Macedonio Espinosa ya venía publicando artículos sobre el cuento 

tradicional desde 1910.



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 256 ~

por los relatos folclóricos llevó a muchos autores españoles a conjugar una cierta 
curiosidad antropológica y filológica paralela a su propia creación literaria. Algo que 
podemos rastrear, sin especiales problemas en autores como Antonio Machado, Manuel 
Llano, Azorín, en un primer momento; y Lorca o Alberti, algo más tarde, en esa fórmula 
que entremezcló lo que se ha dado en denominar «tradición y modernidad».

En lo que respecta a García Lorca, esta faceta de recopilador y de buen conocedor 
de las tradiciones poéticas conduce a un proceso creativo integrador. Como ya se ha 
estudiado hace algún tiempo, tiene más que ver con esa idea, asimilada en buena parte 
de escritores y músicos de comienzos del siglo XX, de crear una forma de «folclore 
imaginario» o personal, en el que las fuentes sirven como un material para la creación 
ulterior, como acertadamente explica Roberto Yahni (2011: 8):

(...) comprendieron que ese material recogido serviría como «pastiche», como 
«pieza característica» pero nunca como una idea conceptual ni como base para nuevas 
construcciones y que el problema consistía en remontar la corriente sentimental que había 
suscitado la cantilena y la danza rural, hasta llegar a sus fuentes, para redescubrir así los 
mecanismos que permitirán volver a crear una melodía y unos ritmos evidentes; en cierto 
modo un folklore personal, un folklore imaginario.

No es descabellado aventurar que, entre estas fuentes, también se encuentran 
los relatos o narraciones tradicionales. El cuento popular, creemos, no escapa al interés 
que manifiesta el autor granadino por dichas fuentes y, de hecho, son numerosas las 
referencias a ellos. Tampoco quiere decir que el cuento popular tenga la importancia 
en sus obras que pueda tener el romance o las canciones de cuna, como atestiguan la 
abundante documentación procedente de las conferencias, el epistolario o los artículos 
del propio García Lorca4. Sin embargo sí es cierto que hay numerosas referencias del 
autor hacia su conocimiento de los relatos folclóricos que apuntan a un cierta presencia 
en su obra, especialmente en sus textos en prosa y sus poemas. Algo más complejas son 
las referencias a su obra dramática, aunque existe una obvia relación con sus Títeres de 
cachiporra e, incluso, con Doña Rosita la soltera o el lenguaje de las flores.

Bien es cierto que la importancia del cuento tradicional en los estudios filológicos 
y folclóricos en el ámbito hispánico ha sido relativamente reciente y ha ocupado un 
lugar secundario, subordinado, en muchos casos, a su relación con otros géneros y, por 
supuesto, muy distanciado de los romances y canciones populares, (quizá en menor 
medida las nanas, las canciones de cuna y otras manifestaciones folclóricas). Es algo 
que debe producirnos, cuando menos, cierta extrañeza, dada la importancia que tuvo en 
el ámbito de la filología del resto de Europa, y que, ateniéndonos a las publicaciones de 
mayor repercusión en España, no tiene lugar hasta bien entrado el siglo XX, al menos en 
lo que respecta al cuento folclórico, fundamentalmente a partir de las obras de Aurelio 
Macedonio Espinosa, y algunos otros folcloristas quienes, más que recopilar y estudiar, 
reconstruyen aquellas historias sin más preocupaciones que las estrictamente filológicas. 
Así que no olvidemos que estamos hablando de publicaciones científicas coetáneas a la 

4 Lorca hace referencia habitual a las nanas, como podemos conocer de la conferencia impartida en 1928 
y publicada recientemente (García Lorca, 2020). Por supuesto, su amistad con Manuel de Falla o Eduardo 
M. Torner, el folclorista a quien conoce en la Residencia de Estudiantes lo pusieron en contacto con una 
tradición de textos populares. O, como comentamos al comienzo de este trabajo, su relación con Menéndez 
Pidal, a quien acompañaría en alguno de los viajes de recopilación de romances populares.



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 257 ~

producción de García Lorca y a las propias conferencias del granadino acerca de, por 
ejemplo, las nanas y canciones de cuna.

Sin embargo, en la época en la que García Lorca trabaja sus obras, apenas sí se 
da importancia a este tipo de narraciones que circulan, aún, de boca en boca y apenas 
transcritas. La percepción de su importancia comienza, empero, a notarse muy poco 
antes, si nos fijamos en las publicaciones ya comentadas de Böhl de Faber o en las de 
Manuel Llano, por poner algunos ejemplos significativos. En esos momentos, Anti Aarne 
(1910) ya había publicado su clasificación de cuentos de hadas y, algo más tarde, Stith 
Thompson (1928) amplía el repertorio. Estamos retrotrayéndonos, cuando hablamos de 
estas recopilaciones en España, hasta la segunda década del siglo XX, como decíamos, en 
plena producción de García Lorca y en tiempo de vanguardia. y no es de esperar que estas 
publicaciones de la recopilación llevada a cabo por el norteamericano Aurelio Macedonio 
Espinosa tuvieran especial repercusión en la España de los veinte y menos aún, influencia 
en la literatura del momento. Son estudios que tienen una intención más filológica que 
literaria. De hecho, las catalogaciones de los cuentos que hace Espinosa están más 
basadas en criterios de adscripción folclórica y antropológica: cuentos humanos, cuentos 
ejemplares y religiosos, cuentos de animales, cuentos de encantamiento...

Hacia el folclore imaginario de garcía lorca

En otro orden de cosas, estos cuentos apenas pasan por una reconstrucción 
literaria, como ocurre en Centroeuropa, lo que impide, en cierta manera, la entrada en el 
caudal intertextual de la creación en España, si bien ha favorecido la variedad y pureza 
de versiones recopiladas. Estas reconstrucciones de gran éxito lector en su momento se 
habían convertido en lecturas de fácil acceso y de gran influencia en el XIX europeo. 
Pongamos el ejemplo de Francia. Flaubert (2021) recoge en sus relatos cortos no pocas 
arquetipos folclóricos, como el diablo antagonista en el titulado La danza de los muertos. 
Son numerosísimos los ejemplos de relatos fantásticos en esta línea de utilización de 
arquetipos populares. Los conte franceses y no pocas nouvelles o relatos cortos del XIX 
están en esta línea, según explica Hidalgo Parraga (2017: 638):

En cuanto al cuento fantástico, tiene sus inicios en la época romántica con Charles 
Nodier (1780- 1844) como uno de sus pioneros, sin olvidar a Nerval con su obra Les 
Filles du feu; el cuento fantástico supone una tentación para todo autor con imaginación, 
como Balzac, y acaba imponiéndose finalmente como una forma de escritura pulida, con 
una larga lista de nombres para la posteridad: Maupassant, Barbey d'Aurevilly, Villiers 
de l'Isle-Adam. El cuento fantástico ha seducido incluso a maestros del realismo como 
Flaubert, los hermanos Goncourt o Daudet. […] En el siglo XVIII el conte se opone a la 
nouvelle ya que remite a tipos de narración distintos: cuentos de hadas, cuentos orientales, 
cuentos morales, etc.

Lo que nos resulta interesante de todo ello es que ya en el siglo XIX francés se 
ha venido produciendo ese trasvase intertextual que algunos años después se dará en la 
literatura española. El conocimiento de estos relatos populares encuentra más facilidad 
para incorporarse a la alta literatura cuando se ha producido este proceso. Pero ello no 
es obstáculo para encontrarlo en otras obras cuando el autor los conoce desde el propio 
caudal popular oral.

Hemos de considerar que son rastreables en su obra enlaces suficientes como para 
dar por sentado el conocimiento que tenía de los cuentos populares. Lorca aún convive 



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 258 ~

con una tradición oral que permanecía incorporada con naturalidad a cierto simbolismo 
popular, simbolismo que habría recogido personajes y ambientes procedentes de una 
narrativa de generaciones previas y que siembra el imaginario general de hadas, animales 
que hablan o arquetipos como muchachos pobres que llegan a casarse con princesas, o 
animales encantados dotados de poderes taumatúrgicos. Sabemos que tenía en mente una 
conferencia sobre las hadas. En los apuntes encontramos una referencia a los cuentos 
tradicionales como cuentos de niños (1997b: 1340):

Demostración de la existencia de las hadas y medios de acercarse a ellas.
La moda en las hadas.
Pájaros, fuentes y ramas.
Las ranas y los peces.
El cuento de niños y sus hadas.
Las hadas en Inglaterra.
Las hadas en España (...)

Por otro lado, hay una relación importante entre las canciones de nana y el cuento 
folclórico. A menudo las canciones tradicionales de cuna tienen relación con no pocos de 
ellos y sus símbolos y arquetipos. Recordemos canciones referidas a personajes que se 
mueven entre unas y otros, es decir, que tiene su narración tradicional correspondiente y 
su correlato cantado infantil y que Lorca (1997b: 118) califica como abstracción poética, 
algo que parece referirse a un arquetipo que funciona por no tener un anclaje narrativo 
en una única historia: «La fuerza mágica del coco es, precisamente, su desdibujo. Nunca 
puede aparecer, aunque ronde las habitaciones. Y lo delicioso es que sigue desdibujado 
para todos. Se trata de una abstracción poética y, por eso, el miedo que produce es un 
miedo cósmico».

Sabemos, por la obra de Mendoza Fillola (1998), que Lorca conocía bien lo 
maravilloso literario, muy probablemente a partir de esa relación con la narrativa de 
los cuentos de hadas, que lo conduce hacia personajes cercanos a los arquetípicos de 
esta tradición oral. Así se explicaría su conferencia Las nanas infantiles, en 1928, por 
situarnos ante algún ejemplo destacable. Comenta también Mendoza Fillola la Balada de 
Caperucita (1919)5, poema no publicado hasta 1994 en la edición de los poemas inéditos 
de Lorca que preparó Christian de Paepe, y que se adentra en uno de los relatos más 
significativos del folclore popular universal:

Estas evocaciones proceden, sin duda, del recuerdo de los relatos y narraciones 
que en pasadas veladas el poeta, durante su infancia y adolescencia, ha escuchado en 
su entorno familiar, en la escuela, en la calle, y de cuya significación aún no se ha 
desprendido (1994: 69).

Mendoza considera a esta obra como un hipotexto que funciona como la base 
creativa de Lorca y sobre el que «el poeta combinó algunas de las referencias básicas 
del arquetipo del cuento tradicional: el conflicto de Caperucita perdida en el bosque, la 
necesidad de buscar un algo esencial, que le lleva al más extraordinario «alejamiento» 
(1994: 101), en referencia a la función señalada por Propp, claro está.

5 Incluido en la edición que hizo Christian de Paepe (1994: 482-506).



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 259 ~

Podemos entrever, pues, que el poeta tiene en mente, en numerosas ocasiones, la 
narrativa folclórica y maravillosa para la creación de un imaginario personal que revela, 
de un lado, la tradición popular y, de otro, una forma de folclore tamizado por la cultura 
simbólica que le es propia y que vamos a intentar desgranar en las próximas páginas.

Para el presente artículo hemos revisado únicamente los textos en prosa de Lorca. 
En ellos podemos encontrar no pocas referencias a su infancia y a las breves reflexiones 
acerca de las historias escuchadas en la niñez. Por otro lado, conocemos algunos relatos 
en forma de cuento que surgen del proceso creativo de Lorca muy vinculados a textos 
tradicionales españoles.

La niña que riega la albahaca y el príncipe preguntón: recopilaciones y arquetipos 
tradicionales para el teatro de títeres

Hemos hablado anteriormente de la necesidad de que el relato tradicional se 
incorpore a una creación literaria que sirva de vehículo a la intertextualidad. Y hay una 
importante colección de recopiladores que llevaron el cuento tradicional andaluz a moldes 
más o menos literarios y líricos. También hemos tratado, por ejemplo, de la recopilación 
de Böhl de Faber. Pero también existen otras de interés por lo que respecta a textos 
populares andaluces que pudiera conocer García Lorca, como la obra de Manuel María 
de Santa Ana, folclorista español avant la lettre, que a fines del siglo XIX recoge y rehace 
un buen número de cuentos sevillanos, especialmente en su obra Cuentos y romances 
andaluces; cuadros y rasgos meridionales, 1844-1869 y donde recopila algunos, según 
él mismo, recogidos de viva voz. Rafael Boira, en 1862, hacía lo propio en su Libro de 
los cuentos, colección completa de anécdotas, cuentos, gracias, chistes, chascarrillos, 
dichos agudos, réplicas ingeniosas, pensamientos profundos, sentencias, máximas, sales 
cómicas, retruécanos, equívocos, símiles, adivinanzas, bolas, sandeces y exageraciones, 
Almacén de gracias y chistes (...), en el que no pocos cuentos entran a formar parte, más 
del río de lo humorístico que del de lo lírico. La obra de Boira tuvo cierto éxito, pues fue 
reeditada tres años más tarde de su primera edición en 1859. Estos dos títulos sirven de 
muestra del creciente interés que, a finales del XIX y principios del XX, hubo en España 
por la recopilación de los cuentos tradicionales y por cómo este interés sostenía ya la 
posibilidad de que estos textos llegasen a incidir, de alguna manera, en la literatura que se 
estaba creando y se iba a crear en las décadas siguientes.

Lo que parece cierto es que el interés de los folcloristas españoles o, por mejor 
decir, la aparición de folcloristas en España, favorece una cierta idea de tradición en 
la literatura que se entremezcla con la obra literaria propia de cada autor. En este caso 
concreto, es muy posible que esos cuentos no procedan únicamente de Andalucía, porque 
los relatos adquiridos en la niñez pueden tener procedencias muy diferentes y haber 
llegado por vías muy complejas, desde amas de cría de orígenes lejanos, a relatos oídos 
por los padres en lugares diferentes.

Decíamos que es fácil pensar en que los relatos que conoce un Federico niño 
habrían de ser exclusivamente los relatos andaluces. Pero eso sería muy reduccionista. 
Es bien sabido que los relatos tradicionales tienen fronteras muy difusas y, aunque las 
variantes se desenvuelvan en determinados territorios, sus elementos básicos se repiten, 
no sólo en nuestro país, sino en toda Europa. García Montero dejó ya suficientemente 
aclarado este aspecto (2016) acerca de la dificultad que encierra la intertextualidad de los 
cuentos tradicionales y que se halla en su carácter eminentemente oral y, en la mayor parte 
de los casos, diluido en fuentes muy diversas.



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 260 ~

Pero las referencias directas al cuento tradicional o folclórico y, en especial, al 
cuento maravilloso, son suficientemente relevantes en su obra. Según parece y cuenta 
Gibson (1998: 27) acerca de la madre de Federico, Vicenta Lorca, era una mujer de salud 
delicada que pudo padecer depresión posparto tras el nacimiento del poeta. En estos 
casos, cualquier familia burguesa o de una cierta acomodación social solía contratar una 
nodriza o ama de cría. Este fue el caso de la familia que decide confiar en «la mujer de 
José Ramos, capataz de Federico García Rodríguez, que vivía en la casa de enfrente». Las 
nodrizas y amas de cría cumplían una función transmisora fundamental cuando contaban 
a los niños a los que cuidaban los cuentos populares que habían recogido oralmente desde 
sus padres y abuelos. No lo decimos nosotros; lo comenta el propio García Lorca (1997b: 
117) cuando explica que «estas nodrizas, juntamente con las criadas y otras sirvientas 
más humildes, están realizando, hace mucho tiempo, la importantísima labor de llevar el 
romance, la canción y el cuento a las casa de los aristócratas y los burgueses». Este podría 
haber sido el caso del poeta granadino que, probablemente, incorporó de alguna manera a 
su obra. El propio Gibson (1998: 44) reconoce que: «para el poeta granadino, sin lugar a 
dudas, aquel hontanar de vivencias infantiles fue una de las constantes nutricias de su obra 
creativa». Y también compartimos la idea de Gibson (1998: 29-30), basada en los escritos 
tempranos de Lorca de que «el poeta no olvidó nunca ni los juegos ni las canciones de su 
infancia en Fuente Vaqueros que, no pocos de ellos, reaparecen (a veces transformados, 
otras simplemente aludidos) en su poesía y su teatro».

El breve texto escrito por García Lorca para teatro de títeres, La niña que riega la 
albahaca, se estrena en su propia casa de la Acera del Casino un 5 de enero de 1923. García 
Posada registra este texto hacia 1921, si bien se suele datar con la fecha de su estreno la 
víspera de Reyes de 1923, según afirma Mario Hernández (1992), y habría contado con 
el trabajo del propio Lorca como autor y director artístico, Manuel de Falla como músico 
ejecutante y el pintor Hermenegildo Lanz como escenógrafo y escultor de las cabezas de 
los personajes. El programa de mano titula esa parte de la representación como La niña 
que riega la albahaca y el príncipe preguntón y explicita que es «Dialogado y adaptado 
al teatro cachiporra andaluz por Federico García Lorca». También describe la obra como 
«viejo cuento andaluz en tres estampas y un cromo», remitiendo al origen popular de la 
obra. Son unas siete páginas mecanografiadas que en la edición de García Posada (1997a) 
no aparecen y sí en la más reciente del Teatro Completo editado por Huerta Calvo, Santiago 
Romero y Domingo Martín (2019: 123), lo cual nos parece lo más prudente, a pesar de 
que se pueda pensar en este texto como una refundación tardía de un texto previo de 1921. 
Figuraban en el programa de aquella tarde también El Misterio de los Reyes Magos y el 
entremés Los dos habladores. El relato popular que adapta García Lorca, sin embargo, 
está recogido por Aurelio Macedonio Espinosa como La mata de albahaca y clasificado 
entre los «Cuentos humanos varios» y también por Rodríguez Almódóvar como La niña 
que riega las albahacas. De hecho, el propio Rodríguez Almodóvar se refiere a la obra de 
Lorca en estos términos (2005: 36):

El poeta Federico García Lorca elaboró sobre esta misma historia un bello juguete 
lírico, bastante alejado del sabor agridulce que tiene el relato en sus versiones orales, 
como una recogida, precisamente en Granada, por Aurelio Espinosa (padre), y que figura 
en sus Cuentos populares españoles.

Podríamos pensar que la elección de este texto procedente de la literatura 
oral popular se produce de manera espontánea en Lorca y que su propio e individual 



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 261 ~

conocimiento del cuento tradicional es el que se impone. Sin embargo, no podemos 
olvidar que existe una perspectiva previa, vinculada a algunos autores anteriores, Valle 
Inclán y a Eduardo Marquina entre otros, que buscaba un «aniñamiento» del espíritu 
cultural frente a un envejecimiento que las vanguardias trataban de quebrar. Así lo 
encontramos, previamente, en El príncipe que lo aprendió todo en los libros, de Jacinto 
Benavente, de un claro espíritu regeneracionista; Valle Inclán, en esta misma línea, 
afirma que

[...] las funciones de Inocentes, infantiles e ingenuas, y cuya característica, como en 
los cuentos de niño, consiste en trastornar el «módulo de las cosas», para destacar que 
«el predominio de la ficción sobre lo real hace que estas funciones sean eminentemente 
artísticas, pues sólo hay arte donde hay imaginación6.

Este «aniñamiento» venía precedido de las ideas vanguardistas de, por ejemplo, 
Alfred Jarry y Gordon Craig, dos de los autores que indagaron en los títeres como 
método de renovación estética y que buscaban la «deshumanización del actor» con vistas 
a configurar una perspectiva del espectador más ingenua e inocente. Desvincular esta 
obrita de Lorca de lo que se viene preconizando en España y en el resto de Europa sería 
una interpretación sesgada de aquella representación de la noche de Reyes. Así, en esta 
línea, hemos de entender el texto de La niña que riega la albahaca como una obra que 
busca aquella infantilización, que recurre al disfraz como herramienta básica de la acción: 
el príncipe se disfraza de vendedor y, más tarde, la niña, de mago. Siguiendo a Emilio 
Peral, hemos de entender que este texto anticipa otras resoluciones dramáticas de Lorca, 
como La Zapatera prodigiosa y El Amor de don Perlimplín en las que el disfraz tiene un 
marcado carácter re-velador (Peral Vega, 2008: 1096-1103). Podemos, pues, considerar 
que existe una cierta conexión entre esta idea vanguardista de salir al encuentro de un 
espíritu infantil y la aparición del cuento tradicional, relacionado con el propio espíritu 
del niño y que resucita este tipo de textos en la obra de García Lorca. Hemos de tener en 
cuenta que existen, pues, dos vías que confluyen en él, la eminentemente popular, que 
se había despertado tiempo atrás y que atrae hacia su obra tanto las canciones populares 
del tipo que sean (cante jondo, nanas, etc.) y la que procede de las fuentes culturales y 
teatrales de vanguardia. Ambas se hallan en esta particular relación del poeta con los 
cuentos tradicionales. Pero también existe una tercera, relacionada íntimamente con el 
papel de la mujer en la perspectiva popular española y andaluza en concreto. El cuento 
que nos ocupa aparece en el catálogo de Aarne, Thompson y Uther (en adelante usaremos 
el acrónimo habitual ATU) con el número 879, es decir, entre los cuentos realistas en 
los que una mujer se casa con el príncipe. En la versión de Almodóvar se mantienen los 
mismos arquetipos que en la recogida por Espinosa, si bien insiste en algunos aspectos 
más transgresores. Existen otras muchas versiones a lo largo de toda la península, del 
Mediterráneo y toda Europa, pero entrar en ello excede los límites de nuestro trabajo. 
Sólo explicaremos que varias versiones en castellano son citadas por Montserrat Amores 
(1997: 174-175), y también por Camarena y Chevalier (1995: 128-129). Parece existir 
una variante granadina, recogida por Almodóvar, que Carballal-Miñán y Sobrino-Freire 
consideran la más extensa y que se relaciona también con uno de los temas preferidos por 

6 Valle Inclán participó como prologuista en un estreno en el Teatro Bellas Artes de Madrid, en el que se 
estrenó La comedia nueva o El café, de Moratín, así como Arlequín, mancebo de botica, de Baroja. El texto 
citado se recoge en Novedades teatrales: inocentadas y un estreno, del diario La Voz (1926).



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 262 ~

García Lorca, la mujer, y más concretamente, la sabiduría femenina que suele vencer al 
ingenio masculino y que estaría íntimamente relacionado con el motivo medieval de la 
mujer sabia7 (2022: 184):

La variante de Granada es la más extensa, pues incorpora el motivo de las tareas 
imposibles del tipo 875 (The Clever Farmgirl). Como en la versión anterior, el personaje 
masculino pertenece a la familia real (es un rey, en este caso). En este relato se llega a 
celebrar una boda entre los protagonistas, pero la historia no acaba aquí, sino con la burla 
y el abandono del matrimonio por parte de la muchacha.

Esta insistencia en la sabiduría femenina parece estar detrás del interés lorquiano 
por el relato tradicional que reconduce el texto hacia la perspectiva de un matrimonio 
forjado por el ingenio de la mujer frente a los condicionamientos sociales. Desconocemos 
si el autor era consciente, por otro lado, del arquetipo de la mujer sabia, habitual en la 
literatura medieval, pero la perspectiva de la predominancia intelectual de la mujer parece 
estar presente en buena parte de sus obras. Lo que sí es cierto es que dicho motivo se 
encuentra en el relato del que hablamos y parece atender a un «diálogo desigual» en el que 
participan dos corrientes dialécticas diferentes: una que enfrenta a la mujer con la situación 
de poder del hombre; y otra en la que el humilde muestra una superioridad intelectual frente 
al poderoso, generalmente un rey o príncipe. «Estas luchas dialécticas tendrían, por tanto, 
un carácter contestatario y una intención claramente desestabilizadora; ya que el saber 
de los débiles tiene la potestad de transformarse en el poder de los débiles, subvirtiendo 
el orden social» (Carballal-Miñán y Sobrino-Freire, 2022: 185). Este «contracuento», 
según lo califica Rodríguez Almodóvar, o inversión de lo maravilloso en una historia 
tradicional hacia lo real subversivo parece extraordinariamente contemporáneo; sin 
embargo pertenece a la actividad folclórica y a la tradición literaria europea desde la Edad 
Media (Ramadori, 2013: 1):

Así en el siglo XIII encontramos el modelo de la doncella sabia en el mester de clerecía 
y en la literatura sapiencial de procedencia árabe. En relatos caballerescos y ejemplares 
del siglo XIV, el personaje se transforma en reinas y damas que aconsejan con sabiduría y 
prudencia. En el siglo siguiente, encarna en ancianas que saben condensar sus experiencias 
de vida en expresiones proverbiales, las cuales merecen ser compiladas en refraneros o 
son incluidas en nuevos géneros discursivos.

Esta subversión se aprecia en no pocos momentos del texto. En la versión 
lorquiana, la historia se introduce en el teatro a través de un personaje intermediario, 
Negro, que irrumpe en la obra vendiendo cuentos y transformándose en narrador de la 
historia. Aparentemente, el hecho de convertir el cuento en un relato de títeres para niños, 
por otro lado, debería eliminar cualquiera de los elementos transgresores del cuento. 
Sin embargo todo ello parece poner el foco en la inteligencia del personaje femenino 
como fórmula que convoca la historia hacia el final tradicional y, al tiempo, hacia esa 
subversión narrativa. Lorca reconduce la versión tradicional y parece construir una obra 
para niños que, sin embargo, no corrige por completo esos elementos transgresores de los 
que venimos hablando. En la versión recogida por Rodríguez Almodóvar (2005: 35) la 
niña le da de comer al rey tres «cagarrutas de carnero». En la versión de Espinosa (1946: 

7 Motivo estudiado por Lacarra Ducay (1993).



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 263 ~

30), con el título de «la mata de albahaca», aún más escatológica, se recoge que «pa que 
sane el príncipe hay que meterle un nabo por el c... » (sic). Los elementos musicales o 
recitativos que aparecen en ambas se sustituyen por fórmulas prototípicas de su propio 
teatro y se reducen a un simple elemento del texto original en el que se intercambian los 
dos primeros diálogos versificados y que vienen a coincidir con los relatos tradicionales 
(García Lorca, 2019: 124):

Irene. Mi príncipe preguntón: ¿cuántas estrellitas tiene el cielo? (...)
Príncipe. Niña niña que riegas la albahaca: ¿cuántas hojitas tiene la mata?

Es interesante, en este caso, considerar la idea de que Lorca conoce y utiliza esta 
fuente del folclore tradicional, incluyendo, por lo tanto, la visión popular de la sabiduría 
femenina que procede ya de la Edad Media. Y, por otro lado, destacar que se mantiene un 
tinte de transgresión social y cultural, que pervive a pesar de la aparente infantilización del 
texto. Esto último parece coincidir con la idea que tiene Lorca de las canciones infantiles 
españolas en las que se produce una manifestación genuina: la de mantener al niño como 
lector y generar un tipo de espectador que sigue manteniendo esa condición inocente de 
aquel niño.

Se entiende, pues, que Lorca pudiera considerar este tipo de relatos en la línea 
de otros textos folclóricos, por ejemplo, las canciones de cuna, según él, una excepción 
dentro del folclore europeo. Así lo recoge en su conferencia al respecto (1997b: 115): «La 
canción de cuna europea no tiene más objeto que dormir al niño, sin que quiera, como la 
española, herir al mismo tiempo la sensibilidad».

Un cuento maravilloso: Juego de damas y la simbología lorquiana

Juego de Damas es un brevísimo cuento (quizá apenas unos apuntes para un 
relato posterior) publicado póstumamente pero, con toda probabilidad, compuesto en el 
primer lustro de los años 20. Este relato recoge elementos de la tradición folclórica, de sus 
personajes y sus historias; y también conocemos una versión similar, muy cercana en su 
tema, en el cuento chino que se suele referir bajo el título de Los amantes mariposa. No 
nos resulta extraño el interés de Lorca por la cultura del país asiático; de hecho escribió 
algunos poemas sobre ello, como Canción China en Europa, muy en la línea de una nana 
o canción de cuna y, por lo tanto, tangencialmente vinculada al tema que nos ocupa. De 
esta relación con la cultura china, al menos la que en el siglo XX tenía repercusión en 
Europa, se ha hecho eco Yue Zhang (2018: 138), quien encuentra en los poemas lorquianos 
relativos a China un evidente tono cuentístico:

Del mismo modo, las imágenes chinas en el poema lorquiano van más allá del 
exotismo. Gracias a ellas, Lorca ha logrado la evasión de la realidad y la construcción de 
un ambiente infantil propio de los cuentos de hadas.

Coincidimos además en que se ha estudiado la influencia de esta intromisión de lo 
oriental en su obra como una aportación exótica sin más interés que un detalle estilístico. 
Zhang ha indagado en estas referencias en su poesía, no así en la prosa; y parece cierto 
que existe un interés previo en la literatura española hacia lo oriental que es considerable 
en el modernismo que aportó Rubén Darío a los escritores españoles; pero también en 
obras de difícil adscripción genérica como el Anacronópete, de Enrique Gaspar, quien 



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 264 ~

fue diplomático español en China a finales del siglo XIX. Los libros de viajes escritos por 
españoles son también abundantes, como el que publica Luis Valera (1902), Recuerdos 
de un viaje al Celeste Imperio. Nos interesa, sobre todo, citar de este autor la publicación 
de 1903 de un conjunto de relatos que, bajo una temática tradicional china, introduce en 
la literatura española algunos textos tradicionales chinos, caso de Yoshi-san, la musmé, 
historia de una muchacha que trabaja junto a otras tres en casa de una vieja y a la que 
acuden un grupo de aventureros desplazados a China para vivir del robo.

Igualmente, era habitual encontrar información de temática oriental en revistas de 
gran difusión de la época. En La ilustración española y americana y otras importantes 
publicaciones de finales del XIX y principios del XX, hallamos desde cuentos tradicionales 
chinos hasta trabajos sobre arte oriental con profusión de ilustraciones y fotografías en 
las que la imaginación literaria del momento pudo beber con asiduidad. Almazán Tomás 
vincula el conocimiento de la tradición oriental, no sólo a La Ilustración española y 
americana, sino al resto de publicaciones del momento (2005: 458-462):

Fue a finales del XIX y primeras décadas del XX, cuando comienzan a multiplicarse 
las noticias sobre Extremo Oriente y a aparecer los primeros estudios sobre su arte, que en 
España se limitan generalmente a traducciones o adaptaciones de obras europeas, lo cual 
nos sirve de indicador del grave retraso historiográfico. […] En conjunto, podemos afirmar 
que la prensa ilustrada fue en España una de las principales vías del descubrimiento de 
China y su cultura durante el último tercio del siglo XIX y principios del siglo XX. Las 
informaciones e ilustraciones publicadas fueron abundantes y muy variadas.

La tradición oriental y china parecen encontrarse en ese interés general que se 
detecta en el momento y del que Lorca no sería una excepción. El poema Jardín Chino 
(1996: 261) podría ejemplificar esta imaginería:

En bosquecillos
de grana y magnesio
saltan las princesitas.

Chispas.

Hay una lluvia de naranjas
sobre el zig-zag de los cerezos
y entre comas vuelan azules
dragoncillos amaestrados.

Niña mía, este jardincillo
es para verlo en los espejitos
de tus uñas.
Para verlo en el biombo
de tus dientes.
Y ser como un ratoncito.

El conocimiento que Lorca habría de tener de la cultura China, según Zhang, 
sería limitado y estereotipado y es muy posible que proviniera de referencias de terceros, 
como las lecturas que de oriente hizo Rubén Darío o de otros autores de la época como 
Ramón Gómez de la Serna, incluso de las lecturas de publicaciones ilustradas, como 
las que venimos comentando. Este conocimiento, sin embargo, revela cierto interés 
por las historias tradicionales, hasta el punto de que Lorca asistió a alguna sesión de 



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 265 ~

cine para recitar en una suerte de intermedio lírico entre las películas proyectadas. El 
acontecimiento se narra en La Gaceta Literaria (1929: 1) que dirigía Giménez Caballero 
en los años 20 y es una crónica de una jornada del Cine Club que dirigía Buñuel y en cuyo 
comité organizador figuraba el propio Lorca, según señala Alina Navas (2022: 108). En 
el evento se recitó un cuento tradicional chino, «Nuwa». Este cuento está basado en una 
antigua cosmogonía sobre la diosa homónima, vinculada a las cuestiones matrimoniales 
y, más generalmente, amorosas.

Tras ello, se proyectan dos películas chinas, también de tema amoroso, La rosa que 
muere, donde se cuenta la historia de la pasión y muerte de una mujer que permanece fiel 
a su amante; y, posteriormente, La rosa de Pu-Chui, sobre el amor de un estudiante hacia 
una doncella noble que es raptada por unos bandidos. Tras llamar a un amigo guerrero, 
consigue rescatarla y casarse con ella.

Lo que exponemos demuestra el interés de García Lorca por la cultura oriental 
en general y china, en particular, pese a que es posible que Juego de damas se escribiera 
algunos años antes de las proyecciones de las que hablamos y que su papel de organizador 
tuviera algo que ver con esta programación del cine club. En cualquier caso, estas 
conjeturas sirven para enlazar su gusto por ambas culturas, la oriental y la popular 
occidental reflejada en los cuentos folclóricos que están unidos por aquella construcción 
arquetípica en la que terminan por fundirse sus temas universales.

Es bien cierto que Lorca recoge estas tradiciones dentro de un caudal literario 
mayor, no popular únicamente, en el que encuentra un universo simbólico que ya podría 
haber resignificado el relato, no vamos nosotros a negarlo: la mariposa en la que se 
convierten los amantes finalmente unidos, el jardín cerrado en el que cinco damas se 
enamoran del mismo hombre, etc. Son elementos básicos con los que construir un relato 
elemental y que devienen de significaciones literarias de una intertextualidad fácilmente 
identificable. El hortus conclusus como jardín de amor y de pecado, como paraíso y como 
espacio de contravención de normas, es decir, de transgresión; la mariposa como fragilidad 
y muerte, etc. De hecho, si revisamos las funciones narrativas anteriormente citadas con 
las que Propp nos informa de la construcción del cuento tradicional, comprobamos que 
este pequeño texto se comporta como tal en gran medida, teniendo en cuenta que es 
el esbozo de un relato literario y que se trata de una conversión literaria de un posible 
cuento folclórico y sus arquetipos tradicionales. De esta manera, tenemos un agresor, una 
heroína, un héroe y cinco antagonistas. Pero revisando también la catalogación de Aarne, 
Thompson y Uther, estas breves líneas de Lorca responden a la formulación de numerosos 
cuentos de hadas. En esencia, la historia de la joven maltratada por las hermanastras se 
corresponde con ATU 510 A, el arquetipo de Cinderella, Cenicienta o, en España, La 
Puerquecilla o Estrellita de oro, si bien García Lorca parece evitar la relación familiar y 
prefiere enfrentar socialmente a la protagonista y a las antagonistas, algo que también es 
prototípico de los héroes de los cuentos folclóricos y, específicamente, de los maravillosos.

Los personajes protagonistas, pues, coinciden en buena medida con los que 
aparecen en los cuentos tradicionales españoles y con una categorización similar y, en este 
sentido, carecen de la profundidad con que el autor los caracteriza, algo propio de todo 
cuento popular. En primer lugar, nos encontramos con el príncipe que se enamora de una 
muchacha de inferior condición social que la suya (y viceversa: la princesa que casa con un 
joven humilde), bien sea esta condición aparente o real. Son muchos los relatos recogidos 
en España que se suman a esta fórmula concreta y van desde La niña sin brazos hasta El 
tambor de piel de piojo, pasando por La ahijada del diablo o las diferentes versiones de 
La puerquecilla (atendemos aquí a las versiones de los cuentos catalogadas con el número 



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 266 ~

ATU 510). En segundo lugar, el protagonista de baja condición social termina uniéndose 
al de alta condición, generalmente príncipe o princesa, algo que podemos apreciar también 
en la mayor parte de los relatos bajo ATU 510, por ejemplo. En tercer lugar, hemos de 
destacar, además, la importancia que tiene cierta simbología numérica tanto en este relato 
como en los relatos tradicionales. También interesa comprobar que el número de cinco 
hermanas es muy significativo en la obra de Lorca, hasta el punto de que, años más tarde, 
en La casa de Bernarda Alba, serán también cinco las hermanas que protagonicen la 
tragedia. El número cinco parece estar íntimamente ligado a su obra. Recordemos la obra 
Así que pasen cinco años, donde la Novia y posteriormente la Mecanógrafa imponen ese 
plazo para unirse con el joven protagonista que, a pesar de mantenerlo, muere finalmente. 
No podemos olvidarnos del poema Llanto por Ignacio Sánchez Mejías y la hora taurina 
que evoca la muerte en el ruedo. Un número que aparece también en Historietas del 
viento, del poemario Suites:

Viento estancado
A las cinco de la tarde
Sin pájaros.

Parece, pues, que ese número cinco guarda una estrecha relación con la muerte 
como símbolo fundamental y no muy estudiado de su obra. En los cuentos de hadas, la 
numerología siempre ha tenido también un interés simbólico. Siete eran los cabritillos, 
los personajes del bosque en las versiones de Blancanieves suelen ser siete (sean enanos, 
hermanos, etc.), los siete hermanos convertidos en cuervos en ATU 451. El número tres 
de Las Tres hilanderas, los tres hermanos de El agua de la vida en ATU 551, Las tres 
hermanas que casan con tres animales de ATU 552, y así un largo etcétera. Es destacable 
cómo Federico García Lorca reconviene esta tradición numerológica desde un proceso 
simbólico propio. Podemos recordar que dudaba de la existencia del número dos en su 
Pequeño poema infinito, de Poeta en Nueva York

Pero el dos no ha sido nunca un número
porque es una angustia y su sombra,
porque es la guitarra donde el amor se desespera,
porque es la demostración de otro infinito que no es suyo
y es las murallas del muerto
y el castigo de la nueva resurrección sin finales.

Podríamos citar más poemas al respecto, como la Baladilla de los tres ríos. O los 
dos bueyes rojos de Suites, que «siempre van suspirando / por los campos de Ruth»; que 
más avanzada la obra se convertirán en dos bueyes blancos (en el poema Osa Mayor, que 
abunda en la idea de la tristeza) y más tarde cuando surge la idea de la muerte, en tres 
bueyes, en el poema País:

En el agua negra
árboles yacentes
margaritas
y amapolas.

Por el camino muerto
van tres bueyes



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 267 ~

Por citar algunos otros ejemplos, también de Suites, la rosa de dos pétalos del 
poema Puerta abierta, los dos señores que pasean en el poema Corredor, los dos búhos que 
hablan en el poema El último paseo del filósofo. Es de destacar la importante correlación 
que existe entre la numerología, que ya se utiliza en los cuentos tradicionales, y el devenir 
simbólico que adquiere en la obra de Lorca como una significación de lo fantástico o 
de lo maravilloso que interviene en lo real cada vez que se da una quiebra en el mundo 
por donde penetra lo mágico. Algo similar a lo que ocurre en cuentos como una suerte 
de elemento integrador de lo mágico, pero también de lo estructural. El propio Propp 
nos descubrió que los cuentos maravillosos suelen ser relatos de siete personajes: héroe, 
falso héroe, agresor, donante del objeto mágico, princesa, rey o padre de la princesa, y 
auxiliares del héroe. Es decir, que la lógica simbólica de Lorca, si podemos llamarla así, 
guarda una cierta relación con la utilización de los números en los cuentos tradicionales.

Todo ello añade al relato una cierta lógica folclórica, si entendemos por lógica la 
construcción a partir de aquellos elementos constitutivos del texto que se reproducen de 
manera similar siempre, que comunican internamente a este tipo de narraciones con otras 
y que son capaces de crear narraciones diferentes a partir de fórmulas básicas o motivos, 
independientemente de que el autor pueda dotar al texto de una estructura más personal. 
O, en palabras de Propp (2006: 33): «los elementos constantes, permanentes del cuento 
son las funciones de los personajes, sean cuales fueren estos personajes y sea cual sea la 
manera en que cumplen estas funciones».

Y, por último, la transformación o metamorfosis de los personajes es arquetípica. 
En la tradición folclórica, lo habitual suelen ser animales vinculados al campo y a las 
sociedades rurales: el lobo, los ciervos, cabritillos, palomas, cuervos..., aunque, en los 
cuentos de corte maravilloso son recurrentes los gigantes o los dragones. Es rara la 
aparición de un mariposa en dichos relatos. Apreciamos, eso sí, la intervención de un 
elemento muy propio de la cultura tradicional y popular europea, estrechamente vinculado 
a estas metamorfosis de las que hablamos, y que es el denominado doble o identidad 
humana duplicada en otro ser (animal o no) y que está atestiguada en la tradición popular 
y culta desde antiguo (Lecouteux, 2005).

Si seguimos a José Manuel Pedrosa (2006: 262), la identidad duplicada de un 
personaje se ha venido dando culturalmente en muchas maneras diferentes, más allá de las 
reconocidas desde los textos medievales, evocadores también de culturas europeas varias 
(célticas, germánicas, etc.). Así, podríamos interpretar un buen número de personalidades 
desdobladas en la tradición literaria, más allá de las tan populares de brujas, fantasmas y 
hombres lobo.

El loco con doble personalidad, el gemelo hermano de alguien idéntico a sí mismo, 
el homosexual que se empareja con otra persona de su mismo sexo, el incestuoso que se 
acerca a alguien de su misma carne, el fantasma que duplica al vivo en el mundo de los 
muertos, el adulto y el recuerdo del niño que fue cuando se encuentran frente a frente, 
el enmascarado (villano o superhéroe) dotado de una segunda espuria personalidad, el 
constructor de autómatas, el titiritero, el ventrílocuo (…) son ejemplos de otros que la 
cultura de muchos pueblos y tradiciones han considerado insuficiente o inadecuadamente 
diferenciados o separados de los que deberían ser sus otros naturales.

Esto es lo apreciable en los cuentos tradicionales y en otros contemporáneos de 
composición más o menos cercana a aquellos. Pero también podemos comprobarlo en 
no pocos textos lorquianos como este que nos ocupa. Sirva de ejemplo esa pareja de este 



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 268 ~

relato que se desvanece unida en forma de una mariposa, e, incluso, en el extraño número 
de las cinco damas que persiguen como una sola amante, o al propio príncipe. Aunque 
la mariposa no forma parte de las duplicaciones habituales de hadas y brujas y otros 
elementos taumatúrgicos, sabemos que el doble que abandona el cuerpo de un durmiente 
lo hace habitualmente en forma de animalillo, sea un ratón, una mosca, un pájaro (más 
en la tradición cristiana), etc. Animales pequeños que surgen en el sueño o la pesadilla 
en algunas ocasiones y que son, estrictamente, el alma o el aliento que abandona a una 
persona y que puede considerarse, también, su doble. Estos animalillos, relacionados con 
dobles en media Europa, como los Benandanti italianos, eran dobles benefactores que en 
España se pueden relacionar con los duendecillos del hogar y que han tenido su función 
en muchos cuentos populares bajo esta y otras formas en el floclore tradicional: Martinico 
en Castilla, el Trastolillo o Trasgu de Cantabria, etc.

Guarda cierta relación con el texto que nos ocupa un breve cuento surrealista de 
Lorca titulado Amantes asesinados por una perdiz8 del que traemos ahora este breve 
fragmento por las concomitancias que guarda con Juego de Damas. En él se aprecia 
un pequeño animal que, en este caso representa al mal frente a la mariposa en que se 
transforma el joven de Juego de Damas. El asesinato de los amantes y su transformación 
en «ángeles en una choza de nieve», el escenario simbólico del bosque que rememora el 
jardín, la aparición de un animal que cierra la narración… Todo ello parece constatar la 
relación con el cuento, a través, en este caso, de la metáfora surrealista y nos lleva a la 
culminación de un proceso eminentemente literario:

¡Se acostaban! Muslo izquierdo con antebrazo izquierdo. Ojos cerrados con uñas 
abiertas. Cintura con nuca y con playa. Y las cuatro orejitas eran cuatro ángeles en la 
choza de la nieve. Se querían. Se amaban. A pesar de la ley de la gravedad. La diferencia 
que existe entre una espina de rosa y una Start es sencillísima. Cuando descubrieron esto, 
se fueron al campo. Se amaban. ¡Dios mío! Se amaban ante los ojos de los químicos. […]

Ocurrió. Tenía que ocurrir. Cuando las mujeres enlutadas llegaron a casa del gobernador, 
este comía tranquilamente almendras verdes y pescado fresco con exquisito plato de oro. 
Era preferible no haber hablado con él. En las islas Azores. Casi no puedo llorar. Yo puse 
dos telegramas; pero desgraciadamente, ya era tarde. Solo sé deciros que los niños que 
pasaban por la orilla del bosque vieron una perdiz que echaba un hilito de sangre por el 
pico. Esta es la causa, querido capitán, de mi extraña melancolía.

No es Juego de damas un texto que se pueda considerar claramente entroncado 
con los cánones de los cuentos tradicionales, claro está, salvo en algunas de esas fórmulas 
arquetípicas que hemos ido nombrado; como tampoco lo es este último texto citado. 
Pero, en palabras de Manuel Alvar (1986: 70), Lorca «no descubre cosas nuevas, sino 
eternidades vividas por el hombre y sabe transmitirlas [...]. El poeta recibe una herencia, 
la actualiza, la hace válida en un momento y, al entregárnosla nuevamente lograda, la 
repristina». Esa herencia, creemos, es, entre otras, la herencia de los relatos tradicionales 
y, en cierta forma, la obra de Lorca cumple con buena parte de ella. De alguna manera, la 
reintroducción del motivo folclórico y la entrega al lector no es más que la formulación de 
una apropiación de ese folclore y de la tradición oral como una forma de intertextualidad 

8 El texto había sido publicado en la Revista Ddooss, Revista de poesía, en su número 13 (marzo de 
1931). Su sentido y clasificación aún hoy es discutido. Para abundar en este aspecto, es interesante el 
artículo de José Antonio Llera (2015).



F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 269 ~

muy propia del autor granadino. La convención cultural para esta reintroducción es, 
muchas veces, personal, autoral. Pero también es cierto que, en otras ocasiones, ya aparece 
filtrado por la tradición literaria. El uso de esta tradición y, en especial, de los cuentos 
folclóricos aún debe ser motivo de estudio. Compartimos la tesis de José Luis Agúndez 
García (2006: 51) en referencia a que:

no cabe duda de que aún es necesario seguir trabajando (pese a los excelentes trabajos 
de estudio de que ya disponemos) porque son muchos los escritores que han manipulado 
cuentos populares, muchos autores a los que aún no se ha estudiado suficientemente.

García Lorca es uno de los ejemplos más claros de conocimiento y manipulación 
literaria de dichos cuentos populares. Más allá de los textos estudiados en este artículo, la 
presencia la tradición oral y de los relatos maravillosos merece posteriores estudios que 
pueden aclarar no pocas lagunas en nuestro conocimiento de la literatura del siglo XX.

Bibliografía

Agúndez García, José Luis (2006): «Límites entre tradición oral y literatura», en El 
cuento folclórico en la literatura y en la tradición oral, Rafael Beltrán y Marta 
Hera (eds.), València, Universitat de València, pp.17-56.

Almazán Tomás, Vicente David (2005): «En el ocaso del Celeste Imperio: arte chino 
en las revistas ilustradas españolas durante el reinado del emperador Guangxu 
(1875-1908)», Artigrama: Revista del Departamento de Historia del Arte de la 
Universidad de Zaragoza, pp. 457-471. https://doi.org/10.26754/ojs_artigrama/
artigrama.2005208326

Alvar, Manuel (1986): «Los cuatro elementos en la obra de García Lorca», Cuadernos 
Hispanoamericanos, 433-434, pp.69-88.

Amores, Montserrat (1994): «Cuentos populares españoles. La labor pionera de Fernán 
Caballero», CLIJ, Cuadernos de literatura infantil y juvenil, 58, pp. 7-14.

Amores, Montserrat (1997). Catálogo de cuentos folclóricos reelaborados por escritores 
del siglo XIX, Madrid, CSIC.

Archivo China España, 1800-1950 (1929, 15 de abril): La Gaceta Literaria, consulta 23 
de septiembre de 2024. http://ace.uoc.edu/items/show/564

Boira, Rafael (1862): El libro de los cuentos, Madrid, Imprenta de Don Miguel Arcas y 
Sánchez.

Camarena, Julio y Chevalier, Maxime (1995): Catálogo tipológico del cuento folklórico 
español. I. Cuentos Maravillosos, Madrid, Gredos.

Carballal-Miñán, Patricia y Sobrino-Freire, Iria (2022): «The Basil Maden. Tensiones 
entre oralidad y literatura infantil», Boletín de literatura oral, 12, pp. 182-199. 
https://doi.org/10.17561/blo.v12.6679.

Espinosa, Aurelio Macedonio (1916): «Traditional Ballads from Andalucia», En Flügel 
Memorial Volume. Stanford University: Stanford University Press, pp. 93-107.

Espinosa, Aurelio Macedonio (1923): Cuentos populares de España, Santander, Boletín 
de la Biblioteca de Menéndez Pelayo.

Espinosa, Aurelio Macedonio (1946): Cuentos populares españoles. Recogidos de la 
tradición oral de España y publicados con una introducción y notas comparativas. 
Stanford University.

https://doi.org/10.26754/ojs_artigrama/artigrama.2005208326
https://doi.org/10.26754/ojs_artigrama/artigrama.2005208326
http://ace.uoc.edu/items/show/564
https://doi.org/10.17561/blo.v12.6679


F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 270 ~

Fernán Caballero (1878): «Cuentos, oraciones, adivinas y refranes populares é 
infantiles», Leipzig: Brockhaus.

Flaubert, Gustave (2021): «La danza de los muertos», en Cuentos completos, Madrid, 
Páginas de espuma.

García Lorca, Federico (1996): Obras completas I. Poesía, Barcelona, Galaxia Gutemberg.
García Lorca, Federico (1997a): Obras completas II. Teatro, Barcelona, Galaxia Gutemberg.
García Lorca, Federico (1997b): Obras completas III. Prosa, Barcelona, Galaxia Gutemberg.
García Lorca, Federico (2019): Teatro Completo. Edición del Instituto de Teatro de 

Madrid, ed. de Javier Huerta Calvo, Sergio Santiago Romero y Javier Domingo 
Martín, Madrid, Verbum.

García Lorca, Federico (2020): Las nanas: canciones de cuna españolas, Logroño, 
Pepitas de calabaza.

García Montero, Luis (2016): Un lector llamado Federico García Lorca, Madrid, Taurus.
Gibson, Ian (1998): Vida, pasión y muerte de Federico García Lorca (1898-1936), 

Barcelona, Plaza y Janés.
Hernández, Mario (1992): «Falla, Lorca y Lanz en una sesión granadina de títeres (1923)», 

en El teatro en España. Entre la tradición y la vanguardia, Dru Dougherty y M.ª 
Francisca Vilches de Frutos (coord. y ed.), Madrid, CSIC, pp. 227-239.

Hidalgo Parraga, Ángel (2017): «El cuento y la nouvelle en el siglo XIX francés. 
Orígenes y delimitación», Publicaciones didácticas, 90, pp. 636-640.

Lacarra Ducay, María Jesús (1993): «El arquetipo de la mujer sabia en la literatura 
medieval», En Rina Walthaus (coord.) La mujer en la literatura hispánica de la 
edad media y el siglo de oro, Rodopi, E. J. Brill.

Lecouteux, Claude (2005): Hadas, brujas y hombres lobo en la Edad Media. La historia 
del doble, Palma de Mallorca, José J. de Olañeta.

Llera, José Antonio (2015): «La perdiz de García Lorca. Un análisis de Amantes asesinados 
por una perdiz». Cuadernos hispanoamericanos, 781-782, pp. 159-173.

Mendoza Fillola, Antonio: (1998). «La imposible infancia recobrada de García Lorca. 
Las claves en “La balada de Caperucita”», en Federico García Lorca en el espejo 
del tiempo, Pedro Guerrero Ruiz (coord.), Aguaclara, pp. 67-102.

Menéndez Pidal, Ramón (1953): Romancero Hispánico, II, Madrid, Espasa Calpe.
Navas, Alina (2022): «Cine, Vanguardia y Fascismo en torno a la Gaceta Literaria», 

Hispania Nova, 1, pp. 97-118.
Novedades teatrales. Inocentadas y un estreno (1926, 29 de diciembre): La Voz, p. 2.
Paepe, Christian de (1994): Poesía inédita de juventud, Madrid, Cátedra.
Pedrosa, José Manuel (2006): «La lógica del cuento: el silencio, la voz, el poder, el doble, 

la muerte», en El cuento folclórico en la literatura y en la tradición oral, Rafael 
Beltrán y Marta Hera (eds), València, Universitat de València, pp. 247-270.

Peral Vega, Emilio (2008): «García Lorca» en Javier Huerta Calvo: Historia del teatro 
breve en España, Madrid, Iberoamericana/Vervuert.

Propp, Vladimir (2006): Morfología del cuento, Madrid, Fundamentos.
Ramadori, Alicia Esther (2013): «Una tipología de las mujeres sabias en la literatura 

española medieval», Revista Graphos, 15.1, pp. 1-14. En línea: https://periodicos.
ufpb.br/index.php/graphos/article/view/16321/9350.

Rodríguez Almodóvar, Antonio (2005): «El folclore como huella de un diálogo intercultural 
perdido (en torno al cuento popular “La niña que riega las albahacas”)», Demófilo. 
Revista de cultura tradicional, 40, pp. 33-40.

https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/16321/9350
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/16321/9350


F. Romera Galán, «El cuento de tradición...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  254-271

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 271 ~

Santa Ana, Manuel María de (2004): Cuentos y romances andaluces. Cuadros y rasgos 
meridionales,1844-1869, Madrid, Signatura ediciones.

Valera, Luis (1902): Visto y soñado, Madrid, Tip. Viuda e hijos de Tello.
Yahni, Roberto (2011): «García Lorca y el folklore imaginario», en II Congreso Internacional 

de Literatura y Cultura Españolas Contemporáneas, 3 al 5 de octubre de 2011, La 
Plata, Argentina. Diálogos Transatlánticos», en Memoria Académica. En línea: 
http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.2842/ev.2842.pdf.

Zhang, Yue (2018): «Evolución de las imágenes chinas en la poesía de Lorca». Círculo de 
Lingüística Aplicada a la Comunicación, 74, pp. 133-146. https://doi.org/10.5209/
CLAC.60517.

Fecha de recepción: 8 de enero de 2025
Fecha de aceptación: 20 de marzo de 2025

http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.2842/ev.2842.pdf
https://doi.org/10.5209/CLAC.60517
https://doi.org/10.5209/CLAC.60517


ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9537
~ 272 ~

J. Mahiques Climent, «Gomila Pere...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  272-273

Gomila Pere, Joan (2022): L’obra folklòrica d’Isidor Macabich, 
Eivissa, Miquel Costa, 149 pp.

L’obra que ressenyem ha estat escrita per un jove filòleg, Joan Gomila Pere, i 
és el resultat d’un Treball de Final de Grau que va merèixer el premi extraordinari al 
millor dels que es van presentar a la Facultat de Filosofia i Lletres de la Universitat de 
les Illes Balears durant el curs acadèmic 2020-2021. Aquest treball es proposa establir 
una classificació de l’obra folklòrica publicada en forma de volum per Isidor Macabich 
(1883-1973). En aquesta classificació s’hi exclouen, per una banda, els articles esparsos 
en la premsa periòdica i, per altra banda, els materials inèdits i el gruix del fons d’Isidor 
Macabich, que avui en dia forma part de l’Arxiu Històric Municipal d’Eivissa.

Abans de la classificació pròpiament dita de les obres de Macabich, la “Introducció” 
(pp. 18-41) ofereix una contextualització dels estudis etnogràfics duts a terme a Eivissa 
entre els segles XIX i XX; i també traça una breu biografia d’Isidor Macabich, que 
Gomila defineix com a “arxiver, cronista, eclesiàstic, folklorista, historiador, periodista, 
poeta i professor” (p. 16). Macabich era un erudit d’ideologia conservadora, que estimava 
profundament la cultura i la llengua dels eivissencs, i que ho demostrà duent a terme una 
gran tasca de recerca erudita i divulgació de materials de tota mena, no només folklòrics. 
Els mètodes que utilitzà tenien les limitacions d’una formació bàsicament autodidacta, 
molt focalitzada en una cultura pitiüsa que molt sovint era abordada de manera aïllada, 
sense mirar la resta dels territoris de parla catalana o més enllà. Per altra banda, Macabich 
arrossegava encara els mètodes i la visió dels erudits de la Renaixença, que, en la seua 
diglòssia cultural, escrivien sobre els vestigis del passat en castellà i només en castellà. 
Com en molts altres autors, l’obra folklòrica de Macabich és el reflex elegíac d’una 
saviesa i d’unes formes de vida condemnades a desaparèixer.

A la “Introducció” segueix una “Classificació i comentari dels estudis sobre folklore” 
(pp. 42-121). Són tres els llibres de Macabich classificats per Gomila: Mots de bona 
cristiandat (1918), el volum IV de la Historia de Ibiza (1967) i el Romancer tradicional 
eivissenc (1954). En realitat, el volum susdit de la Historia de Ibiza aplega una bona part 
dels materials dels altres dos llibres, però no exactament amb la mateixa informació i 
estructura, motiu pel qual resulta del tot necessari fer una classificació separada de les tres 
obres; d’aquesta manera s’aclareixen de manera oportuna les relacions que hi ha entre elles. 
A més, l’obra folklòrica publicada en aquestes tres obres compila bona part dels materials 
de Macabich que van aparèixer en diaris i revistes, tot i que, com ja hem apuntat, Gomila 
no s’atura a teixir aquestes relacions, ni tampoc les correspondències que es podrien trobar 
entre l’obra publicada i els materials de l’Arxiu Històric Municipal d’Eivissa: aquestes 
tasques són d’una complexitat que sobrepassa el propòsit d’un treball que no deixa de ser la 
primera descripció d’uns materials folklòrics als quals s’ha dedicat molt poca atenció.
D’aquesta classificació, caldria fer-ne algunes remarques. Sense dubte, la sistematització 
sumària dels continguts és útil perquè l’usuari puga ponderar fins a quin punt està 
interessat o no en algun dels materials folklòrics d’Isidor Macabich. De tota manera, 
segons el nostre parer, aquesta classificació té algunes limitacions, no pas en els Mots de 
bona cristiandat sinó en les altres dues obres ressenyades, que són molt més complexes. 
Comentaré les mancances que m’han semblat més visibles.



J. Mahiques Climent, «Gomila Pere...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  272-273

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9537
~ 273 ~

Al volum IV de la Historia de Ibiza (1967), Gomila explica amb claredat els camps 
o epígrafs de cada una de les fitxes explicatives, que són les següents: “Mots de bona 
cristiandat” (actualització del volum de 1918), “Espíritus familiares”, “Sa Desfressada”, 
“Nuestros trajes y danzas”, “Glosa al romancero” (actualització de l’obra de 1954), “Del 
cancionero ibicenco”, “Nuestras ‘caramellas’”, “De nuestro folklore musical”, “Sobre moros 
cautivos”, “Nuestra antigua fiesta de San Juan”, “Notas costumbristas”, “Rondaies”, “Juegos 
de niños y muchachos (En la ciudad)”, “Cocina popular”, “De la tierra”, “Refraner”, “Nuevas 
notas sobre el cancionero ibicenco”, i “Cantadors i glosadors”. La descripció de cada una 
d’aquestes entrades és adequada en termes generals, però el camp de continguts —el més 
estrictament descriptiu— és en ocasions massa breu, mentre que els comentaris contextuals 
són, a vegades, superflus o fins i tot repetitius. A tall d’exemple, es poden esmentar els  
següents comentaris sobre el gènere gogístic que, per ser massa bàsics o fins i tot per la 
necessitat de ser matisats, es podrien haver omès perfectament: els goigs són “escrits 
per persones cultes” i amb “paleses reminiscències bíbliques i mitològiques” (“Nuestras 
‘caramellas’”, p. 65). Això no nega l’interès, indubtable, d’aquesta fitxa, ja que ajuda a 
entendre els goigs com a fenomen sociocultural lligat al calendari i a les formes de vida 
tradicionals, aspectes pragmàtics que els filòlegs, més focalitzats en els textos, solen ignorar.

No cal dir que aquesta classificació fa una descripció individualitzada de cada una 
de les rondalles aplegades per Macabich, amb l’oportuna correspondència, sempre que 
s’escau, amb els catàlegs tipològics de referència, tant ATU com RondCat. De la mateixa 
manera, la classificació del Romancer tradicional eivissenc (1954) també contempla 
una entrada individualitzada per a cada un dels romanços aplegats: potser hi manca un 
criteri clar a l’hora d’encapçalar cada entrada amb el nom del romanç, que sense cap 
distinció tipogràfica és a vegades un títol temàtic i a vegades el primer vers. Hauria calgut 
aportar de manera sistemàtica i regularitzada aquests dos detalls, que són, tant l’un com 
l’altre, d’una gran rellevància informativa. Tot i això, el lector no dubta en cap moment 
de l’interès i la importància d’alguns romanços aplegats per Macabich, com “Don Joan i 
don Ramon”, “Les dos germanes captives” o “En Rodriguet”.

Després de la classificació de materials, el llibre es clou amb unes conclusions (pp. 
116-121), les referències bibliogràfiques (pp. 122-127), i uns interessantíssims annexos 
(pp. 128-149) amb dues entrevistes que Gomila va fer a Isidor Marí i amb un apèndix 
fotogràfic i documental.

D’aquest llibre cal destacar l’esforç de Gomila per oferir una descripció ordenada 
dels materials que Isidor Macabich va aplegar, gairebé sempre de primera mà. En darrer 
terme, Gomila posa de manifest que Macabich és una de les figures més determinants 
del món cultural eivissenc; i també un dels noms rellevants del treball de camp i recerca 
del folklore dels Països Catalans. Un folklorista que cal estudiar més a fons. Al cap i a 
la fi, aquesta és una de les possibles tasques pendents que el mateix Gomila es posa de 
cara al futur: estudiar-lo més a fons. I aquesta és també la invitació que el lector trobarà 
implícitament en llegir, en el llibre que ara ressenyem, la mina de materials folklòrics 
d’Isidor Macabich, encara per explorar.

Joan Mahiques Climent

(Universitat Jaume I – IIFV)



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9736
~ 274 ~

J. M. Pedrosa, «Sánchez Ferra, Anselmo...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  274-277

Sánchez Ferra, Anselmo y Ángel Hernández Fernández (2021): Sin ropa 
tendida. Cuentos licenciosos de tradición oral, ilustraciones de Antonio 

Vidal Máiquez, s. e., s. l. [edición de los autores], 481 pp.

Las contribuciones que llevan décadas haciendo Anselmo Sánchez Ferra y Ángel 
Hernández Fernández al registro, catálogo y estudio de los cuentos de tradición oral de su 
región de Murcia, de España y de todo el mundo hispánico (y de más allá, puesto que los 
estudios actuales sobre el cuento se hallan inscritos dentro de paradigmas decididamente 
internacionales, con aspiración de universales) están cambiando de raíz todo el panorama 
de la documentación y la crítica de la narrativa oral y popular en nuestra lengua, tal y 
como estaba configurado hasta hace no mucho.

En primer lugar, porque la colosal cantidad y la asombrosa calidad de los registros 
de cuentos que ambos investigadores han obtenido en los pueblos de la región de Murcia (y 
de algún área limítrofe como Albacete) han puesto no solo sobre el mapa, sino en primera 
línea, el patrimonio cuentístico de una región que hasta hace poco era prácticamente una 
incógnita, en esa materia. Cabe afirmar, a la vista de las colecciones ya publicadas por 
ellos, y de otras cuya aparición está anunciada, que, a día de hoy, aquella geografía es, 
en lo que a este repertorio se refiere, la mejor explorada de España y, posiblemente, del 
mundo. El prolijo desglose de sus publicaciones, que omito aquí, es posible encontrarlo 
en las bibliografías finales de cualquiera de sus libros.

Pero, además, ambos han ejercido no solo de perseverantes etnógrafos de campo: 
han sido capaces también de impulsar y estimular labores de registro realizadas por 
alumnos, colegas y amigos, que han arrojado el saldo de más colecciones relevantes. 
Además de eso, Sánchez Ferra y Hernández Fernández se han ido convirtiendo en 
expertísimos catalogadores de tipos y de motivos narrativos, conforme al modelo de 
Aarne-Thompson-Uther, al que se acogen muchos folcloristas de todo el mundo. Esa 
cualidad les ha permitido tomar el relevo de la empresa colosal del Catálogo tipológico 
del cuento folklórico español que iniciaron los beneméritos Julio Camarena Laucirica y 
Maxime Chevalier, quienes entre 1995 y 2004 publicaron los cuatro primeros volúmenes: 
I, Cuentos maravillosos; II, Cuentos de animales; III, Cuentos religiosos; IV, Cuentos-
novela. Sánchez Ferra y Hernández Fernández han sumado fuerzas, en este empeño en 
concreto, con otro especialista finísimo, José Luis Agúndez García, y juntos han ido 
sacando a la luz los últimos tres grandes volúmenes del catálogo: V, Cuentos del ogro 
tonto (2022); VI, Cuentos de tontos (2023); y VII, Cuentos de matrimonios (2025). Es de 
desear que no tarden en llegar los que restan. Por cierto, que lo que comenzó llamándose 
Catálogo tipológico del cuento folklórico español ha pasado a llevar la acotación, desde 
que asumieron ellos la labor, de hispánico, para hacer justicia a la enorme cantidad 
de fuentes hispanoamericanas y lusófonas a las que han logrado acceder y que han 
enriquecido de manera decisiva la muestra. Aquella línea de exploración panhispánica 
ya la habían iniciado con resultados muy fecundos Camarena Laucirica y Chevalier, pero 
los progresos recientes en las tecnologías internáuticas y las bibliotecas digitales han 
multiplicado, en los últimos años, sus posibilidades.

Por si fuera poco, los tres expertos se mueven con soltura en la bibliografía crítica 
que acerca del cuento folclórico va apareciendo en el mundo; y no solo en el registro 



J. M. Pedrosa, «Sánchez Ferra, Anselmo...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  274-277

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9736
~ 275 ~

sincrónico, sino también en el diacrónico: las tradiciones de la antigüedad, de la Edad 
Media, de la Edad Moderna, y de no pocos países y lenguas, tienen escasos secretos para 
ellos. Gracias a ese enfoque a un tiempo versátil y holístico, cada uno de los aparatos críticos 
que adscriben a cada cuento valen muchas veces por monografías rebosantes de la mejor 
erudición, en las que quedan minuciosamente consignados tipos catalográficos, versiones 
del área lingüística del castellano, del catalán, del gallego, del vasco, del portugués, del 
judeoespañol y del mundo hispanoamericano, más versiones y recreaciones literarias de 
siglos pasados, referencias paremiológicas, comentarios y desglose de estudios críticos.

Todos esos méritos y trabajos previos han dejado su poso y su peso sobre esta 
caudalosa (en todos los sentidos) colección intitulada Sin ropa tendida. Cuentos licenciosos 
de tradición oral, en la que Sánchez Ferra y Hernández Fernández editan un inmenso 
repertorio de 470 relatos satíricos o chistes, registrados casi todos por ellos mismos en la 
geografía murciana, con alguna excepción: “unos pocos proceden del cuaderno de notas 
de Juan Ortega García, nacido en 1915 en el cortijo de Santa Lucía, en Las Norias, en 
la linde de Murcia y Almería, que tuvo la atinada ocurrencia de apuntar en su libreta los 
chistes que conocía. Otro puñado ha sido extraído del libro de Pablo Díaz Moreno, La 
Encantada de Tébar; y media docena son adaptaciones de textos publicados por Ester 
Limorti y Artur Quintana en su colección de El Carxe. Murcianos, pues” (p. 20).

El título, un tanto enigmático, procede del eufemismo coloquial de que “hay 
ropa tendida”, que en algunos lugares se dice a alguien para advertirle de que no utilice 
expresiones que pudieran malsonar o escandalizar a niños o a personas que no debieran 
escucharlas. “Sin ropa tendida”, y sin tapujos ni paños calientes, brotan desde luego los 
relatos que nos dejan boquiabiertos desde estas páginas, porque da la impresión, según 
se recorren sus páginas, de que no hay desvergüenza, ni procacidad, ni irreverencia, ni 
obscenidad, que se haya quedado fuera, ni principio moral ni regla convencional, ni 
institución familiar, gremial, estamental, religiosa o política que se libre de sus ironías y 
sarcasmos. Expresados, uno a continuación del otro, sin darnos respiro, con una agudeza, 
una concentración, una penetración, un dominio del estilo, una maestría a la hora de 
sorprender y defraudar las expectativas del receptor, que rozan o superan muchas veces 
las cotas de la genialidad. El muy manido tópico de que la comedia es el género literario 
más difícil y la risa inteligente la emoción de más arduo despertar cobra inapelable y 
gloriosa justificación en estas páginas que nos ofrecen, en ráfagas cortas y certeras, que 
nunca fallan, el reverso radical de toda norma, gusto, canon. Nada menos. De toda poética 
incluso. Sería dudoso que hubiese en nuestro olimpo literario ningún genio individual que 
pudiese jactarse de tanto. Lo cual nos devuelve a la vieja discusión de si es el pueblo o no 
el gran demiurgo de nuestra literatura y de nuestra cultura, y a la conclusión difícilmente 
objetable de que sí lo es.

Estas cuatrocientas setenta bombas de profundidad contra el mundo y contra el 
poder tal y como están organizados se agrupan en secciones que no siempre logran encerrar 
su ingobernable bullir: “cuentos del porqué” (por ejemplo, “¿por qué son diferentes el 
sexo del hombre y de la mujer?); “la ignorancia de los órganos sexuales masculinos”, 
“femeninos” y “del coito”, “la iniciación del tonto”; “sobre los atributos masculinos” 
(“cuestión de tamaño”, “necedades”, “agudezas”, “equívocos”); “relativo al sexo de 
la mujer” (“necedades”, “agudezas”, “equívocos”); “respecto al coito” (“necedades”, 
“agudezas”, “equívocos”); “sexo prematrimonial”, “engaños masculinos”; “el cura 
libidinoso”, “castigos al cura libidinoso”, “agudezas del cura”, “el cura chasqueado”; 
“engaños femeninos”, “lascivia de la mujer”, “experiencia de la recién casada”, “el deseo 
de las esposas”, “suegras acechantes”, “viudas ardientes”, “solteras necesitadas”, “ancianas 



J. M. Pedrosa, «Sánchez Ferra, Anselmo...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  274-277

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9736
~ 276 ~

lúbricas”, “monjas licenciosas”, “impertinentes”, “la insatisfacción”, “peripecias de 
los adúlteros”, “la decadencia”, “prostitución”, “masturbación”, “homosexualidad” y 
“zoofilia”. Simples y desvaídas cuadrículas, cuyas costuras remueven y ponen a prueba 
desde abajo las pasiones y los pecados más excesivos, y los recursos de poética más 
excesivos también que pudiéramos concebir.

Pero el libro da mucho más que eso: en la clara e iluminadora introducción brilla 
un utilísimo listado (pp. 28-30) de sinónimos del órgano sexual femenino, del masculino 
y del coito, concordados con los números de cada cuento, que resulta equiparable al tantas 
veces citado, y por tantos filólogos, glosario del libro canónico de Pierre Alzieu, Robert 
Jammes e Yvan Lissorgues, Poesía erótica de los Siglos de Oro (1984). Desbordará 
también las previsiones de los más especialistas, ya en las páginas finales, el minucioso 
índice de tipos folclóricos, en concierto con los del catálogo internacional de Aarne-
Thompson-Uther y con otros, que vincula esta gavilla de cuentos orales murcianos con 
casi ochenta tipos narrativos documentados en otras lenguas y tradiciones del mundo. 
Siguen una bibliografía apabullante y unas copiosísimas notas a cada cuento. De su 
densidad y trascendencia nos avisa este párrafo (pp. 23-24):

Muchos de los argumentos de nuestros cuentos aparecen en obras publicadas 
entre los siglos XI y XIV, algunas de origen oriental como el Calila e Dimna 
(cuento 260) o el Sendebar (cuento 267). Otros figuran en los Fabliaux franceses 
(cuentos 313, 331, 390), en los Gesta Romanorum (cuento 199), el Decamerón de 
Boccaccio (cuentos 260, 261, 265, 313, 316, 379) o El Libro de buen amor, del 
Arcipreste de Hita (cuentos 314 y 331).
Igualmente aparecen en los escritores renacentistas, ya sean italianos como Poggio 
Bracciolini en su Libro de chistes (cuentos 13, 34, 75, 143, 191, 195, 223, 316, 
328, 394), o Basile en su Pentamerón (cuentos 36 y 290), ya franceses como el 
autor de las Cent Nouvelles Nouvelles (cuentos 195, 237, 290, 393, 394), Margarita 
de Navarra en su Heptamerón (cuentos 268 y 3136) o Rabelais en su Pantagruel 
(cuento 147).
Los siglos XVI y XVII marcan en España el apogeo del cuento popular trasladado 
a la literatura. Relatos de esta antología encontramos en el Portacuentos de Joan 
de Timoneda (cuentos 122 y 332), en La Lozana andaluza de Francisco Delicado 
(cuentos 195, 223 y 290) y en El milagro de los celos de Lope de Vega.
Y destacada es la presencia de bastantes de nuestros chistes en dos escritores del 
XVIII: La Fontaine en sus Cuentos y relatos en verso (cuentos 223, 313, 314, 316, 
379 y 394) y Samaniego en su durante mucho tiempo clandestino Jardín de Venus 
(cuentos 8, 28, 44, 69, 105, 206, 280, 328, 366 y 376).
Pero la práctica de insertar cuentos folclóricos no es ajena a los escritores 
contemporáneos; Mario Vargas Llosa, por ejemplo, lo hace en su novela Pantaleón 
y las visitadoras (cuento 421).

Se queda corto este resumen, porque una lectura atenta de los aparatos críticos 
nos revelará que hay en esta colección cuentos que tienen paralelos también en el primer 
libro documentado de chistes, el Philógelos griego del siglo III. Así como en el Lazarillo 
de Tormes, la Philosophía vulgar de Mal Lara, El Scholástico de Villalón, la Floresta de 
Santa Cruz o la Miscelánea de Zapata de Chaves. O en Maquiavelo, Straparola (adaptado 
al español por Truchado) y otros clásicos extranjeros. El resultado es una auténtica 
enciclopedia del cuento licencioso (pespunteada por ilustraciones más que sugerentes 



J. M. Pedrosa, «Sánchez Ferra, Anselmo...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  274-277

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9736
~ 277 ~

de Antonio Vidal Máiquez) que, si no alcanza las proporciones desmesuradas de las 
colecciones norteamericanas de Gershon Legman, a las que Hernández Fernández y 
Sánchez Ferra se refieren en su estudio introductorio y explotan en sus aparatos críticos, 
sí se coloca en la primera fila de lo que ha sido producido en el mundo hispánico y, 
probablemente, en el europeo.

La edición conserva la frescura, la rapidez, la insolencia de lo oral: “convinimos 
desde un principio en renunciar a la transcripción fiel que sí observamos en nuestras 
publicaciones estrictamente científicas. Con todo, nuestra intervención se limita a 
imponer el castellano normativo, eliminar las reiteraciones y, a veces, pulir ligeramente 
las construcciones sintácticas más ásperas o volver inteligible algún pasaje confuso. 
Hemos respetado las voces dialectales y aclarado su significado, manejando numerosos 
diccionarios, en abundantes notas a pie de página” (p. 31).

Estamos, en definitiva, ante un libro de lectura irresistiblemente gozosa y de 
erudición contundente (una mezcla muy difícil de lograr), que debiera ser de conocimiento 
y uso obligado por los filólogos, antropólogos, sociólogos y estudiosos de todas las 
condiciones y de todas las miras, en particular de los interesados en los recursos de la 
transgresión y de la crítica al poder, en los géneros de la ironía y la comicidad, y en las 
culturas orales y populares.

José Manuel Pedrosa

(Universidad de Alcalá)



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~ 278 ~

O. Abenójar, «Young, Simon y Ermacora...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  278-282

Young, Simon y Ermacora, Davide (2024) (eds.): The Exeter 
Companion to Fairies, Nereids, Trolls and Other Social 

Supernatural Beings, Exeter, University of Exeter, 260 pp.

Este volumen colectivo, editado por Simon Young y Davide Ermacora, se inscribe 
en el ambicioso proyecto editorial  Exeter New Approaches to Legend, Folklore and 
Popular Belief, promovido por la Universidad de Exeter. Reúne a dieciocho investigadores 
–dieciséis autores colaboradores más los dos editores– procedentes de disciplinas como la 
filología, la folclorística, la antropología, la historia del arte, la historia de las religiones y 
los estudios medievales. El propósito común es ofrecer una visión panorámica y rigurosa 
de ciertas entidades sobrenaturales presentes en diversas tradiciones legendarias del 
continente europeo.

El libro cubre un arco geográfico amplio. En sus quince capítulos se examinan los 
linajes sobrenaturales de Islandia, Escandinavia, Irlanda, la isla de Man, Inglaterra, los 
Países Bajos, los territorios germanoparlantes, Francia, la península ibérica, Grecia, los 
Balcanes occidentales, Hungría, Ucrania, Letonia y Lituania.

He aquí el índice:

	 1.	 Introducing the Social Supernatural (Simon Young y Davide Ermacora)
	 2.	 Ireland: The Tribes of the Gods and the People of the Hills (John Carey)
	 3.	 The Isle of Man: «They Call Them the Good People» (Stephen Miller)
	 4.	 England: Small Fairies Are Beautiful Fairies (Jeremy Harte)
	 5.	 Iceland: The Elves of Strandir (Matthias Egeler)
	 6.	 Scandinavia: My Neighbour the Troll (Tommy Kuusela)
	 7.	� The Netherlands: Witte Wieven and Other White Apparitions (Yseult de 

Blécourt)
	 8.	 Iberia: Moors, Gentiles and Encantadas (José Manuel Pedrosa)
	 9.	� France: Humanlike Societies and Spaces among the Fées (Andrea Maraschi)
	 10.	� German-Speaking Europe: Moosweiblein, Wichtel and Nixen (Janin Pisarek 

y Florian Schaefer)
	 11.	 Hungarians: Heavenly and Earthly Fairy Societies (Éva Pócs)
	 12.	 Western Balkans: «A Vila Like a Vila» (Dorian Jurić)
	 13.	� Greece (and Italy): The Nereids, «Those from Outside» (Tommaso Braccini)
	 14.	� The Balts: Laumės and Laimės (Francis Young y Saulė Kubiliūtė)
	 15.	� Ukraine: Courtship Rituals and Legends of the Bohyni (Natalie Kononenko)

A pesar de su notable cobertura, en el libro se revelan ausencias significativas. 
Quedan sin representación varias tradiciones europeas, como la italiana1, la maltesa, 
la albanesa, la rumana, la finlandesa, las de los Balcanes orientales, las túrquicas, las 
caucásicas, las eslavas occidentales y gran parte de las orientales, así como las finougrias 
de la Rusia europea. También se echan en falta las criaturas del imaginario francés 

1 Las leyendas italianas mencionadas en el capítulo decimotercero fueron recogidas en grico, una 
variante lingüística del griego.



O. Abenójar, «Young, Simon y Ermacora...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  278-282

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~ 279 ~

contemporáneo, dado que el capítulo dedicado al ámbito francófono se centra sobre 
todo en fuentes de la Edad Media y Moderna. Tales lagunas, aunque relevantes, resultan 
comprensibles si se consideran la envergadura y complejidad del proyecto.

No es posible, en el espacio de una reseña como esta, detallar las numerosas 
virtudes del libro, por lo que me limitaré a destacar algunos de sus aciertos metodológicos, 
así como varios desafíos que, de forma más o menos explícita, el propio volumen deja 
sugeridos. Uno de sus logros más relevantes es sin duda la problematización de las 
categorías tradicionales utilizadas para clasificar a las criaturas sobrenaturales. Términos 
como «hadas», «duendes», «gigantes», «demonios», «licántropos» o «brujas» se revelan 
claramente insuficientes para describir la plasticidad con que esas entidades se manifiestan 
en la tradición oral. A lo largo del volumen se constata cómo un mismo motivo narrativo 
–como el de las danzas nocturnas en corro– puede estar protagonizado por entidades muy 
distintas según la región. Las danzas en círculo, por ejemplo, pueden ser ejecutadas por  
duendes, nixen, noeck, hadas, nereidas, rusalki, bohyni o vile, entre otras. Esa variabilidad 
pone en entredicho cualquier intento de categorización rígida.

En respuesta a este reto metodológico, los editores abogan por realizar estudios 
comparativos más precisos, centrados en entidades específicas y contextualizados en 
sus respectivos ecosistemas culturales (pp. 10-11). Ahora bien, la variabilidad no es 
un fenómeno únicamente de escala regional. El trabajo etnográfico permite constatar 
fluctuaciones de los elencos sobrenaturales entre municipios, entre individuos de una 
misma comunidad e, incluso, entre las versiones narradas por una misma persona.

Algunas de mis experiencias recientes en campo ilustran bien esa volatilidad. 
Hace pocos meses, por ejemplo, registré una narración sobre changelings a Delia Citlalli 
Benítez Lorenzo, joven de diecinueve años perteneciente al grupo etnolingüístico ayuuk, 
que reside en las montañas del estado mexicano de Oaxaca. En aquel testimonio, eran las 
brujas las que intercambiaban a sus hijos por los de las mujeres humanas. Meses después, 
la misma informante volvió a relatar la leyenda, pero, en aquella segunda versión, quienes 
intercambiaban a sus hijos no eran las brujas, sino los kotooy, entes del imaginario ayuuk 
que, según se dice, son capaces de quitarse las cabezas antes de danzar en corro.

Las fluctuaciones de este tipo no son excepcionales. En recientes trabajos de campo 
he registrado infinidad de vacilaciones: entre duendes y enanos, entre enanos y gigantes, 
entre enanos y salvajes (criaturas del imaginario zapoteco de México), entre el demonio 
y el Señor del rayo (una divinidad mesoamericana), etc. Incluso, he documentado una 
versión árabe-argelina del tipo cuentístico ATU 300 (El matadragones) protagonizada, no 
por un héroe aguerrido, como suele suceder en otras versiones pluriculturales de ese tipo 
narrativo, sino por Yohá, el trickster por antonomasia en las tradiciones islamizadas. Y, en 
el estado mexicano de Guanajuato, filmé una versión chichimeca jonaz del tipo ATU 150 
(La serpiente ingrata) cuyo protagonista no era un humano, sino un cordero.

Estos son solo unos pocos casos ilustrativos –de los innumerables que podrían 
citarse– que evidencian hasta qué punto, en la tradición oral, los perfiles de las criaturas 
sobrenaturales (y de los personajes de las narraciones en general) se configuran de forma 
dinámica. Cualquier intento clasificatorio debe asumirse, por tanto, con extrema prudencia.

Hecho este paréntesis, cabe señalar que el eje articulador del libro es la noción 
de «seres sobrenaturales de tipo social», categoría, acuñada por John O’Hanlon, que 
se contrapone a la de «seres solitarios» (p. 3)2. Esa clasificación, muy asentada en la 

2 O’Hanlon expuso esa clasificación en su Irish Folk Lore (1870).



O. Abenójar, «Young, Simon y Ermacora...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  278-282

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~ 280 ~

tradición crítica de Irlanda, Gran Bretaña, Escandinavia y Finlandia, pone el foco en las 
diferencias entre las criaturas que actúan colectivamente –y que reproducen actividades 
humanas como cazar, hilar, cocinar, lavar, luchar o bailar en círculo– y las que operan de 
manera aislada, como los muertos vivientes, los demonios o los monstruos femeninos con 
rasgos animalescos, entre otras.

En el capítulo introductorio, Young y Ermacora identifican tres rasgos 
fundamentales de las sociedades sobrenaturales: (1) están organizadas jerárquicamente, 
y por lo regular encabezadas por reinas o reyes; (2) sus hábitats se ubican en lugares 
extraordinarios (colinas de formas inusuales, cuevas laberínticas, castillos submarinos, 
etc.); y (3) mantienen relaciones de interdependencia con los humanos, a quienes pueden 
ayudar, castigar o solicitar favores. Los humanos, a su vez, pueden acudir a ellas en 
busca de protección, cosechas abundantes o habilidades especiales (como ciertos dones 
musicales), entre otros motivos.

Varios capítulos del libro delimitan áreas folclóricas a partir, en buena medida, 
de esos criterios. Andrea Maraschi, por ejemplo, basándose en documentación medieval, 
identifica dos regiones dentro del ámbito francófono: una septentrional, en la cual 
predominan figuras como Melusina, las lamiæ, los nutons y los lutins; y otra meridional, 
poblada por follets, fadas, dracs y delfines (p. 141). Maraschi advierte, sin embargo, que las 
fuentes medievales reflejan solo parcialmente las características de esas criaturas sociales, 
ya que los escribas de los siglos medios seleccionaban aquellos elementos que se ajustaran a 
sus fines doctrinales o ideológicos, omitiendo otros que hoy tendrían un interés etnográfico.

Más ambiciosamente, Dorian Jurić, en su capítulo sobre los Balcanes occidentales, 
esboza una cartografía de los imaginarios europeos (pp. 199-200). Según su propuesta, en el 
noroeste del continente predominan las sociedades sobrenaturales modeladas a semejanza 
de la humana; en la Europa oriental son más frecuentes los colectivos femeninos; y en 
el área mediterránea abundan los espíritus de la naturaleza, cuyos perfiles se inspiran en 
la Antigüedad clásica (ninfas, sátiros, sirenas, arpías, la diosa Diana, entre otros). Young 
y Ermacora advierten, sin embargo, que, si bien pueden observarse ciertas tendencias 
geográficas generales, el folclore se resiste a toda sistematización totalizante (pp. 9-10).

A mi juicio, incluso la categoría de «seres sociales» presenta importantes 
ambigüedades e inconsistencias. A este respecto, José Manuel Pedrosa observa que 
algunas criaturas –como las lamias vascas, las dones d’aigua catalanas o las encantadas– 
pueden actuar tanto de forma individual como colectiva (p. 130). De hecho, en su capítulo 
sugiere un modelo clasificatorio alternativo que se centra no ya en las entidades, sino en 
los espacios donde estas se encuentran con los humanos3 (p. 124). Su propuesta –que abre 
una vía prometedora para futuras investigaciones– define cuatro círculos concéntricos en 
los cuales interactúan los humanos y los seres sobrenaturales: (1) el entorno doméstico 
inmediato (la cama, el dormitorio, la vivienda); (2) los espacios humanos comunes 
(los vecindarios, los pueblos, las ciudades); (3) las zonas liminales o de tránsito (los 
cementerios, las ruinas, los caminos, los puentes); y (4) los espacios no civilizados (las 
montañas, los bosques, los mares, los páramos).

Por otra parte, el volumen deja entrever la necesidad de ampliar los análisis 
comparativos a regiones no europeas, en especial a aquellas donde la oralidad sigue 
viva y puede estudiarse en sus contextos performativos. Hay que tener en cuenta que las 

3 La propuesta de José Manuel Pedrosa fue elaborada en colaboración con María Fernanda Martínez 
Reyes (2016: pp. 101-102).



O. Abenójar, «Young, Simon y Ermacora...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  278-282

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~ 281 ~

zonas representadas en este libro han sido objeto de innumerables estudios y conforman, 
precisamente, el corpus folclórico mejor documentado del mundo. La incorporación de 
repertorios sobrenaturales de otras latitudes no solo enriquecería el corpus global; también 
permitiría plantear nuevos y más ambiciosos desafíos comparativos. Podría indagarse, por 
ejemplo, en por qué los imaginarios occidentales exhiben una exuberante diversidad de 
criaturas, mientras que en otras tradiciones –como las del norte de África– lo sobrenatural 
suele concentrarse en unos pocos personajes, como la ghoula o el djinn en el caso del Magreb4.

Un aspecto discutible del volumen es la escasa participación de investigadores 
que hayan trabajado directamente con materiales de campo. Salvo contadas excepciones, 
como Éva Pócs o José Manuel Pedrosa, la mayoría de los colaboradores se apoya 
únicamente en testimonios recogidos por otros folcloristas hace décadas. Esta carencia 
es comprensible, desde luego, dadas las dificultades para hallar tradición oral viva en 
Europa, pero no deja de resultar preocupante. La experiencia etnográfica sigue siendo 
insustituible para valorar adecuadamente algunos aspectos paratextuales cruciales, como 
el contexto enunciativo, la percepción del narrador, la funcionalidad simbólica o ritual 
de las narraciones y los criterios vernáculos de clasificación de las entidades mágicas. 
Por ello, cuando se desconoce el marco en que fueron documentadas las versiones –
como ocurre, sobre todo, con las fuentes antiguas–, debe extremarse la cautela al extraer 
conclusiones sobre las categorías de las entidades sobrenaturales.

Por último, también se aprecia una necesidad urgente de actualizar los catálogos 
internacionales de leyendas y memoratas. A este respecto, sorprende que aún se emplee 
como referencia el catálogo The Migratory Legends de Reidar Thoralf Christiansen, que es 
una obra publicada nada menos que en 1958 y basada exclusivamente en relatos noruegos. 
Puede que ese modelo clasificatorio se adecue al contexto escandinavo (aunque, incluso 
para ese ámbito geográfico, requeriría de una actualización), pero resulta claramente 
insuficiente para abarcar el conjunto de tradiciones europeas y es definitivamente 
inadecuado para un alcance universal. Nuestra disciplina necesita urgentemente nuevos 
catálogos que integren repertorios universales5.

En definitiva, The Exeter Companion to Fairies, Nereids, Trolls and Other Social 
Supernatural Beings es una obra de referencia, rigurosa y meticulosamente editada, que 
reúne a especialistas de primer nivel. Se trata, sin duda, de una contribución fundamental 
al estudio de los imaginarios europeos. Su mayor virtud, quizá, radique en no pretender 
una visión definitiva del imaginario sobrenatural, sino en fomentar un campo de estudio 
comparativo, dinámico y en permanente revisión.

Financiación

Esta reseña se ha realizado en el marco del proyecto de investigación «El corpus de 
la narrativa oral en la cuenca occidental del Mediterráneo: estudio comparativo y edición 
digital» (proyecto I+D, con referencia: PID2021-122438NB-I00), financiado por la Agencia 
Estatal de Investigación (AEI) y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional (FEDER).

4 Transcribo según la convención francesa. Para lo reducido del elenco de personajes en la narrativa 
magrebí, véanse Abenójar, 2015: p. 14; y 2014: p. 20.

5 En años más recientes, se han realizado otros intentos de clasificación, como el de Marjatta Jauhiainen 
en The Type and Motif Index of Finnish Belief Legends and Memorates (1998). No obstante, esos trabajos 
siguen centrados en repertorios locales.



O. Abenójar, «Young, Simon y Ermacora...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  278-282

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~ 282 ~

Obras citadas

Abenójar, Óscar (2014): Cuentos populares de la Cabilia, Madrid, Miraguano.
Abenójar, Óscar (2015): La princesa cautiva y el pájaro del viento. Mitos y cuentos del 

norte de Argelia, Madrid, Verbum.
Christiansen, Reidar Thoralf (1958): The Migratory Legends: A Proposed List of Types 

with a Systematic Catalogue of the Norwegian Variants, Helsinki, Suomalainen 
Tiedeakatemia.

Jauhiainen, Marjatta (1998): The Type and Motif Index of Finnish Belief Legends and 
Memorates, Helsinki, Suomalainen Tiedeakatemia.

Martínez Reyes, María Fernanda (2016): La narrativa oral en Honduras. Nuevas 
exploraciones en los inicios del siglo XXI, tesis doctoral dirigida por José Manuel 
Pedrosa, Alcalá de Henares, Universidad de Alcalá.

O’Hanlon, John (1870): Irish Folk Lore: Traditions and Superstitions of the Country, 
with Humorous Tales, Glasgow, Cameron and Ferguson.

Óscar Abenójar

(El Colegio de México)



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9628
~ 283 ~

A. Guillén Ortiz, «Clark, John...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  283-286

Clark, John (2024): The Green Children of Woolpit. Chronicles, 
Fairies and Facts in Medieval England, Exeter, University of 

Exeter Press (Exeter New Approaches to Legend, Folklore and 
Popular Belief), 260 pp.

Cuentan que un verano, entre los años 1153 y 1154, la población de Woolpit, Inglaterra, se 
sorprendería con el hallazgo de dos hermanos, una niña y un niño, cuya piel era completamente 
verde. Las ropas que portaban eran distintas a todo lo que los habitantes de Woolpit conocían; 
al principio, los niños se negaban a comer cualquier comida que les ofrecieran, pues para 
ellos lucía “incomible”; y afirmaban venir de una tierra inmersa permanentemente en una 
luz crepuscular, pues era una tierra donde no salía el sol. Dos historiadores de la época: 
William of Newburgh y Ralph of Coggeshall rescataron este testimonio y lo plasmaron 
en sus crónicas, desatando así un misterio que abarcaría siglos, atravesaría océanos e  
inspiraría innumerables interpretaciones. Desde entonces, estudiosos de la tradición oral, 
historiadores, teólogos, ufólogos, novelistas, músicos, entre muchos otros, se ocuparían de 
examinar sin éxito este misterio: ¿eran criaturas de un mundo subterráneo, parte de una raza 
de seres verdes provenientes de otro planeta, hadas perdidas en nuestro mundo, o simples 
víctimas de una rara enfermedad o una alimentación poco balanceada?

Como expresa el propio Clark, para llegar al meollo de este misterio era preciso 
sumergirse en áreas de investigación inesperadas: desde la horticultura hasta las imbricadas 
técnicas de teñido de textiles en la época medieval; averiguar acerca de enfermedades 
que reverdecieran la piel; leer sobre ángeles o rituales satánicos; imbuirse de todo lo que 
tuviera que ver con el culto a San Martín; investigar sobre los tipos de trampas para atrapar 
lobos o estrategias para encontrar hadas; dilucidar los mapas y espacios desde Carmathen 
en Gales hasta Lutsk en Ukrania, de Utqiagvik en Alaska a los inexistentes “Banjos” en 
España; y, por supuesto, era preciso visitar Woolpit varias veces y escuchar las palabras 
de los orgullosos pobladores del lugar que aún se regodean en este relato. Esta fue la 
magnánima tarea en la que se embarcó John Clark para aclarar el misterio y este libro 
es el resultado de una investigación que pocos estudiosos, tal vez, se hubieran atrevido a 
realizar, pero que demuestra lo que el encanto de dos niños color verde puede despertar en 
la imaginación, un libro con el cual podemos sumergirnos en la profundidad de un enigma 
que abarca al mismo tiempo lo racional y lo prodigioso; el milagro y la revelación pagana.

John Clark dedicó gran parte de su carrera a ser curador de la colección medieval del 
Museo de Londres. Contribuyó al diseño de la primera galería medieval, fue pionero en la 
digitalización de la base de datos del Departamento de Colecciones Medievales y organizó 
múltiples exposiciones temporales como Alfred the Great 849–899: London’s forgotten 
king (1999) y Chaucer’s Londoners (2000). Durante años participó en el desarrollo de 
colecciones, atención al público, programas educativos y otras actividades hasta que se 
jubiló en 2009 como Curador Emérito. Igualmente ha fungido como profesor honorario 
en el Instituto de Arqueología, en University College London1. Ha publicado numerosos 

1 Información obtenida de la página de Academia.edu del autor: https://museumoflondon.academia.edu/
JohnClark

https://museumoflondon.academia.edu/JohnClark
https://museumoflondon.academia.edu/JohnClark


A. Guillén Ortiz, «Clark, John...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  283-286

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9628
~ 284 ~

artículos sobre una gran variedad de temas, pero, sin duda, su talento como arqueólogo 
es el que sale a relucir en esta obra. A continuación, una breve panorámica de todos los 
hallazgos que ha alcanzado a develar en torno al misterio de los niños verdes de Woolpit.

En el primer capítulo, el autor expone el tema de manera general y detalla lo 
que ya hemos dicho anteriormente: lo intrincado de la tarea que se ha planteado. En 
el segundo y tercer capítulo conocemos la historia, legado y transmisión del relato. La 
historia de los niños verdes de Woolpit se remonta al siglo XII, cuando un niño y una 
niña con la piel de color verde aparecieron en el campo de cosecha de Woolpit, un pueblo 
en Suffolk, Inglaterra. Según dos cronistas de la época, estos niños hablaban un idioma 
desconocido, vestían con ropas extrañas y no comían la comida local. Después de varios 
días de rechazar cualquier alimento, se acostumbraron a comer habas crudas. Con el 
tiempo, su piel perdió el color verde, la niña sobrevivió y el niño murió poco después de 
ser bautizado. Los niños dijeron que provenían de una tierra llamada St Martin’s Land, 
donde no salía el sol, sólo había una luz crepuscular y todo era verde. No pudieron explicar 
claramente cómo llegaron a Woolpit; una versión dice que estaban siguiendo el ganado 
y, al entrar en una cueva, se perdieron y eventualmente emergieron en nuestro mundo; 
otra versión indica que sólo escucharon un fuerte ruido y de pronto aparecieron ante 
los granjeros de Woolpit. Con el tiempo, esta historia ha sido reinterpretada y utilizada 
en diversos géneros literarios y libros de investigación, desde estudios históricos hasta 
novelas, poesía, obras de teatro e incluso una ópera infantil.

En el capítulo cuatro, el autor abre la puerta a las múltiples interpretaciones que 
se le han dado a esta historia. Dentro del ámbito de los estudios de la tradición oral, es 
fácil ubicar los motivos y tópicos de este relato en los cuentos tradicionales sobre hadas 
o duendes; no obstante, como indica el propio Clark, a veces los motivos de los cuentos 
son también los motivos de la vida, por lo que resulta reduccionista explicar este misterio 
como otro “cuento de hadas” más en la colección. Por ejemplo, hay quien los cataloga 
como visitantes de mundos subterráneos (un motivo medieval recurrente) o como hadas 
verdes que habían sido intercambiadas por dos niños humanos, siguiendo también otro 
viejo relato de la tradición feérica. Los historiadores también han intentado esclarecer el 
misterio considerando las posibles explicaciones lógicas del suceso: una de las teorías más 
aceptadas identifica a los niños como miembros de una colonia de inmigrantes flamencos; 
los niños quizás habrían perdido su familia y su hogar tras ataques de mercenarios 
(posiblemente después de la legislación antiflamenca de 1154). El lenguaje extraño que 
hablaban podía ser flamenco; sus ropas extrañas, producto de las técnicas de elaboración 
de textiles reconocidas entre esta población; y el nombre de su lugar de origen, St Martin’s 
Land, podría ser en realidad Fornham St Martin, a sólo 13 km de Woolpit. Su extraño color 
verde podía deberse a una condición médica conocida como clorosis, una enfermedad que 
en realidad pertenecía más al ámbito de los médicos de la época victoriana.

Asimismo, si hablamos de dos visitantes verdes en nuestro planeta, no podían 
faltar las múltiples páginas que la ufología podría dedicar a este tema. Es, de hecho, 
un estudioso de la ufología, lo paranomal y lo ‘forteano’2 quien hace competencia en 

2 En honor a Charles Fort, investigador estadounidense conocido por estudiar fenómenos extraños. Ha sido 
llamado el “profeta de lo inexplicable”. Su trabajo inspiró a un grupo de intelectuales británicos que fundaron 
la Sociedad Charles Fort, la cual estuvo vigente hasta 1959. En 1973 se publica, igualmente en Gran Bretaña, 
la revista Fortean Times, dedicada a este tipo de temáticas y que organiza anualmente las Fortean Times 
Unconventions, las cuales reúnen a todo tipo de aficionados a los sucesos extraordinarios. El término forteano 
es utilizado tanto para describir a este tipo de fenómenos, así como a aquellos que los investigan.



A. Guillén Ortiz, «Clark, John...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  283-286

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9628
~ 285 ~

minuciosidad a Clark en cuanto al estudio de los niños verdes de Woolpit: Duncan 
Lunan, quien en su libro A Speculative Treatment of a Medieval Mystery, reconstruye 
la historia familiar y conexiones de Richard de Calne de Wykes, quien en su momento 
acogió a los niños verdes; estudia las actividades políticas de reyes y sirvientes; y analiza 
el significado de distintos signos y maravillas reportadas por escritores medievales. En 
palabras de Clark, Lunan combina el estudio histórico con la especulación sobre humanos 
abducidos por alienígenas, y establece la teoría sobre la existencia de una colonia en un 
planeta distante con un “transportador de materia” que une este planeta con la Tierra 
y que incluye el involucramiento del rey Enrique II y los caballeros templarios para 
lidiar con las entidades extraterrestres. Tan fabulosa y disparatada como pueda parecer 
cualquier teoría, diversos académicos han dedicado horas y páginas a tratar de explicar 
cada detalle del relato de los niños, sin la posibilidad de cubrir cabalmente todos sus 
ángulos. Clark analiza a profundidad cada solución, sus ventajas y desventajas, y el 
porqué, al final, todas sólo pueden quedarse en el terreno de lo especulativo. Nadie, 
ni historiadores ni ufólogos, han podido dar con el blanco y eventualmente sus 
elucubraciones muestran las costuras. En palabras del autor, todos los que han estudiado 
esta historia desde su correspondiente disciplina y bajo sus propias ideas preconcebidas 
(y aparentemente ignorantes de los trabajos y preocupaciones de otros estudiosos del 
caso) tienen en común tanto la dependencia de fuentes secundarias como la falta de 
reconocimiento de las dos versiones que sobreviven hoy de los cronistas medievales. Por 
lo tanto, no logran un análisis profundo de los detalles de esta historia. Esta es una de 
las grandes contribuciones del libro de Clark, pues deja asentado en un solo documento 
todas las aristas del caso y analiza críticamente las explicaciones que se han dado a lo 
largo de los siglos al respecto.

El capítulo cinco se enfoca en los historiadores: William of Newburgh y Ralph 
of Coggeshall. Personajes en sí mismos, el estudio del relato a la luz de la obra de estos 
cronistas es ya, de por sí, notable. La inclusión de un relato de tan increíbles proporciones 
en medio de la Historia Rerum Anglicarum de William y la Chronicon Anglicanum de 
Ralph, denota mucho del pensamiento y preocupaciones de la época medieval. La elección 
de los testimonios, lo que han decidido plasmar los cronistas de esta historia, nos dice más 
de su pensamiento que las historias de reyes y guerras también presentes en su obra. Era 
claro, por ejemplo, que Ralph estaba de acuerdo con la teoría que ubicaba la procedencia 
de los niños en tierras subterráneas, desde el propio título que le dio a este capítulo en 
su crónica: “Concerning a Boy and a Girl who Emerged from the Ground”. William, nos 
dice Clark, parece un poco más escéptico, pero en la obra de ambos se observa claramente 
la relación de los habitantes medievales con eventos maravillosos. La llegada de dos 
niños color verde habría sido extraordinaria, sin duda, pero para el imaginario medieval 
tampoco habría resultado absolutamente disparatado que vinieran efectivamente de una 
tierra subterránea donde hadas verdes danzan bajo la luz crepuscular.

El capítulo seis se sumerge aún más en los detalles. Analiza el discurso de William 
y Ralph y propone que debieron haber tenido, al menos, un testigo en común. Propone la 
posible fecha exacta del suceso, estudia cuáles eran las habas que se cosechaban en ese 
momento que pudieron haber despertado el apetito de los niños, cuál era en realidad la 
gama cromática precisa de verde en su piel, la ubicación geográfica donde los encontraron, 
si eran efectivamente hermanos, los motivos relevantes en cuanto a las hadas verdes de 
la época, cómo eran las hadas en general descritas en Suffolk, si era posible que su piel 
hubiera sido teñida, las posibilidades de enfermedades como la clorosis o el favismo, el 
lenguaje extraño que hablaban, si podrían ser realmente flamencos, si es cierto que la 



A. Guillén Ortiz, «Clark, John...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  283-286

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9628
~ 286 ~

niña creció, se casó y tuvo descendencia, y todos los motivos tradicionales dentro de una 
narrativa histórica. El trabajo de Clark no deja ni un solo resquicio sin explorar.

El capítulo siete analiza las palabras de los niños, rescatadas en los testimonios 
recogidos por William y Ralph, partiendo de un problema principal: eran niños. Dos 
niños perdidos, huérfanos, en una tierra extraña donde no hablaban la lengua ni conocían 
las costumbres del lugar, y, además, quienes estaban siendo interpelados por adultos 
curiosos, quienes probablemente los asediaron con preguntas y adornaron sus respuestas 
con sus propias elucubraciones. Digno de cualquier investigación policiaca, no podían 
faltar las palabras de testigos tan importantes. Es aquí donde Clark examina cada una de 
las afirmaciones de los niños y sus posibles ecos en la tradición.

El capítulo ocho da pie a nuevas exploraciones en la materia, líneas que hasta 
ahora nadie ha abordado y en las que es pionero el propio Clark. Por ejemplo, el autor 
M.R. James (1862-1936), medievalista y autor de historias de fantasmas, relaciona casi al 
vuelo la tierra de los niños, St Martin’s Land, con el nombre de Merlín, pero no ahonda 
al respecto. Clark sí se involucra en este sendero, además de que observa otros motivos 
tradicionales en el relato, se pregunta si se trata de una leyenda, memorata, cuento 
tradicional o clásica historia paranormal, entre otras pistas, inexploradas hasta ahora.

Finalmente, el capítulo nueve son las conclusiones del autor, donde no deja de lado 
la parte psicológica imbuida en este relato: al final, leemos sobre dos niños que habrían 
pasado por una situación traumática y lo fantástico de su historia sigue asombrando a 
académicos y amantes de la ciencia ficción por igual.

No puedo dejar de mencionar el Apéndice donde el lector tendrá acceso a las 
crónicas escritas por William y Ralph en latín, acompañadas por la traducción de Clark, 
así como las numerosas imágenes y mapas que acompañan el volumen, y las cuales nos 
permiten adentrarnos visualmente en el mundo de estos extraordinarios personajes.

The Green Children of Woolpit. Chronicles, Fairies and Facts in Medieval England 
no es sólo un ejemplo de metodología, es un tratado sobre el poder del misterio. Clark 
no se inclina por ninguna teoría, pues nunca fue su objetivo, sino que recaba de manera 
sistemática las numerosas páginas que se han escrito sobre el tema, dictando la pauta 
para futuras investigaciones al respecto y enviando un llamado a todos los forteanos que 
quieran aventurarse a resolver el misterio.

Podemos afirmar, sin lugar a dudas, que si hay algo de fantástico en el relato de 
los niños es su capacidad de encantar a través del tiempo y el espacio. Nos recuerda al 
encanto de un duende, capaz de perder a su inocente víctima entre tratados medievales 
y óperas para niños. Nos encontramos ante todo frente al poder de una historia bien 
contada. Eso es lo que William y Ralph hicieron en el siglo XII y lo que Clark hace por 
sus lectores en el siglo XXI. Yo recomiendo el libro no sólo como ejemplo de un estudio 
riguroso, digno del más acérrimo académico o el más obcecado de los detectives, sino 
como una forma de mantener la historia y, sobre todo, el misterio con vida.

Adriana Guillén Ortiz

(Universidad Nacional Autónoma de México)



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9633
~ 287 ~

M. Rodríguez García, «Braccini, Tommaso...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  287-290

Braccini, Tommaso (2023): Mitos errantes. Leyendas urbanas de 
hoy y de siempre, Madrid, Alianza Editorial, 208 pp.

Mitos errantes (2023), de Tommaso Braccini, profesor de filología clásica 
en la Universidad de Siena, es la traducción al castellano de Miti vaganti (2021), una 
digna y entretenida aportación a los estudios folclóricos, concebida desde un enfoque 
comparativo y multidisciplinar que revela concomitancias entre la cultura popular de los 
antiguos y la de nuestros días. En los próximos párrafos pasaré revista a este ameno título, 
elaborado con el máximo rigor filológico pese a su naturaleza divulgativa. Acometo esta 
empresa con el deseo de incentivar el interés por este campo, inaugurado en España a 
finales del milenio pasado por Josep María Pujol, y consolidado hacia los inicios del 
2000 por Josep Sampere, Antoni Ortí y José Manuel Pedrosa. Afortunadamente, las 
pesquisas en legendística contemporánea todavía cuentan con vigencia académica gracias 
a aportaciones recientes como 100 llegendes urbanes (2019), de Carme Oriol, y a una 
cifra modesta de artículos y capítulos de libro.

La introducción de la obra actúa como declaración de intenciones, marco teórico y 
apretada síntesis de las investigaciones precedentes. Con exactitud terminológica, claridad 
expositiva y concisión admirable, Braccini va deslindando conceptos pertinentes para sus 
comentarios como «poligénesis» o «ecotipo», y esboza una compendiosa historia de los 
estudios en leyendas urbanas, desde el imprescindible sistema clasificatorio de Brunvand 
hasta el innovador artículo de Ellis, «De legendis urbis: Modern legends in Ancient 
Rome», el primero en excavar en el pasado en busca de las raíces de estas narraciones. 
Por lo demás, los objetivos del autor quedan enunciados en estas sucintas líneas: «¿por 
qué estas historias son tan longevas?, ¿cuál era el significado que tenían para griegos y 
romanos?, ¿es el mismo que tienen para nosotros?, ¿qué nos pueden enseñar estos relatos 
al enmarcarlos como narraciones folclóricas a largo plazo?».

El primer capítulo, «Tiberio y el motor de agua», ejemplifica a la perfección las 
tesis de Braccini. Sobre la base de un presunto «motor de agua», la «máquina de Dios» 
y otros ingenios diseñados por inventores oscuros o de méritos cuestionables, el autor 
demuestra cómo leyendas urbanas de una misma familia (el «vidrio irrompible» que figura 
en Petronio, Plinio, etcétera, y que resurge en la Modernidad) se nutren de los deseos 
de prosperidad de la población y de una suspicacia perpetua hacia las autoridades, que 
neutralizarían a estos Prometeos de su tiempo para garantizar la estabilidad económica de 
la nación, cuando no, veladamente, su propia continuidad en el trono.

«Complots contra la humanidad: de Zeus al coronavirus» es el elocuente 
encabezado del segundo capítulo. Braccini retoma su argumento anterior a través de un 
asunto de rabiosa actualidad, cuyas funestas consecuencias aún perduran en la memoria 
colectiva: la pandemia del coronavirus, atribuida a poderes en la sombra que perseguirían 
un control efectivo de la natalidad, y, en concreto, una reducción demográfica de las 
clases menos privilegiadas; un mecanismo atemporal, con paralelos en la primera mitad 
del siglo XIX, en la plaga del cólera, y otros más distantes en la guerra de Troya de la 
mitología griega. He aquí otro síntoma del eterno recelo hacia quienes ocupan los peldaños 
más elevados en la escala jerárquica. También funciona como indicio de un pensamiento 
de escasa hondura analítica, a menudo determinado por circunstancias de analfabetismo, 



M. Rodríguez García, «Braccini, Tommaso...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  287-290

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9633
~ 288 ~

miseria y estancamiento social y laboral, que se decanta por explicaciones convenientes 
e inmediatas, por supersticiosas que parezcan (que una o más organizaciones siniestras, 
países enemigos o personalidades adineradas se han conjurado contra la humanidad), 
frente a la incertidumbre desconsoladora que proyecta el desconocimiento científico.

La conmoción, los delirios conspirativos y la incapacidad para asumir una realidad 
desgarradora se dan cita en el tercer capítulo, «Honorio y el 11 de septiembre», en el que 
Braccini contrapone el atentado de las Torres Gemelas con el saqueo de Roma en 410, en 
una demostración convincente de la poligénesis de ciertos esquemas legendísticos. Ambos 
acontecimientos catastróficos estuvieron sobrevolados por la sospecha de la traición. Era un 
atajo mental cómodo, una manera de conferir sentido a lo inimaginable: la vulnerabilidad 
de dos grandes imperios que veían así su honor y su poderío salvaguardados, porque su 
caída habría sido orquestada desde el interior.

El cuarto capítulo, «Pulpos y cocodrilos: los monstruos de las alcantarillas» 
aborda un tema no menos preocupante: el de los alcantarillados infestados de cocodrilos, 
cerdos, gatos y otras criaturas potencialmente nocivas para el hombre. Braccini ubica con 
rapidez los hitos de esta leyenda poligenética y boceta su sentido elemental. Los caimanes 
neoyorquinos, arrojados a los desagües por sus amos, o el pulpo de Pozzuoli (del que 
dio noticia Plinio), que se adentraba en un domicilio por la letrina para robar pescado, 
testimonian el miedo ancestral a las cloacas: un territorio subterráneo, oculto, laberíntico 
y peligroso. También, añadiría yo, revelan un temor recurrente hacia la naturaleza salvaje 
e indomesticada; aquí, un grupo de animales que crean sociedades hostiles a la nuestra 
—no sin razones de peso— donde no podemos detectarlos. No se olvida el autor de 
presentar varias fake news esparcidas por Bolonia en los últimos años, un concepto este 
(el de fake new) que nadie está en condiciones de ignorar, pues activa idénticos resortes 
emocionales y bebe del sensacionalismo que desde siempre ha nutrido estos mitos.

En «La procesión del rey de las ratas», su quinto capítulo, Braccini sigue 
navegando por las aguas kársticas del subsuelo. En esta ocasión atiende a diversos 
motivos emparentados con la leyenda del rey de las ratas o «Jeferratón», documentada 
en Nápoles desde 1982. En un itinerario que atraviesa un manuscrito setecentista con 
base en un tratado de magia árabe, cuentos que fueron compilados en la Inglaterra del 
siglo XVIII y el Amante de la mentira de Luciano de Samosata, el autor reafirma el 
pánico que experimentamos ante las amenazas de debajo de la tierra. No pierde de vista 
el anclaje de estos mitos con la realidad factual, con frecuencia distorsionada e interferida 
por creencias vetustas, más fácilmente digeribles para personas poco instruidas que sus 
respectivas interpretaciones racionales. En este caso, la recuperación ecológica de las 
nutrias en Italia podría haber favorecido —por una confusión física— las habladurías 
sobre monarcas ratonescos1; en el capítulo previo, la presencia anecdótica de aligátores o 
de criaturas extraviadas en los canales de desechos pudo haber dado alas a tales relatos.

Llegado a este punto, haré un breve excurso para reivindicar el provecho de esta 
última vía exploratoria, un complemento indispensable de las calicatas de amplio alcance 
cronológico y geográfico, por más que exija una educación mínima en zoología, etología 
y biología. Su objeto no sería desmontar estos mitos, sino ir más allá de la constatación 
de su transferencia dentro de unas coordenadas espaciales y temporales para verificar su 
plausibilidad y descomponer sus elementos formantes con mayor precisión científica. 

1 Braccini fija erróneamente la cuna de las nutrias en Sudamérica, cuando ciertas variedades de esta 
especie son endémicas de Europa.



M. Rodríguez García, «Braccini, Tommaso...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  287-290

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9633
~ 289 ~

Para ello habría que contestar a preguntas como la siguiente: ¿es posible que algunas 
leyendas estén basadas en un suceso real mitificado o exagerado por sus transmisores? 
Por ejemplo, sabemos que los cefalópodos carecen de estructura ósea y que son capaces 
de permanecer fuera del mar varias horas, conque ¿no sería verosímil que uno pequeño o 
mediano se infiltrase por la letrina y que el espanto de dicho descubrimiento propiciara la 
desorbitación de su tamaño?

«La leyenda de las serpientes con paracaídas» es el llamativo título del sexto 
capítulo. Braccini examina aquí una serie de mitos relacionados con la liberación de fauna 
considerada dañina para las personas (culebras, lobos, etc.), desde el emperador romano 
Decio hasta la España de hace dos décadas y la Italia de la segunda mitad del siglo XX, 
donde arranca —en su forma actual— esta historia en el contexto de un creciente arraigo 
de nuevas medidas conservacionistas, auspiciadas por el ecologismo de primera ola e 
implementadas progresivamente por los gobiernos europeos. Bajo su piel palpita, como 
distingue el autor, una ostensible crítica política; y, asimismo, agregaría yo, un descrédito 
superlativo hacia los movimientos ambientalistas, acusados de pretender transformar el 
estilo de vida de las gentes ordinarias sin una justificación sólida. Esto ilustra de maravilla 
el riesgo que entraña la propagación de algunas leyendas urbanas, que se suman a las 
estrategias de desinformación y a las fake news descerrajadas desde todas las esquinas del 
tablero político para influenciar la opinión pública.

Bajo el título «Los etruscos y las estelas químicas» coloca Braccini su séptimo 
capítulo, donde se vuelve patente la adaptación de estos mitos al entorno geográfico, 
social y epistemológico de la época en que aparecen. El autor reúne ahora chismes 
relativos a patógenos, químicos y otras estelas vertidas en la atmósfera, que identifica con 
el fenómeno del ballooning (telarañas que flotan por la acción del viento y de los campos 
electrostáticos), y con creencias como los hilos de María. Si en el pasado estos fenómenos 
eran achacados a lo sobrenatural, el pensamiento mágico coetáneo remite a la tecnología, 
que, en desarrollos futuristas e impensablemente adelantados a su era, sería utilizada por 
instituciones maléficas para perjuicio de la humanidad.

«Cita en el cementerio», el capítulo octavo del libro, recoge variantes de la célebre 
leyenda de la autoestopista fantasma. Braccini encuentra sus equivalentes más remotos en 
la historia de Filino y Macates, del Libro de las maravillas de Flegón de Tales (siglo II), 
y en el Shousen ji de Gan Bao (siglo IV); por lo tanto, no parece descabellado postular 
una prodigiosa dispersión por varios continentes, una prueba adicional de la atracción que 
ejercen ciertas historias migrantes y de su carácter abierto y popular, contrario a fronteras 
nacionales, cronológicas y de clase.

Tras la huella del inquietante erotismo femenino insinuado por las autoestopistas 
espectrales se deben situar las leyendas congregadas bajo el epígrafe «Mujeres con patas 
y seducciones fatales», noveno capítulo en el cual Braccini explora narraciones con 
unos ingredientes tan fascinantes como perturbadores: bellas jóvenes que encandilan a 
muchachos en discotecas o en destinos paradisíacos para extraerles órganos, infectarlos 
con SIDA o matarlos. Además de un rosario de variantes contemporáneas, el autor lista 
versiones tempranas en Luciano de Samosata y en los Jātaka, y clarifica que lo que yace 
tras muchas de estas historias es un designio cautelar y moralizador: prevenir los peligros 
derivados de las relaciones sexuales con mujeres desinhibidas.

El décimo capítulo, «La profecía del recién nacido monstruoso», inicia su andadura 
con las profecías catastrofistas formuladas por ancianas que se suben al transporte público. 
Posteriormente, desplaza su foco a los bebés monstruosos y adivinos que figuran en el 
Libro de las maravillas de Flegón de Tales. La explicación que ofrece Braccini para la 



M. Rodríguez García, «Braccini, Tommaso...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  287-290

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9633
~ 290 ~

revitalización de estos motivos en periodos y paisajes lejanos tiene que ver con la potencia 
de unos símbolos universales e imperecederos: la inocencia de los niños, la sabiduría 
de los ancianos… Yo haría hincapié en que la acumulación de portentos y enseñanzas 
morales se conjuga con una mentalidad providencialista: si ya es atípico que nazca un 
infante deforme, que presagie desgracias a quienes lo han despreciado se nos antoja un 
castigo celestial de lo más oportuno.

«De Lázaro a Yahoo Answers: los misterios del Vaticano» es el penúltimo capítulo 
de la obra, inscrito en esa línea inicial de desconfianza hacia las autoridades; en este caso, 
eclesiásticas. La habladuría, de circulación todavía reciente, de que el Vaticano oculta 
en una biblioteca secreta tomos que atentarían con desmoronar los cimientos de la fe 
católica halla paralelos en el ficticio Libro de san Lázaro, catalogado por Juan Malas, y 
en los Libros Sibilinos de la Antigua Roma. El capítulo final, «El diablo al revés: herejes 
y grupos de rock», recuerda el infundio de que grupos de rock como los Beatles habrían 
cifrado mensajes diabólicos subliminales en sus canciones. Braccini liga este chismorreo 
a las fórmulas mágicas empleadas por sectas como los fundagiagitas del siglo XI en 
Constantinopla, evidenciando nuevamente la corta distancia que existe entre las creencias 
mágicas y la seudociencia en la cual se sostienen no pocas de estas leyendas, así como la 
maraña de intereses doctrinales, económicos y religiosos que estimulan su diseminación.

Mitos errantes desempeña su misión divulgativa con una prosa ágil y desenfadada, 
una erudición firme y juiciosamente administrada a los lectores, y una diversidad temática 
notable. En la casuística referenciada el autor incluye recortes de prensa de España, Italia 
y otros países, lo cual facilita el cotejo comparativo e idealmente espoleará indagaciones 
radicadas en ámbitos más específicos. Habría agradecido la reproducción por extenso de 
los textos citados, pero acaso ello hubiera ido en detrimento de su accesibilidad y habría 
fastidiado al consumidor de lecturas ligeras que monopoliza hoy el mercado del libro.

En definitiva, si Mitos errantes demuestra algo es la relevancia del netlore, de los 
blogs y las redes sociales para la difusión, recopilación y análisis de las leyendas urbanas, 
que en un futuro cercano (quizá en estos momentos) acabarán salteadas con las fake news, 
apoyándose en modelos lingüísticos generativos, en deepfakes y en imágenes producidas 
por inteligencia artificial.

A pesar del imparable proceso de mecanización al que están sometidos cada vez 
más aspectos de nuestra rutina, salta a la vista que no hay nada más humano, dinámico y 
persistente que los rumores y las historias a las que han dado origen.

Miguel Rodríguez García

(Universidad de La Rioja)



ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9729
~ 291 ~

J. M. Pedrosa, «Valdés, Carlos Manuel...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  291-294

Valdés, Carlos Manuel (2023): Aventuras de Pedro de Ordimales, 
narradas por Pedro Jasso, campesino del desierto coahuilense, 

Saltillo / Coahuila, México, 217 pp.

He aquí un libro excepcional y modélico por muchas razones. En primer lugar, 
porque recoge las narraciones orales de don Pedro Jasso, un sobresaliente artista de 
la voz, de los mejores de los que haya quedado registro en los anales de la literatura 
oral atestiguada en el mundo. Los breves apuntes de su vida que se dan en las páginas 
introductorias hacen concebir la esperanza de que algún día podamos disponer de una 
más extensa “historia de vida” de don Pedro, narrada a su dictado, que seguro que sería 
riquísima y que permitiría contextualizar más convenientemente el entorno social y 
cultural, y también el familiar y personal, en que haría falta entender este deslumbrante 
repertorio de relatos. Ojalá que esa deseable historia de vida no naciera solo para ser leída, 
sino que pudiera ser también escuchada e incluso contemplada, a partir de su registro 
sonoro y audiovisual. Dada la belleza y la complejidad de estos textos transcritos a partir 
de la voz de don Pedro, no sería ninguna sorpresa que su entonación, sus gestos, sus 
paisajes, fuesen los de un imprescindible maestro de la performance, y los de un entorno 
propicio para el acto de narrar transformado también en arte de vivir y de sobrevivir.

Comienza el capítulo dedicado al narrador con este introito impresionante: “Pedro 
Jasso es un campesino de 62 años que sufrió un accidente mientras tallaba cogollos de 
lechuguilla para producir fibra de ixtle y obtener algunos ingresos”. El compilador del 
libro, Carlos Manuel Valdés, explica de qué manera, tras la estancia en el hospital de 
la ciudad de Saltillo, llevó a su amigo en coche hasta su domicilio en el ejido de Pilar 
de Richardson, a 91 kms. de Saltillo; y cómo el campesino que acababa de pasar por el 
dolor y el trauma del accidente y de la hospitalización tuvo ánimos para ir contándole 
cuentos por el camino. Alguna lección se podría sacar, al hilo de esta anécdota, que acaso 
sea más trascendente de lo que parece, acerca del poder sanador de la palabra y de los 
cuentos. Téngase en cuenta que “cuentos de camino” fueron los que iban contando los 
viajeros (no en coche, sino a lomos de caballerías) de los Cuentos de Canterbury de 
Geoffrey Chaucer, compuestos hacia 1387-1400. Y que los “cuentos de camino” fueron 
una categoría muy bien delimitada entre los que eran narrados en el Siglo de Oro español. 
Alguno que otro se coló en el accidentado itinerario que siguieron don Quijote y Sancho, 
y en los que cumplimentaron unos cuantos protagonistas de novelas picarescas; y no 
pocos afloraron durante el trayecto, entre Sevilla y Burgos, de las voces cantantes de El 
viaje entretenido de Agustín de Rojas Villandrando, publicado en 1603. Nadie podrá decir 
que este nuevo “viaje entretenido” por los cuentos de don Pedro Jasso ofrecidos a quien le 
acompañó entre Saltillo y Pilar de Richardson no cuente con antecedentes ilustres. Ni que 
no sea una hermosa metáfora, esta del campesino convaleciente de una dolencia grave 
que con sus “cuentos de camino” infundió vitalidad, emoción, conciencia de estar ante un 
sobresaliente hecho artístico, primero en el interlocutor que tuvo durante aquel trayecto, 
y a continuación en los lectores que nos hemos ido agregando.

Aquella situación fue el motor de un proceso de larga duración: el compilador, 
Carlos Manuel Valdés, cuenta cómo “un grupo de jóvenes que habían estudiado 
comunicación en la Universidad, se ofrecieron a ayudarme en el rescate. Nos lanzamos 



J. M. Pedrosa, «Valdés, Carlos Manuel...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  291-294

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9729
~ 292 ~

a Pilar de Richardson. En una primera etapa grabamos trece narraciones, de las cuales 
ocho tenían como personaje a un pícaro, mentiroso, embaucador, simpático, palabrero y 
tramposo nombrado Pedro de Ordimales”. Palabras que indican el paso a una instancia que 
sobrepasa la del cuento narrado por un viajero a otro, y que nos sitúan ante una obra que 
empezó y acabó siendo coral, en tanto que refleja una tradición comunitaria recuperada 
gracias a un trabajo de documentación realizado por muchas personas en colaboración.

Gracias a otras páginas del amplio estudio que se integra en este libro quedamos 
informados de que un punto de partida todavía más remoto estuvo en un trabajo académico 
que diversos investigadores de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad 
Autónoma de Coahuila realizaron acerca de la historia de algunos ejidos del municipio 
de General Cepeda, en Coahuila, a petición de los campesinos de la zona. Aquellos 
investigadores (Guadalupe Sánchez de la O, Cristina Martínez García, Machely Flores 
Reyna y el propio Carlos Manuel Valdés) contaron con el apoyo de un grupo de cuarenta 
y dos alumnos, que convivieron con familias de veintisiete comunidades. Ello corrobora 
que este libro, que en principio se centra en el repertorio en específico de un narrador de 
cuentos orales, tiene asiento sobre un trabajo de documentación de alcances, vastedad y 
profundidad mucho mayores, que combina etnografía y etnohistoria; y sobre una labor 
perdurable y minuciosa de lo que los antropólogos llaman “observación participante”, 
sobre el terreno y sobre el archivo, que se benefició del impulso sin desmayo de todos, 
ejidatarios, etnógrafos e historiadores.

Al asombro de la revelación durante un viaje por carretera del imprevisto repertorio 
narrativo de don Pedro Jasso siguió el del descubrimiento, por Carlos Manuel Valdés, de 
que el personaje recurrente e inquieto de aquellos relatos era un avatar del ilustre pícaro 
Pedro de Urdemalas (o Pedro de Malas Artes, etc.), cuyos hilos se puso a rastrear primero 
en antologías sacadas de las tradiciones orales de Argentina y Chile; y seguidamente en 
el corazón de la literatura española, puesto que el hilo no tardó en conducir a la Comedia 
famosa de Pedro de Urdemalas, inspirada en las andanzas del personaje popular, que 
lleva la firma y el sello de Miguel de Cervantes, nada menos. En el capítulo séptimo del 
libro (pp. 133-170) hace el autor un rastreo del personaje folclórico y de sus andanzas, a 
partir de documentos que van desde 1213 a 2022, y en geografías que casi coinciden con 
todas aquellas por las que cundieron las lenguas y dialectos españoles y portugueses.

Doce son los cuentos transcritos de la voz de don Pedro Jasso y publicados 
aquí: Pedro de Ordimales y el gigante, La venta del pájaro Cu, El jarrito milagroso, El 
arbolito que da dinero, Pedro pelea con el diablo, San Pedro ordena a la muerte llevarle 
a Ordimales, Los dos compadres, El burro, El burro y el león, El león y el leñador, 
El conejo y el coyote y La presa. Al ciclo estricto de Pedro de Ordimales pertenecen 
los seis primeros. Todos estos coinciden con tipos narrativos que están indexados en 
el catálogo internacional de cuentos de Aarne-Thompson-Uther, concretamente en la 
categoría de los llamados “cuentos del ogro tonto”. No me demoraré en hacer fichas 
exhaustivas de tipos y motivos, porque, según me indica Carlos Manuel Valdés, está en 
curso una edición corregida y ampliada de este libro, que incorporará esa información; 
y porque las versiones de Pedro Jasso son muy ricas y complejas, y suelen quedar 
resueltas en textos híbridos o contaminados, cuyo desglose exigiría un espacio que 
desbordaría el que está permitido a una reseña convencional. La mala fortuna ha 
dictado que la fecha de este libro (2022) coincida con la del Catálogo tipológico 
del cuento folklórico hispánico vol. V Cuentos del ogro tonto, de Julio Camarena 
Laucirica, Maxime Chevalier, José Luis Agúndez García, Ángel Hernández Fernández 
y Anselmo J. Sánchez Ferra (Cabanillas del Campo, Guadalajara: Palabras del Candil, 



J. M. Pedrosa, «Valdés, Carlos Manuel...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  291-294

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9729
~ 293 ~

2022), y que no haya llegado a tiempo de ser por eso indexado en este inventario 
canónico, al que hubiese enriquecido de manera considerable.

No quiero dejar de señalar, en cualquier caso, que los relatos de Pedro de Ordimales, 
y otros de la colección, reflejan, como es más que habitual en el repertorio conocido 
como “cuentos del ogro tonto”, situaciones de conflicto entre pobres y ricos, débiles 
y poderosos, víctimas y abusadores. El pícaro y vagabundo Ordimales pertenece por 
supuesto a la primera categoría, pero se las arregla para burlar y vencer indefectiblemente 
al amo humillador, que a veces es identificado incluso con el diablo. En algún relato se 
solidariza, ayuda y redime incluso al campesino que sufre los desmanes del amo. Es muy 
iluminador a este respecto el cuento, fabulosamente desarrollado, de Pedro pelea con 
el diablo (pp. 59-74) que comienza así: “Iba andando Pedro de Ordimales por allá y se 
encontró con un pobre señor de un pueblito que iba todo adolorido. Era un tipo chaparro, 
que andaba buscando trabajo y se metió a pedirlo en una pequeña propiedad que era del 
diablo. El diablo lo contrató para la labor, pero con la condición de que al que se enojara 
primero le iban a quitar dos tiras de piel de la espalda, como castigo, y no le pagaban…”. 
Como era de esperar, el diabólico amo se las arregló para engañar y dejar maltrecho al 
ingenuo jornalero, pero acabó recibiendo su merecido a manos de Pedro de Ordimales. Es 
más que sintomático que en la suntuosa versión narrada por don Pedro Jasso del cuento 
internacional ATU 1000 (Contest Not to Become Angry, El concurso de no enojarse), 
Pedro de Ordimales actúe como un viajero que se involucra en un conflicto laboral que 
en principio no le compete, guiado por el deseo de proteger al débil y de hacer justicia, 
cual si de un folclórico “bandido bueno” o de un superhombre filantrópico se tratase. En 
la inmensa mayoría de las versiones pluriculturales documentadas de este tipo cuentístico 
quien castiga al amo criminal es el tercero de los hijos, tras sufrir la pérdida de sus dos 
hermanos mayores. No creo que sea demasiado atrevimiento afirmar que el Pedro de 
Ordimales de estos cuentos registrados en la dura y muchas veces cruel tierra de Coahuila 
funciona como un dechado o encarnación simbólica del campesino capaz, aunque sea en 
el plano de lo ideal o de lo soñado, de enfrentarse y resistir las habituales violencias de los 
amos contra los jornaleros y los siervos. Una agresión de la que don Pedro Jasso, y el resto 
de sus iguales campesinos, habrá sido víctima una y otra vez a lo largo de su vida. No se 
olvide que, tras el terrible accidente que sufrió “mientras tallaba cogollos de lechuguilla 
para producir fibra de ixtle y obtener algunos ingresos”, quien lo devolvió a su casa, muy 
alejada del hospital público, fue un amigo personal, no los recursos del empresario a cuyo 
servicio había estado trabajando.

Este libro abre muchas sendas que convendría seguir transitando, y proporciona 
muchas pistas que habría que apurar. En las pp. 164-165 nos impresiona la declaración 
de que “hace 55 años los niños de Pilar de Richardson se reunían alrededor de una fogata 
cuando caía el sol. Nunca faltaba un anciano que recitara un cuento. Pedrito [Jasso] oyó 
hablar de Ordimales y fue depositando sus aventuras en la mente. Los viejos de Pilar 
deben haber utilizado la misma táctica que los de otros ejidos. Por ejemplo, en El Nogal, 
un campesino me dijo que su abuelo les narraba un cuento cada noche, pero que siempre 
dejaba el final en suspenso y les indicaba que terminaría la noche siguiente. Así mantendría 
el interés de los chiquillos”. Ojalá el futuro nos depare más noticias, acaso por la vía de 
nuevas recopilaciones de las tradiciones orales de los sufridos ejidos de Coahuila, acerca 
de las fascinantes sociología y poética del cuento que se cultivaba y que probablemente 
se siga cultivando todavía allí.

Otro apunte que despierta nuestro interés: en la p. 195 informa Carlos Manuel 
Valdés de que “los campesinos de General Cepeda son cultos y conservan recuerdos que 



J. M. Pedrosa, «Valdés, Carlos Manuel...»	 Boletín de Literatura Oral, 15 (2025), pp.  291-294

ISSN: 2173-0695 � DOI: 10.17561/blo.v15.9729
~ 294 ~

nos conducen a siglos o milenios: un ejidatario contó un relato de tiempos de Carlomagno: 
Los doce pares de Francia […] ¿Cómo llegaría hasta la Coahuila colonial este cuento de 
quinientos años? La idea que aparece a la reflexión es que esta lejana cultura ha sido 
conservada por ejidatarios y es una forma de reflexión sustancial”. Sería por supuesto 
muy de desear que tal cuento notabilísimo, y otros de la zona, saliesen a la luz.

El último relato de este libro, el de La presa, comienza (p. 124) con esta advertencia, 
que nos infunde esperanzas de que a su extraordinario narrador nos lo volvamos a encontrar 
en publicaciones futuras: “este cuento no estaba en la lista. Sucede que la grabadora quedó 
encendida y registró lo que Pedro Jasso continúa platicando. Se conserva el diálogo”.

No solo en noticias relativas a la cultura oral y popular parece ser fecunda la 
memoria de estos lugares de Coahuila. Nos indica Carlos Manuel Valdés que “cuando 
creamos el Fondo Testamentos en el Archivo Municipal de Saltillo, encontramos el legado 
de un tlaxcalteca del siglo XVIII, quien, viendo que se acercaba su muerte, hizo venir a 
un escribano para legar sus bienes y, entre otros, heredaba a su hijo La historia de Don 
Quijote de la Mancha. ¿Cuál edición tendría ese indígena nahuatlato? Imposible saberlo, 
pero en una biblioteca pública de Saltillo existe un ejemplar editado en Ámsterdam en ese 
siglo”. He aquí un apunte que incita a soñar acerca de la irradiación de la obra maestra de 
Cervantes, y un enredo bibliográfico que podría dar tarea al gremio de los cervantistas.

Para terminar, es imprescindible hacer el elogio de Carlos Manuel Valdés, quien 
más allá de ser autor de una obra historiográfica monumental, de director durante años 
del Archivo Municipal de Saltillo y de profesor de la Facultad de Ciencias Sociales 
de la Universidad Autónoma de Coahuila, se ha dedicado durante toda su larga y 
fecunda existencia (nació en 1944) a las labores de alfabetización y educación de los 
más discriminados, y a la creación de redes y proyectos comunitarios de formación y 
de cultura. No menos digna de alabanza me parece la edición magnífica de este libro, 
realizada por El Cerdo de Babel Estudio: un espacio gastronómico (una “taberna”, se 
intitula), social y cultural fundado en Saltillo en 2004, que ha sido motor y escenario de 
innumerables aventuras artísticas, festivales internacionales, ferias del libro, seminarios 
de literatura, etc. etc. etc. De ese fermento surgió también la editorial que ha hecho posible 
el nacimiento de estas Aventuras de Pedro de Ordimales, narradas por Pedro Jasso, 
campesino del desierto coahuilense, hito de la bibliografía hispánica e internacional 
del cuento folclórico, y de muchas otras producciones literarias y artísticas, también en 
formatos visuales y multimedia.

José Manuel PEDROSA
(Universidad de Alcalá)


	Índice 
	Aproximación a la literatura oral en Argelia: un viaje más allá  de sus fronteras lingüísticas
	1. Introducción 
	2. La lengua de la literatura oral 
	3. La recogida de la literatura oral en Argelia durante el siglo XIX 
	4. La recogida de la literatura oral en Argelia durante los siglos XX y XXI 
	5. Conclusiones 
	Financiación 
	Bibliografía 

	Crónicas de Indias y diálogos etnográficos: a propósito de los areítos y los pueblos sin escritu
	1. el interés etnográfico por otros pueblos 
	2. cantares para los pueblos sin escritura: antes y después de Fernández de Oviedo 
	3. componentes del areíto 
	4. la variedad y apertura del areíto 
	5. conclusiones 
	6. Anexo 
	bibliografía 

	La solterona como tipo marginal en relatos de tradición oral de la provincia de Chimborazo, Ecuado
	1. Margo, Margonis (una introducción) 
	2. Presencia del tipo marginal «solterona» en la tradición literaria 
	3. Representaciones de la solterona en relatos orales 
	4. La solterona en el imaginario kichwa ecuatoriano: dos relatos orales 
	4.1. Relatos sobre la vida conyugal 
	4.2. Coda 

	Financiación 
	Bibliografía 

	Seguidilla y copla en Chiloé: una primera mirada desde la intertextualidad genérica 
	1. Discusión inicial y planteamiento 
	2. Marco teórico y metodológico 
	3. Breve marco contextual del estudio 
	4. Intertextualidad genérica en el caso de la copla y la seguidilla: exposición de resultados 
	4.1. Recontextualizaciones genéricas de seguidillas y coplas en géneros músico-dancísticos disti
	4.2. Intertextualidad con expresiones hispanoamericanas 
	4.3. Intertextualidad como indicador intercultural 

	5. Intertextualidad con expresiones masivas 
	6. Análisis y Discusión 
	7. Conclusiones 
	Bibliografía 

	Desafiando la otredad: una aproximación comparativa en payadas y pelejas 
	1. Introducción 
	2. Payadas racializadas: tres ejemplos paradigmáticos 
	3. Pelejas nordestinas: una aproximación cuantitativa 
	4. Pelejas racializadas: primera aproximación analítica 
	5. A manera de conclusión 
	Pelejas identificadas en la colección del Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular de Brasi
	Financiación 
	Bibliografía 

	Oralidad y escritura para la música tradicional soriana: los Cuadernillos como medio de memoria
	1. Introducción 
	2. Oralidad, música y tradición: aproximaciones de estudio 
	3. La escritura de la tradición oral: el texto como medio de memoria 
	4. Estudio de caso: los Cuadernillos de Soria 
	4.1. Cuadernillos escolares. La posesión de los saberes 
	4.2. Libretas de contabilidad. Números y devoción 
	4.3. Papeles sueltos o folios doblados. Imágenes pretéritas manuscritas e impresas 
	4.4. Cuadernos de oración, devocionarios y otros libros. Estandarización textual 

	5. Conclusión 
	Bibliografía 

	Imágenes del zorro: el «burlador burlado» en cuentos de la literatura andina 
	1. Introducción 
	2. El zorro en la literatura andina: del mito al cuento folclórico 
	3. Conservación y transmisión de los cuentos sobre zorros 
	4. Los cuentos sobre zorros: organización, personajes fabulescos y simbolismo 
	5. Los motivos del engaño en el ciclo cuentístico del zorro 
	6. El corpus literario 
	6.1. Contenido de los cuentos 
	6.1.1. Cuento I: «El tío zorro y el conejo» (Espino, 2014) 
	6.1.2. Cuento II: «El conejo y el tío zorro» (Espino, 1994) 
	6.1.3. Cuento III: «El conejo que robaba pepinos» (Espino, 2014) 
	6.1.4. Cuento IV: «El zorro y el conejito» (Kapsoli, 1993) 
	6.1.5. Cuento V: «El zorro y el ratón» (Salazar Espinoza et al., 2020) 
	6.1.6. Cuento VI: «El zorro y el cuy» (Jiménez Borja, 1940) 
	6.1.7. Cuento VII: «El zorro Pascual, el ratón Deguillito y los viejitos» (Núñez Herrera, 2021) 
	6.1.8. Cuento VIII: «El zorro y el ratón» (Payne, 1984) 
	6.1.9. Cuento IX: «El ratón y el zorro» (Bendezú, 2003)18 
	6.1.10. Cuento X: «Del zorro y del cuy» (Espino, 2014) 
	6.1.11. Cuento XI: «De las tres veces que el cuy engañó al zorro» (García Miranda, 2006) 
	6.1.12. Cuento XII: «El conejo, el zorro y el hombre de brea» (Jordana, 1974) 
	6.1.13. Cuento XIII: «El zorro y el conejo» (Taylor, 2003) 
	6.1.14. Cuento XIV: «El zorro y el ratoncito» (Yauri Montero, 1998) 
	6.1.15. Cuento XV: «El zorro y el conejo» (Alegría, 2000) 

	6.2. Resumen de los motivos desarrollados en los cuentos 
	6.3. Estudio comparativo de los cuentos 

	7. Conclusiones 
	Bibliografía 

	Cuentos de animales en la provincia de León. La raposa: análisis del personaje en cuentos tradicio
	1. Introducción 
	2. Fuentes y metodología 
	3. Análisis de cuentos protagonizados por la raposa en la provincia de León 
	3.1. Análisis comparado de versiones de «la raposa y el lobo» 
	3.2. Otras narraciones: el gallo como adversario 
	3.3. Sátira y crítica social: «a raposa comeu o botelo» 

	4. Conclusiones 
	Bibliografía 

	«La bruja de San Miguel»: motivos y recursos de la tradición oral en cuatro testimonios inquisitor
	1. Introducción 
	2. La función social de la denuncia en la Nueva España 
	3. Rasgos de la oralidad en los documentos inquisitoriales 
	4. La bruja en la tradición oral 
	5. «La bruja de San Miguel». Corpus 
	6. Temas y motivos de la tradición oral en el testimonio inquisitorial 
	7. Conclusiones 
	Referencias bibliográficas 
	Fuentes
	Bibliografía


	«Por la pública fama que en esta villa hay». El segundo proceso contra las brujas de Barahona (15
	Introducción 
	Segunda parte de las desventuras de las brujas infanticidas que vuelan a Barahona 
	Relato de Ana la Roa 
	Relato de María Parra 
	Consideraciones finales 
	Conclusiones 
	Financiación 
	Bibliografía 

	El cuento de tradición oral en la obra de García Lorca: La niña que riega la albahaca y Juego
	García Lorca y los primeros acercamientos al cuento tradicional 
	Hacia el folclore imaginario de garcía lorca 
	La niña que riega la albahaca y el príncipe preguntón: recopilaciones y arquetipos tradicionales
	Un cuento maravilloso: Juego de damas y la simbología lorquiana 
	Bibliografía 

	Gomila Pere, Joan (2022): L’obra folklòrica d’Isidor Macabich, Eivissa, Miquel Costa, 149 pp.
	Sánchez Ferra, Anselmo y Ángel Hernández Fernández (2021): Sin ropa tendida. Cuentos licenciosos de 
	Young, Simon y Ermacora, Davide (2024) (eds.): The Exeter Companion to Fairies, Nereids, Trolls a
	Financiación 
	Obras citadas 

	Clark, John (2024): The Green Children of Woolpit. Chronicles, Fairies and Facts in Medieval Engl
	Braccini, Tommaso (2023): Mitos errantes. Leyendas urbanas de hoy y de siempre, Madrid, Alianza 
	Valdés, Carlos Manuel (2023): Aventuras de Pedro de Ordimales, narradas por Pedro Jasso, campesino d

