Boletin de Literatura Oral

15 (2025)



Esta
publicacion esté
sujeta a una licencia Creative
Commons Attribution 4.0 International license.
Informamos de que esta permitido copiar y redistribuir el material
en cualquier medio o formato, asi como remezclar, transformar y crear a partir
del material con cualquier finalidad, incluso comercial.
En cualquiera de estos supuestos, debe
reconocer adecuadamente
la autoria.

Reconocimiento
CCBY 4.0

© 2025 de la edicion:
Universidad de Jaén
David GoNzALEZ RAMIREZ
Boletin de Literatura Oral, n.° 15
I.S.S.N.: 2173-0695. DOI: 10.17561/blo.v15



BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025)

DIreCTOR
David Gonzalez Ramirez (Universidad de Jaén)

1

EDITOR ADJUNTO
David Mafiero Lozano (Universidad de Jaén)

1

SECRETARIOS DE REDACCION
Juan Alfonso Guzman Viedma (Universidad de Jaén)
Raquel Lopez Sanchez (Universidad de Alicante)

1

EDITORA DE RESENAS
M.* Angeles Gonzalez Luque (Universidad de Jaén)

1

COMITE EDITORIAL

Rafael Beltran (Universidad de Valencia)

Alberto del Campo Tejedor (Universidad Pablo de Olavide, Sevilla)
Cristina Castillo Martinez (Universidad de Jaén)

Pedro M. Catedra (Universidad de Salamanca)

José Checa Beltran (csic, Madrid)

Jests Antonio Cid (Universidad Complutense de Madrid)
Paloma Diaz-Mas (csic, Madrid)

Inés Fernandez-Ordoénez (Universidad Autonoma de Madrid)
Marta Haro Cortés (Universidad de Valencia)

Camifio Noia Campos (Universidad de Vigo)

José Manuel Pedrosa (Universidad de Alcald)

Pedro M. Pifiero (Universidad de Sevilla)

1

COMITE CIENTIFICO INTERNACIONAL

tSamuel G. Armistead (University of California, Davis)

tAlan D. Deyermond (Queen Mary and Westfield College, Londres)
Giuseppe Di Stefano (Universidad de Pisa)

Margit Frenk (Universidad Nacional Auténoma de México)
TAurelio Gonzalez (coLMEX, México)

Mariana Masera (Universidad Nacional Autonoma de México)
Suzanne H. Petersen (Universidad de Washington)

Augustin Redondo (Universidad Sorbonne Nouvelle)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15



A Ana Vian Herrero, in memoriam



BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025)

Indice

ARTICULOS . .« o ottt e e e e e 7

Francisco Moscoso GARrcia
Aproximacion a la literatura oral en Argelia: un viaje mas alla
de sus fronteras lingiiisticas y territoriales. . .................. 7

Ana ViaN HERRERO
Cronicas de Indias y didlogos etnograficos: a proposito de los
areitos y los pueblos sinescritura. .. ........................ 31

Liuvan HERRERA CARPIO y Genoveva Veronica PONCE NARANIO
La solterona como tipo marginal en relatos de tradicion oral de
la provincia de Chimborazo, Ecuador . ...................... 59

Cristian YANEZ AGUILAR
Seguidilla y copla en Chiloé: una primera mirada desde la
intertextualidad genérica ... ...... ... .. .. .. i 81

Matias [SOLABELLA
Desafiando la otredad: una aproximacion comparativa
enpayadasy pelejas. .......... . 112

Julia EscriBano Branco
Oralidad y escritura para la musica tradicional soriana: los
Cuadernillos como medio de memoria . ..................... 137

Nécker SaLazar MEJia
Imégenes del zorro: el «burlador burlado» en cuentos de la
literaturaandina . . . ... ... . 151

Edera DE ANGELIS
Cuentos de animales en la provincia de Leon. La raposa: analisis
del personaje en cuentos tradicionales leoneses. . .............. 179

Diana Catalina Escutia BArRIOS
«La bruja de San Miguel»: motivos y recursos de la tradicion oral
en cuatro testimonios inquisitoriales .. ...................... 197

Eva LARA ALBEROLA
«Por la publica fama que en esta villa hay...». El segundo proceso
contra las brujas de Barahona (1555-1558) . .................. 222

Fernando RoMERA GALAN
El cuento de tradicion oral en la obra de Garcia Lorca: La nifia
que riega la albahaca y Juego de damas. .................... 254

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15



BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025)

Joan MaHIQUES CLIMENT
Gomila Pere, Joan (2022): L obra folklorica d’Isidor Macabich,
Eivissa, Miquel Costa, 149pp. ... .o v 272

José Manuel PEDROSA
Sanchez Ferra, Anselmo y Angel Hernandez Fernandez (2021): Sin ropa
tendida. Cuentos licenciosos de tradicion oral, ilustraciones de Antonio
Vidal Mdiquez, s. e., s. 1. [edicidn de los autores], 481 pp. .. ... .. 274

Oscar ABENOIAR
Young, Simon y Ermacora, Davide (2024) (eds.): The Exeter
Companion to Fairies, Nereids, Trolls and Other Social
Supernatural Beings, Exeter, University of Exeter, 260 pp. .. .... 278

Adriana GUILLEN ORTIZ
Clark, John (2024): The Green Children of Woolpit. Chronicles,
Fairies and Facts in Medieval England, Exeter, University of
Exeter Press (Exeter New Approaches to Legend, Folklore and
Popular Belief), 260 pp. . . ... ..o 283

Miguel RoDRIGUEZ GARCiA
Braccini, Tommaso (2023): Mitos errantes. Leyendas urbanas de
hoy y de siempre, Madrid, Alianza Editorial, 208 pp. ........... 287

José Manuel PEDROSA
Valdés, Carlos Manuel (2023): Aventuras de Pedro de Ordimales, narradas
por Pedro Jasso, campesino del desierto coahuilense, Saltillo / Coahuila,
MEXICO, 217 PP v e et 291

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15



F. Moscoso GARCiA, K APROXIMACION A LA...»

BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

Aproximacion a la literatura oral en Argelia: un viaje mas alla
de sus fronteras lingiiisticas y territoriales”

Another approach to oral literature in Algeria: a journey
beyond its linguistic and territorial borders

Francisco Moscoso GARcia
(Universidad Autonoma de Madrid)
francisco.moscoso@uam.es
https://orcid.org/0000-0002-2880-4540

REsuMmEN: Este articulo es una aproximacion al
estudio de la literatura oral en arabe argelino
principalmente y sus conexiones con otros paises
del Magreb y las variedades amaziges. Hemos
llevado a cabo un recorrido historiografico
por recopilaciones de distintos géneros de la
literatura oral y de manuales para el aprendizaje
del arabe argelino que incluyen etnotextos. Esta
dividido en dos apartados bien diferenciados: el
siglo XIX y el XX y XXI, tomando como punto
de partida 1830, fecha de la ocupacion francesa.
El objetivo principal que se ha querido alcanzar
es el de ofrecer al investigador una vision de
conjunto de los principales trabajos publicados
sobre esta materia.

PALABRAS CLAVE: Literatura oral, Arabe argelino,
Argelia, Magreb, Cuenca sur mediterranea.

AssTrACT: This paper offers another approach
to the study of oral literature predominantly in
Algerian Arabic and its connections with other
Maghreb countries both in Arabic and Berber.
I carried out a historiographical survey of
compilations of different genres of oral literature
as well as manuals for learning Algerian Arabic
that include ethnotexts. The study is divided
into two chronological sections: the 19th - 20th
and 21st centuries, starting in 1830, the date
of the French occupation. The main objective
therefore is to provide the researcher with an
overview of the principal works published on
this subject.

Keyworps: Oral literature, Algerian Arabic,
Algeria, Maghreb, South Mediterranean Basin.

* Los fonemas consonanticos que aparecen en este articulo son: b (oclusiva bilabial sonora),

w (semiconsonante bilabial), m (nasal bilabial), f (fricativa labiodental sorda), ¢ (oclusiva dental sorda),
¢t (oclusiva dental sorda velarizada), d (oclusiva dental sonora), ¢ (oclusiva dental sonora velarizada),
d (fricativa interdental sonora velarizada), s (sibilante alveolar sorda), s (sibilante alveolar sorda velarizada),
z (sibilante alveolar sonora), z (sibilante alveolar sonora velarizada), / (lateral), / (lateral velarizada),
r (vibrante), r (vibrante velarizada), n (nasal dental), § (chicheante prepalatal sorda), Z (chicheante prepalatal
sonora), y (semiconsonante prepalatal), k (oclusiva palato-velar sorda), g (oclusiva palato-velar sonora),
q (oclusiva uvulo-velar sorda), x (fricativa posvelar sorda), g (fricativa posvelar sonora), / (fricativa faringal
sorda), { (fricativa faringal sonora), 7 (oclusiva glotal sorda), / (fricativa glotal sorda).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214


https://orcid.org/0000-0002-2880-4540

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

1. INTRODUCCION

Argelia es un pais plurilingiie, cuyas variedades arabes y amaziges dan color
a la gran extension de su territorio, cuatro veces, mas o menos, la Peninsula Ibérica.
Cuenta con una poblacion en 2025 de unos 47 millones de habitantes', de los que, en
torno al 75% tienen como lengua materna alguna de las variedades del arabe argelino
y el 25% restante del amazige®. La reforma constitucional argelina del 2016 contempla
en sus articulos 3 y 4 que el drabe y el amazige son lenguas «nacionales y oficiales».
Pero, a pesar de ello, hay una puntualizacidn, ya que el articulo 3, en relacidén con el
arabe, ademas de definirlo como «nacional» y «oficial», dice que permanece como «la
lengua oficial del Estado»; sin embargo, para el amazige, después de indicar su caracter
nacional y oficial, solo se habla de su promocion en todas las variedades del territorio
nacional, de la creacion de una Academia Amazige® y del trabajo de los expertos para
«concretizar» su «estatus de lengua oficial». Es decir, el amazige todavia tiene un largo
camino que hacer para ser estandarizado y convertirse en lengua oficial, nacional ya lo
es. En lo que concierne al calificativo de «arabey, este se refiere a la variedad clasica o
literal, empleada en la Administracion, la Educacion o las Relaciones Internacionales;
nada se dice de las variedades arabes que son la verdadera lengua materna de una buena
parte de los argelinos. Por el contrario, si se reconocen las variedades amaziges, entre
las que estan aquellas que se hablan en la Cabilia, el Aures, Chenoua, Timimoun, sur
de Oran, el Mzab, Ouargla, Touggourt o Tamanrasset. Volviendo al arabe, podriamos
definir esta situacion de diglosia entre la variedad oficial y la lengua materna como de
«esquizofrenia lingiiistica», empleando la formula acufiada por Laroui (2011: 98) para
Marruecos. La no inclusion de la lengua drabe materna en el curriculo educativo, como
apoyo importante para unas mejores competencias en arabe clasico, unida al fuerte
afrancesamiento que todavia sufre Argelia, que no termina de liberarse de la lengua del
colonizador después de su independencia en 1962, es lo que comprendi6 la ministra de
Educacion, Nouria Benghebrit-Remaoun, entre 2014 y 2019, al proponer el uso de la
lengua arabe materna en su reforma educativa, lo cual le acarre6 duras criticas®.

En cuanto a las variedades arabes, estas pertenecen, sobre todo, a aquellas herederas
del habla de los Banu Hilal —dlos hijos de la medialuna creciente»—, las tribus que llegaron
desde la Peninsula Arabiga después del siglo XI y que arabizaron las zonas rurales y el
desierto del Sahara; son variedades conocidas como beduinas, frente a las sedentarias, que
son herederas de la primera ola de arabizacion que se produce antes del siglo XI y que

'Segun el Office National des Statistiques de Argelia. URL: <https://www.ons.dz/IMG/pdf/Demographie
Alg2020 2023.pdf>.

2No hemos encontrado referencias oficiales del porcentaje, pero si se habla de entre un 25% y un 30%
en la pagina del Institut National des Langues et Civilisatons Orientales. URL: <https://www.inalco.fr/
langues/berbere-langues-berberes>.

3Creada en 2018 para la estandarizacion del amazige, uniéndose asi a otras instituciones como el Haut
Commissariat a I’Amazighité, creado en 1995 (URL: <https://www.hcamazighite.dz/fr/home). No hemos
podido encontrar una pagina web de la Academia. Las funciones de esta son similares a las del IRCAM
(Institut Royal pour la Culture Amazigh au Maroc), creada después de la oficializacion del amazige, junto
al arabe, en Marruecos tras la reforma constitucional de 2011 (URL: <https://www.ircam.ma/fr>).

4Véase la URL: <https://www.jeuneafrique.com/mag/258875/politique/algerie-la-ministre-de-leducation-
nouria-benghabrit-remaoun-face-a-la-fronde/>. Segun datos de 2008, la tasa de analfabetismo se sitia en
el 22%, para mayores de 10 afios (URL: <https://www.ons.dz/spip.php?rubrique43>); pero en los datos no
se miden las competencias en arabe clasico. Los resultados del censo llevado a cabo en 2022 no han sido
publicados hasta la fecha.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214


https://www.ons.dz/IMG/pdf/Demographie_Alg2020_2023.pdf
https://www.ons.dz/IMG/pdf/Demographie_Alg2020_2023.pdf
https://www.inalco.fr/langues/berbere-langues-berberes
https://www.inalco.fr/langues/berbere-langues-berberes
https://www.hcamazighite.dz/fr/home
https://www.ircam.ma/fr
https://www.jeuneafrique.com/mag/258875/politique/algerie-la-ministre-de-leducation-nouria-benghabrit-remaoun-face-a-la-fronde/
https://www.jeuneafrique.com/mag/258875/politique/algerie-la-ministre-de-leducation-nouria-benghabrit-remaoun-face-a-la-fronde/
https://www.ons.dz/spip.php?rubrique43

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

Océan L"—\J/\/I Alger Tizi-Ouzou Tunis <] Groupes
AROGUE  fanger oOran = . berbéres
Rabat -
Casablanca ,.'./ e Tourgout
‘. - . ‘ N I xabyles
s - . |:| Rifains
hadamés 5
o |_ Chaouias
Algerie
& - Tamazights
Mm':‘." Libye
4+ gInSalah [ chieuns
—_— - Berbéres du Tell
e |:| Touaregs
auritanie
= - Berbéres des oasis
5 Tamanrasset
0 20 Niger ® Jacques Leclerc 2018

Imagen 1. Variedades amaziges del Magreb.
Fuente: https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/berberes _Afrique.htm. ALGERIA INTERFACE. «La peur des
maquis» dans Courrier international, Sainte-Geneviéve (France), no 549, semaine du 10 au 16 mai 2001, p. 46.

solo se establecid en aquellos ntcleos urbanos desde los que se intensificd la conquista.
Es interesante anotar aqui lo que se conoce como «La gesta Ailali», todavia viva, al menos
en los afios 1970 del siglo pasado, cuando Saada (1985: 28) recopildé mas de 3700 versos,
y textos en prosa alternados con estos, recitados por su informante Hsini en Tunez, en su
variedad arabe beduina y tunecina, que abarcan nueve siglos, desde el V hasta la dinastia de
los ziries, y que narra el viaje que hicieron algunas tribus procedentes del Najd y el Hijaz a
Egipto a finales del siglo X, y de aqui hasta Tunez en el siglo XI, en donde son enviadas por
los fatimies para luchar contra sus enemigos ziries, continuando después su asentamiento
hacia Marruecos. Esta autora también nos recuerda otras gestas: sobre la conquista del
norte de Africa, la de Antar, la de la Kahina o la del José biblico. Es seguro que, en un
analisis detallado, encontremos secuencias, versos, personajes, etc., de estas gestas en los
textos recogidos de la literatura oral en Argelia desde el siglo XIX, pero también magrebi
en general y andalusi en particular; sobre esta tltima, es interesante destacar el género adab,
destinado a la educacion, en el que se recopilaron, entre otros, relatos de la literatura oral,
y del que contamos con una interesante obra editada en espafiol por Lopez Bernal: hada?iq
al-azahir «el libro de los huertos en flor», de Ibn $Asim al-Garnati (Al-Garnati 2019).
Enestetrabajo, aunque dedicaremos mas espacio a la literatura oral en arabe argelino,
es decir, en las variedades arabes maternas de Argelia, no olvidaremos sus conexiones con
el resto de los paises del Magreb, con los que comparte una misma historia lingiiistica y de
transmision oral, ni tampoco con las variedades amaziges que siguen vivas, especialmente
en Argelia. Intentaremos hacer un balance del traspaso de esta a la escritura llevada a
cabo desde la toma de Argel por parte de los franceses en 1830 y hasta nuestros dias. De
especial interés nos ha parecido la recogida de la literatura oral antes de la independencia
argelina, en 1962, ya que esta es de una gran riqueza y recoge todo un estilo de vida,
que ha permanecido casi intacto, desde la arabizacion llevada a cabo por los Banu Hilal.
En una primera parte, hablaremos sobre la lengua de la literatura oral, especialmente el
arabe lengua materna; le seguiran otra en la que nos centraremos en la recogida durante
el siglo XIX y una tercera, centrada en los siglos XX y XXI. En cada una de ellas, iremos
viendo cudles son los distintos géneros que se han recogido. Somos conscientes de que
algunos lectores hubieran preferido una clasificacion por géneros de forma global de
todo el periodo, pero hay algunas obras resefiadas en las que aparecen varios géneros y

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214


https://www.axl.cefan.ulaval.ca/afrique/berberes_Afrique.htm

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

nos ha parecido mas pertinente hacer un balance de la produccion de la literatura oral
por periodos. Pedrosa divide la literatura oral en dos grandes géneros: los géneros orales
poéticos, epopeya, cancion, balada (romance), paremias (refran, proverbio, etc.), adivinanza,
acertijo y enigma, trabalenguas, plegarias (oracion, conjuro, ensalmo), pregon, brindis y
literatura de cordel; y los géneros narrativos o en prosa: mito, leyenda, leyenda urbana o
contemporanea, cuento, cuento satirico o chiste, historia oral e informaciones etnograficas
(Pedrosa, 2005b: 2-3). Por consiguiente, estos son los géneros que iremos viendo en nuestra
exposicion. Por ultimo, terminaremos con las conclusiones y las referencias bibliograficas.
Reconocemos que nuestro trabajo es una aproximacion y que, con toda seguridad, se nos
han debido de quedar en el tintero muchas referencias bibliograficas. Aun asi, este articulo
puede servir de referencia al investigador de la tradicion oral de la cuenca occidental del
Mediterraneo para seguir profundizando en el rico patrimonio oral de Argelia.

2. LA LENGUA DE LA LITERATURA ORAL

Lo primero que debemos de abordar antes de definir literatura oral, es en qué
lengua se expresa esta y como se ha denominado. Tradicionalmente, la hemos definido
como «dialectoy, pero en realidad —asi lo argumenta Moreno Cabrera (2021: 16)— «no es
otra cosa que una lengua natural con todas las caracteristicas estructurales que definen una
lengua humanay. Porque, en el fondo, no existen ni dialectos ni lenguas, sino variedades,
acotando algunas de ellas, por conveniencias politico-econdmicas, para crear una lengua
que se impone al resto de variedades (Moreno Cabrera, 2013: 208). Y otra cuestion es
la escritura, en la que no muchos han centrado el valor de una lengua, olvidando que el
ser humano lleva pensando y, por consiguiente, creando, mas de 200.000 afios, habiendo
comenzado a escribir hace tan solo 5.000 afos (Tuson, 2011: 141).

En lo que se refiere a la lengua arabe, solo se emplea en los diccionarios
contemporaneos (Cortés, 1996) la voz luga «lenguay para el arabe clasico, definiéndose
la lengua arabe materna o nativa como dariga «circulante, corriente, popular, comun,
vulgar, conversacional, dialectaly, {ammiyya «lengua vulgar» o lahn «dialecto, error
gramatical», probablemente desde una actitud «grafocéntrica». Sin embargo, Anis (1990:
16-17) dice que los eruditos antiguos calificaban a veces como «lengua» (luga), y otras
como «solecismo» (lahn) —en comparacion con la variedad literal- lo que nosotros ahora
llamamos «dialectos», lo cual viene a acentuar la opinién de que la division lengua-
dialecto no es mas que una clasificacion establecida desde una posicion de dominacion.
El gran pensador arabe, Ibn Jaldun (1332-1406), nacido en Tunez, y que pas6 buena parte
de su vida en el Magreb —Fez y Bujia— fue un gran defensor de la lengua literal, pero
no tuvo mas remedio que reconocer en sus Prolegomenos (Ibn Khaldln, 1968: 1328-
1333) la expresion literaria de la poesia beduina, aunque esta fuera expresada en «una
lengua completamente diferente del arabe de sus ancestros mudaries, sin conservar las
declinaciones y con significados y formas nuevasy», y fuera solo oral.

Desde el siglo X1V, se ha venido cultivando un género poético en el Magreb conocido
como moalhiin®, que morfologicamente es un participio pasivo del verbo lahana «hablar mal
arabe» —antes hablamos del nombre de accion lahn «solecismo»—, de tal forma que malhiin
tiene el sentido de «incorrecto», «coloquial», «vulgary. Esta expresion poética cuenta con
sus propios metros y tematicas y mantuvo conexiones con la poesia en arabe andalusi.

3 Entre las grandes figuras de este género, destacan Sidi Abderrahman el-Mejdoub, quien vivio en el siglo
XVI (Prémare 1986), o Sidi Qaddour El Alami, que vivi6 entre los siglos XVIII y XIX (Haboudane 2017).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~10 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

A partir de esta presentacion sobre la lengua materna de los arabes, pasaremos a
definir qué se entiende por literatura oral; Pedrosa (2005a: 2) lo hace con estas palabras:

Cualquier tipo de discurso o de mensaje oral que esté organizado de forma mas o
menos estética, y que no cumpla unicamente una funcién comunicativa puede ser
considerado literatura oral. No s6lo una cancion o un cuento transmitido de generacion en
generacion, sino también cualquier discurso individual organizado de forma cuidadosa:
por ejemplo, una evocacioén de los recuerdos personales, de historias familiares, etc.,
puede ser literatura oral. El de literatura oral es un concepto muy amplio, susceptible de
ser analizado desde los terrenos de la filologia, de la etnologia y de la antropologia, pero
también de la historia, la sociologia, la psicologia, la lingiiistica, etc. (Pedrosa 2005a: 2).

Quizas sea necesario tener en cuenta en esta definicion qué se entiende por
«lengua nativa» y qué por «lengua cultivada». Moreno Cabrera (2013: 47-48) define
la primera como «las manifestaciones naturales de la facultad humana del lenguaje»
y la segunda como «las diversas elaboraciones culturalmente determinadas de dichas
manifestaciones». La definicion de Pedrosa en relacion con el mensaje oral «organizado
de forma cuidadosa», se ajusta al de «lengua cultivaday», ya que lo estéticamente literario
y oral no es simplemente la lengua nativa o materna, sino la expresion cultivada de esta.

Saada, al poner por escrito la produccion oral de la gesta de los Banu Hilal, pone de
relieve el valor literario de la oralidad, aunque ella misma no esta exenta del grafocentrismo,
yaque la estética de la lengua cultivada no necesariamente tiene que manifestarse inicamente
en la escritura, sino que con esta solo queda fijada una estética particular, tan valiosa como
las diferentes recreaciones orales que han sido la base de su puesta por escrito:

La oralidad de la Gesta, pasando por la escritura, se ha metamorfoseado en un verdadero
texto literario, una obra total, constituida de un fondo lingiiistico extraordinariamente vivo, en
el que el desprecio por lo dialectal encuentra un desmentido considerable (Saada, 1985: 42)°.

Para cerrar este apartado, nos gustaria citar algunas voces empleadas en la
narracion oral en Argelia, que son extensibles a otros paises del Magreb. La primera de
ellas la halga «circulo formado por un grupo de personas» en los mercados en torno al
cuentacuentos, que siempre era masculino, o en las casas durante el atardecer o la noche,
cuando todos los miembros se encontraban reunidos después de terminar las labores; en
este caso eran las mujeres, sobre todo, las encargadas de la narracioén. Le sigue la voz
empleada para designar el cuento, xrafa (pl. xrayaf) «cuento, fabula, narracion de una
aventura fantasticay; de esta voz deriva la expresion hdadi xrafa «esto es un cuentoy,
que se hizo extensible a «esto es mentira», «son solo historias». El cuentacuentos
recibe el nombre de xrayfi (pl. xrayfiyya) o xarraf. La raiz de estas voces es {xrf}, cuyo
sentido es el de «decir tonterias como un viejo». Con esta raiz se construye el verbo
en forma II, xarraf «contar cuentos, fabulas, chistes, historias imaginarias sin ningin
fondo de verdad», aunque el sentido primero de este verbo es el de «pasar el otofio»
o, simplemente, «pasar», con relacion a los dias o a la temporada de determinados
frutos; por ejemplo: xarrfat al-ayyam «los dias transcurrierony», xarrfat as-sina «paso la

¢ Texto original: L oralité de la Geste, en passant par [’écriture, s’est métamorphosée en un véritable
texte littéraire, une ceuvre totale, constituée d’un fonds linguistique extraordinairement vivant, ou le mépris
pour le dialectal trouve un démenti de taille.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~11 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

temporada de las naranjas». Con esta misma raiz tenemos la voz xrif «otofio». Hay una
clara relacion entre el otofio y el hecho de contar cuentos, ya que, en esta estacion, la
gente empieza a encerrarse antes en sus casas por la tarde, debido a que los dias se van
haciendo mas cortos; por otro lado, en otofio ya han pasado las temporadas de recogida
de los frutos o se ha recogido la cosecha y es tiempo de espera para que vuelvan a
crecer. Por consiguiente, hay que pasar el otofio y el invierno contando historias, hay
mas tiempo para estar en familia y contar relatos.

3. LA RECOGIDA DE LA LITERATURA ORAL EN ARGELIA DURANTE EL SIGLO XIX

La conquista de Argelia comenzd en 1830 con el desembarco por parte de los
franceses en Sidi Ferruch, a treinta kilémetros al oeste de Argel. Como ya ocurriera con
la famosa expedicion de Napoledn a Egipto en 1798, la penetracion fue acompanada
muy pronto por estudiosos de la lengua, etnografos y otros expertos, con el tnico interés
de colonizar el pais. Edward Said (2003: 69 y 92-97) nos recuerda que, en el siglo XIX,
también el XX, Occidente pensaba que habia que estudiar al Oriente, e incluso rectificarlo;
y en cuanto al islam, esta religion era vista como una herejia cristiana, siguiendo lo dicho
por San Juan Damasceno en el siglo VIII. Sea como fuera, es en este contexto, pero
también en el del romanticismo europeo que acompand a los filélogos que llegaron a
Argelia, en el que hay que situar este primer contacto con la literatura oral argelina.

Los estudiosos del arabe argelino tuvieron un interés didactico principalmente,
pero entre sus lineas abundan textos procedentes de los géneros orales poéticos,
principalmente paremias, plegarias y coplas, y también abundante informacion
etnografica. Es el caso de las obras escritas por Roland de Bussy (1838), Delaporte
(1845 y 1846) o Cherbonneau (1858). Pero también hay que tener en cuenta la labor
lexicografica, en la que abundan también los géneros anteriores, llevada a cabo por
Beaussier (1871), Cherbonneau (1872) y Ben Sedira (1882 y 1886). En el caso de
Marruecos, tenemos el Vocabulista del P. Patricio de la Torre (Moscoso 2018), obra
inédita y culminada en 1803 que no pudo editarse hasta nuestros dias y que contiene
abundante informacion etnografica y entre ella, paremias y algunas coplas; pero también
los Rudimentos (1872) o el Vocabulario (1892) del P. Lerchundi, los cuales contienen
igualmente informacion etnografica.

Y entre los géneros narrativos que mayor interés despertaron se encuentra el
cuento. Hubo varias recopilaciones recogidas entre los amaziges, en su lengua materna,
llevadas a cabo por Riviere (1882) en la region de Djurdjura, en la Cabilia, y por Basset
(1887 y 1897), obras que son pioneras en la recopilacion de este subgénero narrativo.
Estos dos ultimos volimenes de Basset han sido reeditados por Mohand Lunaci y Guy
Basset (2008). Y otros, también en amazige de la Cabilia, fueron recogidos por Mouliéras
(1893 y 1897) y Le Blanc de Prébois (1897).

Pedrosa (2004: 18) dice sobre el cuento lo siguiente:

[...] vive en la 6rbita mas profunda y entrafiable del repertorio cultural del pueblo, que
desconoce quién es el autor, que lo transforma oralmente en cada recitacion, y que no lo
relaciona conscientemente con la creacion literaria de las élites.

Dado que el cuento es universal, poco vamos a descubrir aqui, ya que en todos
los pueblos hay un «repertorio cultural», con puntos comunes, que se recita y se recrea
constantemente, solo la escritura le ha puesto freno a la recreacion y, probablemente, ha

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~12 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

contribuido a su defunciéon. En el caso del mundo érabe, y particularmente en el norte
de Africa, contamos con dos grandes colecciones: Calila y Dimna’, cuyo autor —Abdala
Benalmocafta— vivio en el siglo VIII, a caballo entre las dinastias omeya y abasi, y Las
mil y una noches, con cuentos procedentes de China, India, del Mundo Arabe o Persia.
Los fatimies en los siglos X y XI también fueron conocidos por su aficion a los cuentos.
Estas tradiciones, escritas y orales, han dejado un poso importante en la narrativa oral
magrebi que ha llegado hasta nuestros dias, ya sea a través de las variedades arabes, ya
de las amaziges. Hay muchos relatos comunes a los dos pueblos, arabe y amazige, que
resultan casi imposible separar, aunque un estudio detallado arrojaria aspectos, secuencias,
relatos, propios a cada pueblo.

Fanjul (1975: 30-31), haciendo referencia a Al-Hillt (s. XIV), distingue cuatro
estilos poéticos populares en el mundo arabe, «mesturados de vulgar y clasico o
resueltamente vulgares»: mawaliyya (moderno mawwal)é, kan wa-kan’, gama'® y zayal'.
Estos —nos dice este autor— han servido para clasificar la poesia popular a lo largo de la
Historia, aunque solo han sobrevivido dos: el zéjel y el mawwal. El segundo de ellos,
que alcanzo la region del Magreb, tuvo su origen en Iraq durante el siglo IX entre los
campesinos. Fanjul (1975: 32) —contintia diciendo— que «el mawwal que se canta en
Argelia y Marruecos es un género semiculto con tonalidades musicales muy de salon,
aunque han conservado las lineas maestras de sus contenidos». Hay tres tipos: amoroso,
moralizante y de queja. Son cuartetas de métrica sildbica que han abandonado la métrica
clasica y que se encadenan sin limite.

Y sobre el zéjel, un género que se ha cultivado, al menos en Marruecos y Argelia,
hasta el siglo XIX, y que alcanz6 su esplendor en Alandalus, hay que decir que tenia dos
sentidos (Corriente, 1998: 75-80); el mas antiguo se refiere a las coplas que el pueblo
componia y el segundo al que aparece en el siglo X, eran coplas compuestas en arabe
andalusi adaptadas al {ariid «métricay, sin estrofas, eran versos monorrimos. Estos fueron
los que sirvieron de jarchas a las moaxajas. La estructura de la moaxaja y el z¢&jel procede
de la musammat:

Hay que colegir de estos datos, escasos pero coherentes, que bajo la moda oriental los
cultos componian musammat en arabe cléasico, y que el pueblo los imitaba en dialecto, de
lejos y dentro de sus posibilidades, practicando ya la adaptacion acentual del {ariid, aunque
aln no una estructura estrofica, para componer coplas llamadas zajal (Corriente, 1998: 81).

En cuanto a la recopilacion de la poesia oral, uno de los pioneros en la region de
la Cabilia, y en amazige, fue Hanoteau (1867), desvelando la existencia de una literatura
oral, y en concreto la poesia oral destinada al canto, sobre todo en una lengua que carecia

7Sobre esta obra, puede consultarse el estudio de dos manuscritos castellanos en Dola, 2009.

$ Pequenias poesias populares cuyo origen pudieran ser las voces 52 0 W= nombre de una esclava de
GaSfar el Barmeci, quien las compuso sobre la caida de esta familia (Dozy, 1881, vol. II, p. 852).

°Tipo de poesia en cuartetas inventada por las gentes de Bagdad. En su origen, se trataba de cuentos
rimados que empezaban por la voz kan, «érase una vez» (Dozy, 1881, vol. II, p. 510).

0Tipo de poesia popular inventada en la época de los abbasies. Se cantaba a la aurora durante el mes de
Ramadan para despertar a la gente (Dozy, 1881, vol. I, p. 433).

"Poema popular inventado, segin algunos, por un tal Rachid, y segin otros por Abu Bakr Ibn Quizman
de Coérdoba. Esta escrito en la lengua arabe materna. La versificacion estd basada sobre el acento y no la
cantidad, empleandose diferentes metros (Dozy, 1881, vol. I, p. 581). Acerca de la poesia dialectal arabe y
romance, puede verse Corriente, 1998.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~13 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

de tradicion escrita; este autor distingue distintos subgéneros: la poesia combativa, en
contra de la colonizacion, el madh «elogioy, la higa? «satiray, la rita? «elegiay, los cantos
morales y la poesia amorosa o erdtica. En el siguiente apartado, volveremos a estos
subgéneros. Pero también cita Hanoteau las coplas que cantan las mujeres, conocidas
como izli o asefru 'y de las que hablaremos también en el apartado siguiente.

En la segunda mitad del siglo XIX, hay un hito que, bajo nuestro punto de vista,
sentard una base importante para la recogida de la literatura oral en el siglo XX. Se trata de la
creacion de La Sociedad de Misioneros de Africa, conocidos como «padres blancos, quienes
fueron fundados en Argel en 1868 por el cardenal Lavigérie, al igual que las Misioneras de
Nuestra Sefiora de Africa, «<hermanas blancasy, que lo fueron un afio después por el mismo
prelado. Su labor de recogida de la literatura oral se apoy6 en la voluntad evangelizadora
del purpurado y en su firme conviccidon de que los misioneros debian aprender con ahinco la
lengua autoctona del sitio al que fueran enviados (Moscoso, 2022a: 306).

4. LA RECOGIDA DE LA LITERATURA ORAL EN ARGELIA DURANTE LOS SIGLOS XX Y XXI

En cuanto a la poesia de expresion oral, Dib (2014: 10) afirma que «no se desarrollo
en Africa del Norte sino después de la llegada de los musulmanes desde la Peninsula
Ibéricax; pero también de los judios expulsados. Sobre los andalusies llegados a Argelia,
traemos a colacion la obra de Cohen (1912) sobre la variedad de los judios de Argel, de
tipo prehilali y, por consiguiente, con rasgos andalusies. En ella, su autor nos dice que a
finales del siglo XIV llegaron muchos desde la Peninsula Ibérica lo «que cambid el aspecto
de la comunidad de Argel» (Cohen, 1912: 1). Por otro lado, y en relacion con la poblacion
musulmana, tenemos una descripcion de la variedad arabe andalusi de Tremecén escrita por
Margais (1902) que recoge un corpus de textos de la literatura oral que comprende algunos
de tipo etnografico, canciones principalmente para nifios y nanas (Margais, 1902: 205-301).
No queremos dejar de mencionar, en relacion con las nanas, un libro sobre la educacion
de los nifios en los medios tradicionales en el que hay un corpus de nanas recogidas en el
Sahara y en la region oranesa (Zerdoumi, 1970"). Y, ademas, los volimenes XI, XII y XIII
editados por Mered (2011) estan dedicados a la poesia popular procedente de Tremecén.

Poco se conoce de la etapa anterior, el propio Dib apunta a que Ibn Jaldun refiere
en sus Proloegomenos un género oido en Tremecén en el siglo XIV conocido como {arid
al-balad «métrica del pais». Dib recoge en sus libros (2009 y 2014) poemas de poetas
populares desde el siglo XVII al XX, recogidos de la tradicion oral. Entre los géneros
cultivados por estos estan el madh «elogio», «panegirico», de tipo religioso, con el que se
invoca al profeta Mahoma como intercesor ante Dios. Le sigue la poesia erotica y cortés,
en la que se mencionan los restos del campamento beduino ya levantado, motivo presente
también en la poesia en arabe literal, y que esta llena de imagenes recurrentes como las
partes del rostro, la saliva, el porte, el cabello, etc. Destaca, dentro de este subgénero
erdtico y cortés, la poesia del desierto, en donde abundan temas como la aventura, la vida
peligrosa, la mujer raptada, simbolos como la leche de cabra y de camella, frente a la
vida en la ciudad, mucho mas segura; en ambos ambitos se cultivan los versos amorosos,
haciendo mencion del profeta Mahoma como simbolo del ser amado. La higa? «satiray,
es otro género, en el que encontramos a la mujer amada que no corresponde, la denuncia
de la tortura, la expropiacion de la tierra en época de la colonizacion o la mala acogida
recibida por un poeta. Y, por ultimo, tenemos la rita? «elegia» y la rhilya en la que el poeta
hace un canto a los lugares por los que el viajero va pasando. Sobre la poesia oral recogida
en Argelia desde la época colonial hasta nuestros dias, puede consultarse el trabajo de

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~14 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

Dellai (2023), en el cual podemos encontrar muchas referencias bibliograficas sobre este
periodo. Mas allé de las fronteras argelina, y en la variedad arabe hassaniyya, hablada
también en el sur de Argelia, hay una poesia muy rica que recoge las diferentes tematicas
antes sefialadas (Taine-Cheikh 2017). Ould Mohamed-Baba (2020), para Mauritania,
hablando de /a-gnd «poesia popular hassani» comenta lo siguiente:

Es dificil precisar en qué momento surgio /o-gnd, pero se puede considerar que su
etapa inicial debi6 coincidir con la consolidacion del hassaniyya en Trab al-bidan, es
decir, en el siglo XVI. Al igual que ocurre con cualquier literatura, es muy probable que
hubiera un periodo de maduracion iniciado en los primeros tiempos de los Banii Hassan
en este territorio (Ould Mohamed-Baba, 2020: 2).

El nombre de trab al-bidan hace alusion al area natural de la variedad arabe
hassaniyya, es decir: desde el valle del Draa hasta Mauritania, el sur de Argelia, ademas
de la provincia maliense de Azawad y parte del territorio del Niger. Ould Mohamed-
Baba (2020: 3-4) define en su trabajo los diferentes géneros de la poesia oral mauritana,
que coinciden con los expuestos anteriormente, a los que habria que afiadir at-tabray,
exclusivo de las mujeres y de tematica amorosa, y lo-gta§, especie de gestas poéticas entre
poetas. Dentro del género amoroso, sobresalen dos subgéneros, gazal y nasib, el primero
puede denominarse como «poesia amorosa» y el segundo «poesia nostalgica amorosay,
en el que el poeta recuerda a la amada tras ver un lugar donde estuvo en otro tiempo un
campamento (Ould Mohamed-Baba, 2020: 4-5).

El P. Aliaume (2015: 28) recogio en Touggourt un total de veintinueve canciones y
poemas cuyos subgéneros también se corresponden con los anteriores. Como muestra de
estas, reproducimos a continuacion un canto de los dias de boda (Alliaume, 2015: 178),
que puede catalogarse como erdtico:

[lilt al-Saras Noche de boda

Ziyyda", ya hali Ziyyda, tio mio

galu wassat

w Sayinha, ya hali
kabiis al-godra"

u sniinha, ya hali
gordat riyalat

u Swar’bha, ya hali
Sork' al-filal"

u SaSarha, ya hali
rys ad-dolman'

u bzazalha, ya hali
baydat “hmamat

z’niidha"’, ya hali
{arsa mabniya

dicen que ella ha manifestado un deseo

sus ojos, tio mio
una pistola poderosa

sus dientes, tio mio
un puiiado de reales

sus labios, tio mio
cuero rojo marroqui

sus pelos, tio mio
plumas negras de avestruz macho

sus pechos, tio mio
blancas palomas

sus brazos, tio mio
columnas alzadas (sobre el pozo)*

12 «Arabe de Argelia descendiente de la primera invasion del Magreb» (B165). B= Beaussier a partir de ahora.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~15~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

w ahwazabha, ya hali sus cejas, tio mio
hatt al-briya linea de escritura
o sbahha', ya hali sus dedos, tio mio
gir as-shilat se dirian espigas

u nifha, ya hali su nariz, tio mio
gir *tgul *hlal®. se diria una fibula.

Hay coplas que sobreviven en las zonas rurales; en amazige encontramos,
por ejemplo, el género izli o asefru, poesia oral femenina cantada en la Cabilia, pero
también en otras zonas amaziges del Magreb, en donde el término iz/i es panamazige y
es empleado para denominar estas coplas femeninas (Garraton, 2016: 28). Como bien ha
puesto de manifiesto esta autora (2016: 24), las mujeres de la Cabilia han recurrido a este
género «para expresar sus sentimientos, deseos, frustraciones o inquietudes» dentro de
una sociedad en la que la mujer ha estado relegada tradicionalmente al ambito familiar.
En cuanto a su estructura, Garraton (2016: 29) dice lo siguiente: «distico o pareado de
dos versos heptasilabos, agrupados frecuentemente de seis en seis, aunque esta estructura
puede variar. Los versos pares riman siempre entre ellos». Hay otro género femenino en
Argelia conocido como bogala, recitado en arabe argelino. Beaussier (1871: 67) recoge
esta voz con un plural bogalat o bwagal con el sentido de «recipiente de ceramica con
dos asas para beber», «jarra, recipiente cilindrico de cristal con un asa y profundo», pero
también «adivinacion por medio de este recipiente», «coplay. Las bogalat se recitan en
torno aun recipiente o cuenco lleno de agua; cada mujer pone en élun anillo u otro abalorio,
luego recitan coplas, a modo de interaccion entre ellas, para expresar sus sentimientos,
pero también a modo de rituales de adivinacion magica; estd muy extendido en Blida,
Argel, Tremecén, Constantina o Cherchell (Hadj-Ali, 2011 y 2015, Ben Cheneb, 1956
y Slyomovics, 2014). Y en Tremecén encontramos un género de poesia oral femenina
conocido como hawfi destinada a ser cantada y con una estructura y tematica muy parecida
a las coplas que antes hemos resefiado (Yelles-Chaouche, 1986).

Estos géneros en amazige y arabe argelino guardan similitudes con el {ayyii{, cuyas
coplas son cantadas durante las labores del campo por las mujeres en la region de Yebala
(Gintsburg, 2014) y con el género conocido como givan en Mauritania (Ould Mohamed-
Baba, 2023). Son coplas formadas normalmente por cuatro versos, o dos versos de dos
hemistiquios, aunque pueden llegar hasta ocho, y, en el caso del {ayyii{ son cantadas a

B<godra (B781).

14 «Especie de cuero coloreado» (B524).

S <filali «piel de buey marroqui, preparado en Tafilate» (B759). La apdcope de -i se debe a la necesidad
de mantener la rima.

16No hemos podido documentar esta voz.

17 «Brazo, parte del brazo que va desde la espalda hasta el codo» (B442). Alliaume habia traducido por
«pufios».

B< sbaSha.

1 Alliaume, en nota a pie de pagina, dice que se trata del plural de halla «vaina, funda». Con este
sentido, no hemos podido documentar esta voz. Sin embargo, hemos cambiado la traduccion y optado por
«fibula, adorno de mujer», también «baston puntiagudo ajustado en la nariz del camello para evitar que
mame y asi destetarlo» (Boris, 1958: 151).

20 Alliaume traduce por «dos columnas alzadas sobre el pozo», pero la voz estd en singular.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 16~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

duo. Sobre este género, editamos en 2014, 651 coplas recogidas por Carlos Pereda Roig
durante el Protectorado espafiol y en esta obra, deciamos lo siguiente sobre su tematica:

El tema mas recurrente en la mayoria de las coplas de Pereda es el amoroso; se
describen todo tipo de sensaciones relacionadas con este sentimiento: encuentros, alegrias,
penas, distanciamientos, rupturas, satiras, etc. Pero también hay otras dedicadas a algunas
de las ciudades o zonas geograficas del norte de Marruecos, a santos y sus romerias,
invocaciones de tipo religioso, cantos religiosos, cantos a la siega, alabanza a los padres,
0 a personajes historicos como el general Jordana, Raisuni o el sultdin Mohammed Ben
Aarafa (Pereda, 2014: 44).

Las coplas son universales, las encontramos en otras culturas como la espafiola;
un ejemplo de ellas son los distintos subgéneros del flamenco: buleria, soled, seguidilla,
fandango, martinete, etc. Gamboa y Nufiez (2007: 250), citando al compositor Manuel
de Falla, a propdsito del flamenco, dicen que en este género encontramos los sedimentos
que las distintas culturas han dejado en la Peninsula Ibérica, desde Tartesos, pasando por
Aléandalus, la llegada de los gitanos, la aportacion americana, etc. Que las coplas que se
cantan en el Magreb han recibido influencia de Alandalus, no cabe duda, dado el contacto
entre las dos orillas, especialmente tras la llegada de los moriscos a partir del siglo XV
y hasta principios del XVII; un estudio lingiiistico y musicoldgico detallado arrojaria sin
duda puntos en comun con el flamenco.

En esta linea de poesia oral cantada, tenemos que incluir otro género muy extendido
en Argelia y Marruecos, la {ayta, canciones acompafiadas de musica y muy extendida
en las zonas rurales. La voz significa «llamaday, «grito». Posee aspectos en comun con
los cantos femeninos antes sefialados, compartiendo férmulas, tematicas y estilos, pero
ademads con la musica andalusi (Gintsburg, 2014: 48). No hemos podido consultar ninguna
obra sobre este género en Argelia, pero si la de Najmi (2007), que es referencia para la
{ayta en Marruecos y que ofrece un panorama general de estas canciones en todo el pais.

En el apartado anterior hablamos de la fundacion de los «padres blancos» y
«hermanas blancas». La recogida de la literatura oral, y también la produccion en arabe
argelino, propia o traducida de textos religiosos, se inici6 a principios del siglo XX y
llegd hasta los afios 1970, evolucionando desde un interés por conocer la cultura argelina,
que nacia del proselitismo, a un interés libre de este ultimo aspecto, o, al menos, sin ser
prioritario, fruto de la reflexion que dentro de la iglesia catdlica se llevo a cabo durante la
primera mitad del siglo XX, unido al movimiento de descolonizacion, que desembocd en
el concilio Vaticano II, y en una vision mas globalizadora de la revelacion de Dios. En esta
exposicion sobre la literatura oral, hemos prescindido de presentar las obras relacionadas
con la doctrina cristiana cuya traduccion o redaccion llevaron a cabo los padres blancos,
ya que no creemos que deban ser tenidas en cuenta en el tema que tratamos; estas pueden
consultarse en Moscoso (2022a). Hacia 1903, aunque su publicacion en letra de imprenta
no tuvo lugar sino entre 1905 y 1908, el P. David (1874-1966) publico cuatro cuadernillos
en arabe argelino con el nombre de Escenas de la vida arabe en Argelia, reeditados y
traducidos recientemente por nosotros (Moscoso, 2022b); son didlogos entre un capataz y
un gran propietario en los que hay abundante informacion etnografica sobre la vida en el
Sahara argelino, especialmente en la region de Ghardaia y Laghouat: voces relacionadas
con la siega, los aperos empleados en las caravanas de camellos o los peligros que el desierto
ofrece. Otro texto con informacion etnografica es un cuaderno anénimo y manuscrito,
escrito en 1910, que era empleado en el noviciado que los padres blancos tenian en Argel

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~17 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

para la ensefianza de las costumbres argelinas, sociales y religiosas (Moscoso, 2022a: 309-
310). En la misma linea de estos textos etnograficos, el P. Alliaume (1941-1942) publicara
cuatro librillos conocidos como Le petit chameau («el pequefio camello»), por el dibujo
que lleva en la portada, en 4rabe argelino, acompafiados de su traduccion al francés.

Y en relacion con el trabajo de recogida de la literatura oral, las hermanas blancas
fueron fundamentales, sobre todo, porque eran las Unicas que tenian acceso al mundo
femenino. El contacto de las hermanas con las mujeres tenia lugar en las escuelas que
tenian abiertas, las enfermerias y los talleres de aprendizaje de costura, bordado, tejido de
tapices y labores domésticas. Este espiritu de recogida de la literatura oral es manifiesto
en dos obras escritas por el P. Alliaume. La primera lleva por titulo as-asirat f as-sohra
«Las hermanas en el Sahara» y se compone de dos libros en drabe argelino y dos con
sus traducciones correspondientes (Alliaume, 1943-1946 y 1944 respectivamente). Se
trata de conversaciones entre las hermanas y mujeres y hombres del Sdhara en los que
se incluye mucha informacion etnografica. La segunda de las obras lleva por titulo ktab
al-adab «el libro de la educacion» y estd compuesto de tres librillos publicados en 1944.
Esta tltima obra recoge aspectos morales que las hermanas ensefiaban en sus escuelas y
talleres. Sobre estas obras, puede verse nuestro trabajo (Moscoso, 2023a). Por otro lado, las
hermanas han dejado bastante material etnografico que permanece inédito en los archivos
de la Casa General en Roma. Nosotros hemos podido editar un cuadernillo anénimo que
contiene idiomatismos de tipo religioso, nanas, adivinanzas, cuentos, oraciones en favor
de la parturienta, coplas y bastante Iéxico (Moscoso, 2023b). Actualmente acabamos de
editar y hacer un estudio sobre otro cuaderno escrito por las hermanas Madeleine Mesure
y Marie Claver (2024) que contienen idiomatismos, 1éxico etnografico y textos sobre los
beneficios para el cuerpo de ciertas plantas.

A estas obras hay que sumar una coleccién de 600 adivinanzas recogidas por el P.
Giacobetti (1916) en Chélif y el Aures; en su introduccion (Giacobetti, 1916: X-XI), el
recopilador nos explica que las adivinanzas suelen contarse durante la noche, momento
elegido para contar estos «juegos de espiritus», y que las mujeres, sus informantes, se
negaron a hacerlo durante el dia, por miedo a que sus hijos se volvieran calvos; por el
contrario, los hombres si accedieron a contarselas en cualquier momento. En Marruecos,
contamos con un gran trabajo de recopilacion de adivinanzas, con un estudio y un glosario,
realizado por Ziyadi (2007a y 2007b).

En lo que concierne al refran o proverbio, habria que distinguirlos de las maximas,
como los adagios, y los idiomatismos; y asi, Dafir (2017: 100-103) distingue entre: «refran
(matal)», «expresion proverbial (ta$bir matali)», «maxima (hikma)» y «expresion fija
(Yibara taqlidiyya)». En relacion con el proverbio o refran, Lazaro Carreter dice que
ambos conceptos expresan lo mismo:

Frase completa e independiente, que, en sentido directo o alegorico, y, por lo general, en
forma sentenciosa y eliptica, expresa un pensamiento —hecho de experiencia, ensefanza,
admonicion, etc.— a manera de juicio, en el que se relacionan por lo menos dos ideas
(Lazaro Carreter, 1990: 347).

Sobre larecogida de este, hay que destacar la labor llevada a cabo por el padre blanco
Duvollet (1980 y 1987), quien publicd 2999 proverbios y dichos procedentes de Argelia,
Marruecos y Tunez, completados més adelante hasta 3290, especificando los lugares de
donde proceden: de Boufarik a Boghari por la Chiffa, Djebel Amour d’Oranie, Géryville,
El Abiodh, Jemmapes, El Arrouch, Bayard, La Robertsau, Corneille et Ampeére, Sédrata,

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~18 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

Dellys, Tighzirt/Sur/Mer, Sidi Bel Abbes, El Achour, Ghardaia, Colom-Béchar, El Oued,
Le Souf, In Amgel, Tamanrasset y Fort-Leclerc en la region de Fezzan. En esta linea, cabe
destacar el trabajo de recopilacion de proverbios, a partir de obras para el aprendizaje
del arabe argelino, llevada a cabo por Ben Cheneb, plasmado en una publicacion en tres
tomos que salié a la luz entre 1905 y 1907, en la coleccion Publications de I'Ecole des
lettres d'Alger (Alger, Leroux) y de la que nosotros hemos consultado una edicion facsimil
editada recientemente (Ben Cheneb, 2013). Esta obra estd compuesta de 3121 proverbios
acompanados de explicaciones etnograficas y etimologicas; le siguen una coleccion de
70 adagios, en forma de coplas, que fueron recogidos en Boghari, Laghouat, Téniet el
Had y Bou Saada entre 1907 y 1910. A esta obra, se suman los proverbios y dichos
populares recogidos por Boutarene (19862), un total de 1010, con explicaciones sobre
sus significados y usos. Estos proverbios estan conectados, sin lugar a duda, con otra
coleccion hecha en Marruecos por la Asociacion Marroqui del Patrimonio Lingiiistico
(AMAPATRIL), que recoge 16.605 proverbios (Matn, 2011); con los recogidos por el
P. Patricio de la Torre en Marruecos (Moscoso, 2020b y Moscoso 2011); con los de los
andalusies az-Zaggali (Ould Mohamed Baba, 1999), Ibn $ Asim (Marugan, 1994) y Alonso
del Castillo (Corriente y Bouzineb, 1994); y con la riqueza del refranero en hassaniyya
que Ould Mohamed-Baba (2008) ha recogido en Mauritania.

Entre las obras de los padres blancos, caben resaltar tres que se mantuvieron inéditas
y que recogen y reflejan un modo de vida centenario y, hoy en dia, casi desaparecido.
Son un gran tesoro de la literatura oral que fue recogido entre los afios 1920 y 1970 y
que nosotros hemos podido editar. Las dos primeras que resefiamos, obras del P. Yves
Alliaume (1900-1983), estan en los archivos generales de los padres blancos en Roma?!
y la segunda, obra del P. Jean Lethielleux (1900-1998) (Lethielleux 2022), del que solo
se conoce una fotocopia, esta en la Biblioteca diocesana Les Glycines de Argel. En
primer lugar, sobresale la obra monumental del P. Alliaume (Moscoso, 2020a), Dictons
et traditions, de un gran valor etnografico, literario, antropolédgico y dialectologico. El P.
Alliaume vivio en el Sdhara argelino entre 1924 y 1978. La obra abarca 27 dossiers y 310
temas con diferentes textos, cada uno relacionado con la doctrina musulmana y cristiana,
cuentos populares, adivinanzas, lecciones de moral, textos etnograficos y didlogos variados
entre el padre blanco y la gente. Le siguen los textos de la literatura oral de Touggourt
(Alliaume, 2015), que fueron recogidos en esta ciudad entre 1941 y 1953; en la recogida
participaron las hermanas blancas, ya que ellas eran las unicas que podian tener acceso al
mundo femenino, en el que las mujeres son una fuente importante de conservacion de la
tradicion oral y de la lengua. Esta obra contiene textos etnograficos, documentos orales
sobre la historia de Touggourt, cuentos populares, adivinanzas, cantos y poemas, juegos
infantiles, sentencias, proverbios, doctrina religiosa y datos sobre santos. La tercera de
las obras fue escrita por el P. Lethielleux (2022) y esta compuesta por textos, recogidos
en Djelfa y El Bayadh, sobre la cria del cordero en la tribu de los Oulad Nail del altiplano
argelino; va acompanado de su traduccion y de notas etnogréficas.

De las dos obras anteriores del P. Alliaume, editamos recientemente (Moscoso,
2021) todos los cuentos recogidos por el padre blanco. Son un total de ciento veintiocho.
Esta publicacion estd en la linea de otras cuyo objetivo es dar a conocer al lector el rico
patrimonio del cuento oral de Argelia. En primer lugar, un cuento, junto a otros textos

2 Alliaume, 2015 y Moscoso, 2020a <https://mafrome.org/archives-des-mafir/>
2 <https://www.glycines.org/>

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~19 ~


https://mafrome.org/archives-des-mafr/
https://www.glycines.org/

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

etnograficos, recogido en una descripcion del arabe de los judios de Argel (Cohen, 1912:
484-515); le siguen dos colecciones de cuentos en amazige de Frobenius (1921 y 1922)y
Dermenghem (1945); este ultimo autor sefala en su introduccion (Dermenghem, 1945: 11)
que «sea como fuere, la influencia arabe sobre una gran parte del folclore cabilio es visible,
incluso si no es posible precisar exactamente su extension y fecha»®. A continuacion,
mencionamos una coleccion de cuentos de Argel llevada a cabo por Ben Cheneb (1944); una
coleccion de veintitrés cuentos de la tradicién amaizge de la Cabilia, escrito por Amrouche
(1966), en el que esta autora pone el acento en el valor creativo de la cuentacuentos:

Puede ser que inconscientemente mi madre haya aportado su contribucion a los relatos
que me ha legado: ella no ha hecho otra cosa sino continuar la tradicion. Ya que he querido
considerar estos cuentos y leyendas de mi pais no tanto como documentos sino como
obras de arte bien vivas*.

A las dos obras anteriores se ailaden tres nimeros de una serie que comprende doce
cuentos en amazige de la Cabilia, con su traduccion al francés, publicados en el Fichier de
Documentation Berbére (F.D.B.), editado por el Centre d Etudes Berbéres (C.E.B. 1965,
1966y 1967); y Contes berberes de Kabylie, de Mouloud Mammeri (1996), publicado por
primera vez en 1980'. Mas tarde aparecio un analisis textual de seis cuentos de Tremecén
(Mered 1991); y un interesante estudio, complementado con trece cuentos, escrito por
Bourayou (1993). Y en 2003 fue publicada una coleccion de veintinueve cuentos de la
region de Tiaret, recogidos entre los Khoualed, los cuales fueron contados en arabe a la
autora de la obra (Aceval, 2003) en un ambiente completamente rural; a estos hay que
sumar la coleccidon de cuarenta y siete cuentos, también de Tiaret, que Belarbi (2011)
publicé y que proceden de aquellos que su madre y abuela le contaba en su infancia.
Abenojar (2010) han publicado una obra en la que se recogen etnotextos en los que hay
cuentos, mitos, leyendas, supersticiones, lirica; seguidos de una coleccién de cuentos
populares de la Cabilia (Abenojar e Immoune, 2014), otra coleccion de mitos y cuentos
del norte de Argelia (Abenojar et al. 2015) y una tltima sobre cuentos de la region del
Mzab (Abendjar y Khirennas, 2016). A estos, hay que sumar los cinco cuentos que Dib
(2015) ha publicado, procedentes de la tradicion oral de Tremecén y los volimenes III,
IV y V de Mered (2011) con cuentos también de esta ciudad. Recientemente, Mameria
(2013) ha recopilado en tres volimenes una coleccion de cuentos del Este argelino de
la tradicion oral en arabe argelino, ya que su autora es natural de la regién de Souk-
Ahras y estudié en Constantina hasta la secundaria; y Benrejdal (2016) ha publicado
una recopilacion de doscientos cuarenta y un cuentos de la literatura oral argelina,
procedentes de la tradicion amazige de la Cabilia, obra que, hasta el momento, es la
coleccion més completa en este género. Por ultimo, resefiamos los seis cuentos en arabe
de Oran publicados por nosotros recientemente, los cuales fueron grabados en esta ciudad
en el transcurso de una de nuestras estancias de investigacion (Moscoso 2025). Estos
cuentos orales estan estrechamente conectados con otros que han sido publicados en
Marruecos, de los que tenemos un verdadero tesoro aparecido por primera vez en 1926,

BTexto original: quoi qu il en soit, I'influence arabe sur une grande partie du folklore kabyle est visible,
méme si |’on ne peut préciser exactement son ampleur et sa date.

2 Texto original : 1l se peut qu’inconsciemment ma mére ait apporté sa contribution aux récits qu elle m’a
legués : elle n’aurait fait, en cela, que continuer la tradition. Car j’ai voulu consideérer ces contes et légendes
de mon pays moins comme des documents que comme des ceuvres d’art bien vivantes (Amrouche, 1966: 10).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~20 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

Contes et legendes, escritos por Légey (2007), que, siendo mujer, tuvo acceso al mundo
femenino, en el que oy6 y recogio los cuentos y leyendas; los cuentos amaziges recogidos
y publicados por Laoust en 2012 y reeditados recientemente por Mouhsine; los veintiseis
cuentos del Atlas de Marrakech (Leguil 1988) en edicion bilingiie, francés-amazige; el
estudio que llevamos a cabo en 2012 sobre el cuento oral en Marruecos; los cuentos del
fondo Colin editados por Galley e Iraqui-Sinaceur (1994), en los que aparece la figura de
Dyab, legendario personaje perteneciente a la tribu de los Banu Hilal; los ocho cuentos
procedentes de la tradicion rifefia publicados por Moscoso (2007); los diecisiete cuentos
de Tetuan recogidos por Benchekroun (2016); los diez cuentos editados para su uso en el
aula por Moscoso (2017); y el estudio sobre el cuento marroqui de Moscoso (2012).

A todo lo dicho anteriormente, afiadimos sobre literatura oral argelina en general,
traducida al espaiol, el articulo de Hadj-Ali Mouhoub (2019) publicado en la Revista
argelina de la Universidad de Alicante.

Por ultimo, nos parece interesante resaltar el papel que jugaron los manuales
para el aprendizaje del arabe argelino; eran métodos que ensefiaban una lengua
materna oral y no codificada oficialmente, lo cual hacia que sus autores recogieran la
informacion de la oralidad y, entre los textos recogidos, habia muchos que podemos
catalogar como literatura oral, dada su forma estética. En 1897, Fatah publicé uno
cuyo subtitulo nos parece muy sugerente: Choses usualles, traduction libres de fables
tirées de La Fontaine, de Fenelon, etc. Contes suivis de notes et d’'un lexique. Fatah,
como bien dice la portada de su libro, era director de la Ecole principale d’indigénes,
encargado de la ensefianza del arabe en Argel. Los textos de esta obra ocupan una buena
parte del manual, 122 paginas; mas tarde, publicara otro método en el que prescinde
de las fabulas y los cuentos (Fatah, 19122). Le sigue el método de Machuel (1900?),
en cuya tercera parte (Machuel 1900%: 209-430) hay textos comentados a los que se
han afiadido «un buen numero de proverbios muy conocidos por los argelinos», asi
como «idiomatismos y expresiones familiares» (Machuel: 1900%: XII-XIII). Entre estos
textos, abundan cuentos de Yuha (Thomas de Antonio, 1993 y Garcia Figueras, 1934) y
otros de este género. Un tercer manual fue escrito por Soualah (1910%), quien indica en
el subtitulo que se han incluido cuentos y anécdotas. Este autor explica en una segunda
obra publicada en 1947, que esta es la cuarta de una serie de métodos para el aprendizaje
del arabe argelino. La primera de las obras —dice en su prefacio— fue publicada en 1904,
la segunda seria la de 1910, o quizas esta fuera la segunda edicion de la de 1904, y la
tercera fue publicada en 1934. Lo interesante de esta cuarta parte es que se compone de
una crestomatia, que segn el autor es «un estudio sobre los grupos étnicos de Africa
del Norte» (Soualah, 1947: 7) y entre los textos, tal como se menciona en el titulo, se
recogen costumbres tanto de arabes como de amaziges, nomadas, negros y «moros». En
1946 aparece también el Manuel, en cuyo prefacio, su autor, Dhina (1946': 1V), dice:
«cuentos, poesias, dichos y adivinanzas, relacionadas con las lecciones precedentes,
han sido agrupados en las paginas de revision al final de cada capitulo». A estas obras,
le siguen los dos tomos de la Méthode progressive escrita por los padres blancos Sallam
y Lachance (1942), en cuyo primer libro hay veintitrés paginas con once cuentos en
arabe argelino procedentes de la literatura oral y en el segundo veintidos paginas con
diecinueve cuentos. Otros manuales para el aprendizaje del arabe argelino, posteriores
a estas fechas no contienen cuentos, aunque si abundante informacion etnografica y
proverbios e idiomatismos: Tapiéro et al. (1958), Soualah (1958%), Darmaun (1963) y
Tapiéro (1957 y 1971). Y también dos descripciones de variedades arabes, la primera de
la region oranesa y la segunda de la region del Fezzan, al occidente del desierto libio,

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~21 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

que contienen abundante informacion etnografica: Marcais (1908) y Margais (2001).
Esta ultima obra esta basada en un trabajo de campo dialectologico llevado a cabo por
Philippe Marg¢ais, pero comenzado por su padre William Margais, en los afios 1940 y
1950, y que su hijo no pudo llegar a ver publicado, a pesar de haber continuado sus
investigaciones sobre el terreno hasta principios de los afios 1970. La primera parte de
la obra (Margais, 2001: 1-103) estd compuesta de textos procedentes de la literatura
oral, transcritos tal como se oyeron, y traducidos al francés, con textos etnograficos,
poemas amorosos, versos €picos y cantos.

Por tltimo, nos parece interesante destacar la diferencia que Abendjar et al. (2015:
27-28) hace entre la cuentistica oriental, de «traduccion erudita, libresca, ejemplarizante,
palatinay asiatica, redactada en varias fases entre los siglos X y XV, en la que a buen seguro
se solaparon elementos de procedencia muy heterogénea», y los cuentos tradicionales
orales del norte de Africa. Este autor argumenta que entre ambos no hay conexién o, si
la hay, es minima. Por el contrario —sigue reflexionando— hay que pensar que cuando
llegaron los arabes ya habia toda una literatura oral que tenia unos origenes muy diversos:
autéctona, del Africa subsahariana y de la cuenca mediterranea. Por consiguiente, toda la
recogida oral de los cuentos, y otros géneros, que se ha llevado a cabo hasta nuestros dias
constituye un legado importante para su estudio y su salvaguarda para las generaciones
futuras, ademas de la prueba de su origen autdctono.

5. CONCLUSIONES

Hemos presentado en este trabajo los géneros mas importantes de la literatura oral
en arabe argelino, no sin dejar de conectarlos con la produccion en las variedades amaziges
de Argelia y con las de los paises vecinos, especialmente Marruecos, Tunez y Mauritania.
La lengua materna arabe de los argelinos es alguna de las variedades arabes que se hablan
en el pais, al igual que en los otros paises; la recogida de la literatura oral pone de manifiesto
el valor lingiiistico de la lengua materna y su dignidad creativa, al mismo nivel que la
variedad considerada erroneamente como la tnica culta, el arabe clasico.

Hemos dividido el trabajo en dos grandes bloques: la recogida de la literatura oral
en el siglo XIX y la recogida en los siglos XX y XXI. En cada uno de ellos, hemos dado
cuenta de los trabajos de recopilacion mas significativos llevados a cabo. Entre estos,
destacamos que no solo fueron recopilaciones de literatura oral sino que hay muchos
etnotextos que han sido incluidos en manuales para el aprendizaje del arabe argelino.

Los subgéneros que hemos tratado en este trabajo son los siguientes:

- Género poético: malhiin, izli o asefru, poesia combativa, madh, higa?, rita?,
canto moral, poesia amorosa o erdtica, copla, adagio, nana, refran o proverbio,
Cayta, z&jel, givan, Sayyi$, hawfi, bogala, canto de los dias de boda, gazal,
nasib, tobras, gtas, gnd, rhilya, poesia del desierto.

- Género narrativo: gestas hilalies, cuento, labor lexicografica, paremia, plegaria,
informacion etnografica, idiomatismo, adivinanza, oracion en favor de la
parturienta, relato de viaje, texto de santo o sabio, leyenda.

Por ultimo, queremos dejar constancia de que este articulo supone un esbozo de la
literatura oral de Argelia, con lagunas, pero con una visién de conjunto, que puede servir
de guia al estudioso de esta disciplina para seguir conociendo el rico patrimonio oral de
este pais, especialmente en arabe argelino.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~22 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

FinANCIACION

Este trabajo se enmarca en el &mbito de actuacion del Proyecto de Investigacion «El
corpus de la narrativa oral en la cuenca occidental del Mediterraneo: estudio comparativo
y edicion digital (CONOCOM)» (referencia: PID2021-122438NB-100), financiado por
la Agencia Estatal de Investigacion (AEI) y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional
(FEDER).

BIBLIOGRAFiA

ABENOIAR SANIUAN, Oscar (coord.) (2010): Los chacales al bosque y nosotros al
camino: literatura oral y folclore de Argelia, Alcala de Henares / Ciudad de
México, Universidad de Alcala / Centro de Estudios Cervantinos / Instituto de
Investigaciones Filologicas de la UNAM.

ABENOJAR SANJUAN, Oscar y IMMOUNE, Ouahiba (2014): Cuentos populares de la Cabilia,
Madrid, Miraguano.

ABENOJAR SANJUAN, Oscar, IMMOUNE, Ouahiba y MENas, Fatima-Zohra (2015): La princesa
cautiva y el pdjaro del viento. Mitos y cuentos del norte de Africa, Arganda del
Rey, Verbum.

ABENOJAR SANJUAN, Oscar y KHIRENNAS, Messaouda (2016): Las granadas de oro y otros
cuentos tradicionales del oasis del Mzab (Argelia), Cadiz, Q-book Cultura Integral.

AcEvVAL, Nora (2003): L’Algérie des contes et légendes. Hauts plateaux de Tiaret, Paris,
Maisonneuve & Larose.

AL-GARNATL Ibn ‘Asim (2019): El libro de los huertos en flor (hada iq al-azahir). Cuentos,
refranes y anécdotas de la Granada nazari. Traduccion, estudio preliminar y notas
de Desirée Lopez Bernal, Granada, Editorial Universidad de Granada.

ALLIAUME, Yves (1941-1942): (Aaexidl) 300 @ e an v 353 (hadra hbib mSa Srab al-
badya —as-sa§mba— «conversacion de un amigo con los arabes del desierto
—chammba—»), vol 1, (1941): Qalal\ See A (i $moal as-salhat «sobre la practica
de las buenas obras»), vol 2, (1942): sSusd\ W A (ff hala I-msakin «sobre la
situacion de los pobres»), vol. 3, (1942): & &sx (& (fi mhobba allah «sobre el amor
de Dios»), vol 4, (1942): @ sal\ 5 (a ya\ (A (fi [-mard w al-miit «sobre la enfermedad
y la muerte»), Argel.

ALLIAUME, Yves (1943-1946): \ ) (& O\ 5 o\ (as-251irat f as-sohra «Las hermanas en
el Saharay), vol. 1, (1943): »=\ & (fi [-gsor «en el alcazar»), vol. 2, (1946):
o8l S (fi bit 25-$$or «en la tienda de campaiia de los nomadasy, vol. 3, (1943):
Les Soeurs Blanches au Sahara. Six petits dialogues entre Soeurs et femmes
indigenes. Dans le Ksar, vol. 1 (1945): Les Soeurs Blanches au Sahara. Sous les
tentes, Alger.

ALLIAUME, Yves (1944): o) yaaalad & 5 oull) 2 V) sy N ol QN A (k1ab al-adab. [ 5l-
bnat alli yagraw $and as-asirat «Libro de la Educacion. Para las chicas que
estudian en las hermanas blancasy), vol. 1, 3saal) 2\ 3 o\ oe s\ &) A (17 2/lGh
xalogna w miilana w fi I-$abd al-maxliig «sobre Dios, nuestro Creador y Sefior y
sobre el siervo creado»), vol. 2, &\ \daas nudl & (1 fofsir wasaya allah «sobre la
explicacion de los mandamientos de Dios»), vol. 3,5 AN\ 5 & galld gaaall g gl &
(fi d-dnitb w an-ndama w fi [-miit w al-axra «sobre los pecados y el arrepentimiento
y sobre la muerte y el Mas Allay, Argel.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~23 ~



F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

ALLIAUME, Yves (2015): Literatura oral de Touggourt, ed. de F. Moscoso Garcia, Alcala
de Henares / México DF, Universidad de Alcald / Instituto de Investigaciones
Filoldgicas de la UNAM.

AMROUCHE, Margerite-Taos (1966): Le grain magique. Contes, poemes et proverbes
berberes de Kabylie, Paris, Francois Maspero.

ANIS (1990)= Ll

Basset, René (1887): Contes berberes, Paris, Ernest Leroux.

Basset, René (1897): Nouveaux contes berberes, Paris: Ernest Leroux.

Basset, René (2008): Contes berberes. Kabyle, Aures, Sous, Mzab, Ouargla, Figuig, Rif,
Cherchel, introduction et édition de M. Lounaci, avant-propos de G. Basset, Paris,
Ibis Press.

Beaussier, Marcelin (1871): Dictionnaire pratique Arabe-Frangais. Contenant tous les
mots employés dans [’arabe parlé en Algérie et en Tunisie, ainsi que dans le style
épistolaire, Alger, Boyer [18872: Alger, Adolphe Jourdan. Reedicion: Alger, Jules
Carbonel, ed. de M. Ben Cheneb, 1931; et avec un Supplément écrit par A. Lentin,
Alger, La Maison des Livres, 1959%].

BeLArBI, Abdelkader (2011): Contes arabes de Tiaret, Paris, Karthala.

Ben CueneB, Mohammed (2013): Proverbes de [’Algérie et du Maghreb, Alger, Flites
Editions.

BEeN CHENEB, Saddeddine (1944): Les contes d’Alger, Oran, Editions Henrys.

BeN CHenEB, Saddeddine (1956): «Des moyens de tirer des présages au jeu de la buqalay,
Annales de I'Institut d’Etudes Orientales d’Alger, 14, pp. 19-111. En linea:
[<https://www.sudoc.fr/08474121X>].

BeN Sepira, Belkassem (1882): Petit dictionnaire arabe-francgais de la langue parlée en
Algérie contenant les mots et les formules employés dans les lettres et les actes
Jjudiciaires, Alger, Adolphe Jourdan.

Ben Sebira, Belkassem (1886): Dictionnaire frangais-arabe de la langue parlée en
Algeérie, Alger, Adolphe Jourdan.

BENCHEKROUN, Stham (2016): Cuentos de Tetuan. Cuentos populares de Tetuan recogidos
de la tradicion oral y traducidos al espariol, Granada, Universidad de Granada.

BENREIDAL, Lounés (2016): Sagesse et contes du terroir, Alger, Editions Enag.

Borsis, Gilbert (1958): Lexique du parler arabe des Marazig, Paris, Imprimerie nationale,
Librairie C. Klincksieck.

Bourayou, Abdelhamed (1993): Les contes populaires algériens d’expression arabe,
Alger, Office des Publications Universitaire.

Boutareng, Kadda (19862): Proverbes et dictons populaires algériens, Alger, Office des
Publications Universitaires.

CeNTRE D’ETUDES BERBERES (1965): TROIS CONTES KABYLES. TEXTES ET TRADUCTIONS, €n Fichier
de Documentation Berbere (F.D.B.), 85, pp. 1-95.

CENTRE D’ETUDES BERBERES. (1966): CONTES MERVEILLEUX. TEXTES ET TRADUCTIONS, en Fichier
de Documentation Berbere (F.D.B.), 90, pp. 138-229.

CENTRE D’ETUDES BERBERES (1967): CINO CONTES KABYLES. TEXTES ET TRADUCTIONS, en Fichier
de Documentation Berbere (F.D.B.), 95, pp. 1-97.

2 Sobre estos dos diccionarios, contamos hoy con una edicion en facsimil llevada a cabo por Jérome
Lentin: BEAussIErR, Marcelin, BEN CHENEB, Mohammed et LENTIN, Albert (2006): Dictionnaire pratique
arabe-frangais, introduction de LENTIN, Jérdme, Paris, Ibis Press.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~ 24 ~


https://www.sudoc.fr/08474121X

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

CHERBONNEAU, Auguste (1858): Dialogues arabes a l'usage des fonctionnaires et des
employés de [’Algérie, Alger, Dubos freres.

CHERBONNEAU, Auguste (1872): Dictionnaire frangais-arabe pour la conversation en
Algérie, Paris, Hachette et Cie, Imprimerie nationale.

CoHnen, Marcel (1912): Le parler arabe des juifs d'Alger, Collection linguistique publiée
par la Société de Linguistique de Paris 4, Paris, Librairie ancienne H. Champion.

CoRrrIENTE, Federico & BouzineB Hussein (1994): Recopilacion de refranes andalusies de
Alonso del Castillo, Area de Estudios Arabes e Isldmicos, 3, Zaragoza, Universidad
de Zaragoza.

CorrIenTE, Federico (1998): Poesia dialectal darabe y romance en Alandalus, Madrid,
Gredos.

Corres, Julio (1996): Diccionario de drabe culto moderno. Arabe-espaiiol, Madrid, Gredos.

Darir, Azeddine (2017): «Hacia una metodologia del estudio del refran arabe marroqui»,
en Actas de las primeras jornadas de los doctorandos de Casablanca, VV.AA.,
Casablanca, pp. 93-107.

Darmaun, Henri (1963): Recueil de textes algériens, Paris, Librairie C. Klincksieck.

DEeLaPORTE, J. Honorat (1845): Principes de l'idiome arabe en usage a Alger, suivis de
phrases familieres et d’un conte arabe, avec la prononciation et le mot a mot
interlinéaires par J. H. Delaporte fils, Alger.

DELAPORTE, J. Honorat (1846%): Guide de la conversation fran¢ais-arabe, ou dialogues en
arabe et en francais, avec le mot a mot et la prononciation interlinéaire figurés en
caracteres frangais, corriges et augmentés par J. Honorat Delaporte, secrétaire-
interprete de la Direction de [’Intérieur en Algérie, Alger.

DELLAil, Ahmed Amine (2023): «Un premier bilan des publications sur la poésie populaire
en Algérie depuis les origines», Insaniyat, 100, pp. 47-58. https://doi.org/10.4000/
insaniyat.29159

DERMENGHEM, Emile (1945): Contes kabyles, Alger, Charlot.

DuiNa, Amar (1960, 1946'): Manuel des débutants en arabe parlé, préface de PEREs,
Henri, Alger, Editions Baconnier.

DiB, Omar (2015): Contes du vieux Tlemcen. Suivis de Melgor Le Seigneur Maudit, Alger,
El Othmania.

DiB, Souheil Mohamed (2009): Le trésor enfoui du malhiin. Anthologie de la poésie
populaire algérienne, Alger, ANEP.

DB, Souheil (2014): Anthologie de la poésie populaire algérienne d’expression arabe,
Paris, L’Harmattan.

DoLa, Hans-Jorg (2009): El libro de Calila e Dimna (1251). Nueva edicion y estudio de
los dos manuscritos castellanos, Zaragoza, Instituto de Estudios Islamicos y del
Oriente Proximo.

Dozy, Reinhard (1881): Supplément aux dictionnaires arabes, 1-11, Leyde, E. J. Brill.

DuvoLLert, Roger (1980): Proverbes et dictons arabes. Algérie, Tunisie, Maroc, Sahara,
texte arabe avec transcription phonétique, traduction francaise, 113 photographies,
Vessoul, Collége Saint-Georges.

DuvoLLer, Roger (1987): Village d’Algérie et oasis du Sahara. Nouveaux proverbes et
dictons arabes d’Algérie, Tunisie, Maroc, Sahara, VI, texte francais et arabe,
avec transcription phonétique, 537 photographies et cartes, Vesoul, College Saint-
Georges du Marteroy.

Faniu, Serafin (1975): Canciones populares arabes, Madrid, Publicaciones de la revista
Almenara.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~25 ~


https://doi.org/10.4000/insaniyat.29159
https://doi.org/10.4000/insaniyat.29159

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

Faran, B. (1897): Lecons de lecture & de récitation d’arabe parlé a ['usage des écoles
primaires. Choses usuelles. Traduction libre de fables tirées de La Fontaine, de
Fenelon, etc. Contes suivis de notes et d’un lexique, Alger, Librairie Adolphe
Jourdan.

Fatan, B. (1912%): Méthode directe pour [’enseignement de ['arabe parlé. Rédigée
conformément aux nouveaux programmes avec de nombreuses illustrations,
Alger, Typographie Adolfe Jourdan.

FroBentus, Leo (1921-1922): Volksmaerchen und volksdichtungen, Atlantis, Jena, Verlegt
bei Eugen Diederichs.

GaLLEY, Michelle e IRAQUI-SINACEUR, Zakia (eds.) (1994): Dyab, Jha, La’aba. Le
triomphe de la ruse. Contes marocains du fonds Colin, Paris, Belles Lettres.

GaMBOA, José Manuel et NUNEZ, Faustino (2007): Flamenco de la A a la Z. Diccionario
de téerminos del flamenco, Madrid, Espasa Calpe.

Garcia FiGueras, Tomas (1934): Cuentos de Yeha, ilustrados con 36 maderas y 3 litografias
de Miciano, Jerez de la Frontera, Nueva Litografia Jerezana.

GARRATON MaTEU, Carmen (2016): «El izli. Un género poético bereber como forma
de expresion femenina en una sociedad musulmana tradicional», A/-Andalus
Magreb, 23, pp. 23-46. En linea: [<https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/
view/7194>].

G1ACOBETTI, Antoine (1916): Recueil d'énigmes arabes populaires, Alger, Imprimerie
Adolphe Jourdan.

GINTSBURG, Sarali (2014): Formulaicity in Jbala Poetry, Tilburg, Tilburg University. En linea:
[<https://pure.uvt.nl/ws/portalfiles/portal/2031534/Gintsburg_formulaicity
11_02 2014.pdf>].

HaBouDpANE, Omar (2017): Le melhiin marocain et le paradoxe de l'amour. Cas de sidi
Qaddour al-Alami, Paris, L’Harmattan.

Hapis-Art Mounous, Souad (2011): El ritual de la bogala. Poesia oral femenina argelina,
Madrid, CantArabia.

Haps-AL1 Mounous, Souad (2015): «Literatura oral argelina: reflexion sobre un proceso
de traduccion», Boletin De Literatura Oral 5, pp. 35-44. En linea: [<https://
revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/2211>].

Haps-ALt Mounous, Souad (2019): «Literatura y tradiciéon oral argelinas en
lengua espafola», Revista argelina, 9, pp. 9-12. https://doi.org/10.14198/
RevArgel2019.9.01.

Hanoteau, Adolphe (1867): Poésies populaires de la Kabylie du Jurjura, Argel, Bastide
Libraire Editeur.

IBN KHALDUN (1968): Discours sur [’Histoire Universelle (al-Mugaddima), traduction
nouvelle, préface, notes et index par Vincent Monteil, tome III, Beyrouth,
Commission Libanaise pour la Traduction des Chefs-d’ceuvre.

Laoust, Emile (2012): Contes berberes du Maroc, vol. 1, Textes berberes, vol. I,
Traduction et annotation [1949], présentation de K. Mouhsine, Rabat, Faculté des
Lettres et des Sciences Humaines.

Laroul, Fouad (2011): Le drame linguistique marocain, Léchelle, Zellige.

LAzArRO CARRETER, Fernando (1990): Diccionario de términos filologicos, Madrid, Gredos.

Le Branc DEe PreBois, Paul (1897): Essai de contes kabyles, Batna, Imprimérie
typographique A. Beun.

LiGey (2007): Contes & légendes populaires du Maroc reccueillis a Marrakech par
la doctoreuse [1926], Légey, Casablanca, Editions du Sirocco [Trad. esp.: A.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~26 ~


https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7194
https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7194
https://pure.uvt.nl/ws/portalfiles/portal/2031534/Gintsburg_formulaicity_11_ 02_2014.pdf
https://pure.uvt.nl/ws/portalfiles/portal/2031534/Gintsburg_formulaicity_11_ 02_2014.pdf
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/2211
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/2211
https://doi.org/10.14198/RevArgel2019.9.01
https://doi.org/10.14198/RevArgel2019.9.01

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

Gonzalez Beltran, Cuentos y leyendas populares de Marruecos, Madrid, Siruela,
2009].

LecuiL, Alphonse (1988): Contes berberes de I’Atlas de Marrakech, Paris, L’Harmattan.

LercHUNDI, Fr. José de (1872): Rudimentos del arabe vulgar que se habla en el Imperio
de Marruecos. Con numerosos ejercicios y temas aplicados a la teoria, Madrid,
Imprenta y Estereotipa de M. Rivadeneyra.

LercHUNDI, Fr. José de, (1892): Vocabulario espariol-arabigo del dialecto de Marruecos,
con gran numero de voces usadas en Oriente y en la Argelia, Tanger, Imprenta de
la Mision Catolica-Espaiola.

LETHIELLEUX, Jean (2022): Le mouton dans les tribus nomades présahariennes. Textes
arabes et francais et notes explicatives et ethnographiques, ed. de F. Moscoso
Garcia, El jardin de la voz, Madrid / Ciudad de México, Universidad de Alcalé de
Henares / Universidad Nacional Autébnoma de México [En linea: [<https://ebuah.
uah.es/dspace/handle/10017/52930>].

MACHUEL, L. (1900%): Méthode pour [’étude de [’arabe parié, Alger, Adolphe Jourdan.

MaMERIA, Zoubeida (2013): Contes du terroir algérien, 1-111, Alger, Dalimen.

MammeERL, Mouloud (1996. 1980'): Contes berberes de Kabylie. Machaho! Tellem chaho!,
Paris, Pocket.

Marcais, Philippe (2001): Parlers arabes du Fezzdn, textes, traductions et éléments
de morphologie rassemblés et présentés par D. Caubet, A. Martin y L. Denooz,
Université de Li¢ge, Librairie Droz.

Marcais, William (1902): Le dialecte arabe parlé a Tlemcen. (Grammaire, textes et
glossaire), Paris, Ernest Leroux.

Marcais, Williams (1908): Le dialecte arabe des Ulad Brahim de Saida, Paris, Honoré
Champion.

MARUGAN GUEMEZ, Marina (1994): El refranero andalusi de Ibn ‘Asim al Garnati. Estudio
lingtiistico, transcripcion, traduccion y glosario, Madrid, Hiperion.

Muarn (2011) = (fa,

MERED, ZoULIKHA (1991): Contes arabes de Tlemcen. Essai d’analyse textuelle, Alger,
Entreprise Algérienne de Presse.

MERED, Zoulikha (dir.) (2011): Si Tlemcen m’était conté. Tlemcen, capitale de la culture
islamique, vol. 1, Sources et lieux de [’écriture, vol. 11, Bugyat ar-rwwad fi dikri
[-mulitki min bani ‘abdi I-wadi, vol 111, Ses contes et légendes 1, vol. 1V, Ses contes
et légendes 11, vol. V, Ses contes et léegendes 111, vol. VI, Réctis de voyageurs
arabes et européens 1, vol. VII, Récits de voyageurs arabes et européens 11, vol.
VIII, Ses savants et ses saints 1, vol. IX, Ses savants et ses saints 11, vol. X, Ses
savants et ses saints 111, vol. X1, Sa poésie et sa musique 1, vol. XII, Sa poésie et
sa musique 11, vol. XIII, La poétique de son parler, sous la direction de MERED,
Zoulikha, Tlemcen, Département du patrimoine immatériel et chorégraphie,
Ministere de la Culture.

MEesurg, Madeleine et CLAVER, Marie (2024): Vocabulaire détaillé de la langue arabe, ed.
de F. Mosocos Garcia, Alcald de Henares / Morelia (México), Universidad de Alcala
/ UDIR / UNAM. En linea: [<https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/61959>].

Moreno CaBRERA, Juan Carlos (2013): Cuestiones clave de la Lingiiistica, Madrid,
Sintesis.

MoreNO CABRERA, Juan Carlos (2021): La clasificacion de las lenguas, Madrid, Sintesis.

Moscoso Garcia, Francisco (2007): Cuentos en dialecto arabe del norte de Marruecos.
Estudio lingiiistico, textos y glosario, Cadiz, Universidad de Cadiz.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~27 ~


https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/52930
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/52930
https://ebuah.uah.es/dspace/handle/10017/61959

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

Moscoso Garcia, Francisco (2011): «Un pionero en los estudios de arabe marroqui: el
P. Fr. Patricio José de la Torre. Proverbios y adagios», Studia Orientalia, 111, pp.
185-250. En linea: [<https://journal.fi/store/article/view/9313>].

Moscoso Garcia, Francisco (2012): Aproximacion al cuento narrado en arabe marroqui,
en Suomalaisen Tiedeakatemian Toimituksia Humaniora, 362, Helsinki, Annales
Academi Scientiarum Fennice.

Moscoso Garcia, Francisco (2017): Cuentos en arabe marroqui. Textos de la literatura
oral de Marruecos para su uso en el aula, Madrid, Uam Ediciones.

Moscoso Garcia, Francisco (ed.) (2018): Vocabulista castellano arabigo compuesto, y
declarado en letra, y lengua castellana por el M. R. P. Fr. Pedro de Alcald del orden
de San Geronimo. Corregido, aumentado, y puesto en caracteres arabigos por el P.
Fr. Patricio de la Torre de la misma orden, Bibliotecario, y Catedrdtico de la lengua
Arabigo-erudita en el R'. Monasterio de S". Lorenzo del Escorial, y profeso en él.
Anio de 1805, en Libros de las Isla 2, Cadiz, Editorial UCA y UCOPress.

Moscoso Garcia, Francisco (2020a): Dichos y tradiciones: Literatura oral y orientalismo
catolico en el Sahara argelino (1926-1975), Boletin De Literatura Oral, 2, pp.
1-1114. En linea: [<https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/
view/5253>].

Moscoso Garcia, Francisco (2020b): «Los refranes recogidos en el Vocabulista del P.
Patricio de la Torre. Puente de union entre al-Andalus y Marruecosy», Boletin de
Literatura Oral, 10, pp. 171-218. https://doi.org/10.17561/blo.v10.4936

Moscoso Garcia, Francisco (2021): Cuentos del Sahara argelino, Cordoba, UCOPress.

Moscoso Garcia, Francisco (2022a): «L’arabe algérien parmi les péres blancs. Etudes
et publications depuis la fondation de leur société en 1868 jusqu’aux années
1980», Historiographia Linguistica, 49, 2/3, pp. 302-335. https://doi.org/10.1075/
hl.00111.mos

Moscoso GaRrcia, Francisco (2022b): «P. Louis David, Escenas de la vida drabe en Argelia;
P. Yves Alliaume, Suplemento a las lecciones de moral. Edicidon, presentacion,
traduccion y glosario», Revista Argelina, 14, pp. 69-227. En linea: [<https://
argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-
argelia-p-yve>].

Moscoso Garcia Francisco (2023a): «El estudio del arabe argelino entre las hermanas
blancas en el Séhara (1932-1978). Las obras del P. Yves Alliaume: Las hermanas
en el Sihara 'y Libro de la Educaciony», Anaquel de Estudios Arabes, 34, 2, pp.
273-299. https://doi.org/10.5209/anqe.85574

Moscoso Garcia, Francisco (2023b): «Las Misioneras de Nuestra Sefiora de Africa y la
recogida de literatura oral en el Sahara argelino: un cuadernillo anénimo escrito
en torno a los afios 1970», Boletin De Literatura Oral, 13, pp. 40-65. https://doi.
org/10.17561/blo.v13.7904

Moscoso Garcia, Francisco (2025, en prensa): «Cuentos en arabe de Oran (Argelia):
presentacion y estudio lingliistico», Estudis de Literatura Oral Popular, 14.
https://doi.org/10.25267/AAM.2021.v28.06

MouLieras, Auguste (1893 et 1897): Legendes et contes merveilleux de la Grande Kabylie,
en Bulletin de Correspondance Africaine X111, I-1I, Alger, Publications de I’Ecole
des Lettres.

Nami (2007) = o,

OuLp MoHAMED-BaBa, Ahmed-Salem (1999): Estudio dialectologico y lexicologico del
refranero andalusi de Abii Yahya Azzajjali, Zaragoza, Universidad de Zaragoza.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~28 ~


https://journal.fi/store/article/view/9313
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/5253
https://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/blo/article/view/5253
https://doi.org/10.17561/blo.v10.4936
https://doi.org/10.1075/hl.00111.mos
https://doi.org/10.1075/hl.00111.mos
https://argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-argelia-p-yve
https://argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-argelia-p-yve
https://argelina.ua.es/article/view/2022-n14-p-louis-david-escenas-de-la-vida-arabe-en-argelia-p-yve
https://doi.org/10.5209/anqe.85574
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7904
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7904
https://doi.org/10.25267/AAM.2021.v28.06

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

OuLb MoHaMED-BaBA, Ahmed-Salem (2008): Refranero y fraseologia hassani.
Recopilacion, explicacion, estudio gramatical y glosario, Zaragoza, Instituto de
Estudios Islamicos y del Oriente Proximo.

OuLb MonaMED-BAaBA, Ahmed-Salem (2020): «El nasib en la poesia popular hassani,
la-gnay», Al-Andalus Magreb, 27, pp. 101-116. https://doi.org/10.25267/AAM.
2020.v27.01

OuLb MonaMED-BaBa, Ahmed-Salem (2023): «Pareados hassanies llamados givan, o la
brevedad convertida en expresividad poética», Boletin De Literatura Oral, 13, pp.
26-39. https://doi.org/10.17561/blo.v13.7389

PEDROSA, José Manuel (2004): El cuento popular en los Siglos de Oro, Madrid, Laberinto.

PEDROSA, José€ Manuel (2005a): Literatura oral, literatura popular, literatura tradicional,
pp- 1-16. En linea: [<https://biblio.colsan.edu.mx/arch/especi/lit_tra 005.pdf>].

PEDROSA, José Manuel (2005b): Los géneros, el estilo, el trabajo de campo y el trabajo
de gabinete: prototipos y versiones, pp. 1-14. En linea: [<https://www.liceus.com/
producto/los-generos-estilo/>].

PereDA Roia, Carlos (2014): Coplas de la region de Yebala (norte de Marruecos), ed. de
F. Moscoso Garcia, Barcelona, Bellaterra.

PrEMARE, Alfred-Louis de (1986): La Tradition orale du Mejdub: récits et quatrains
inédits, recueillis, transcrits, traduits et annotés par A.L. de Prémare, Aix-en-
Provence, Edisud.

Riviere, Joseph (1882): Contes populares de la Kabylie du Djurdjura, Paris, Ernest
Leroux.

Roranp DE Bussy, Jean Théodore (1838): L’idiome d’Alger ou dictionnaires frang¢ais-
arabe et arabe-frangais précédés des principes grammaticaux de cette langue par
T Roland de Bussy, directeur de I’ Imprimerie du Gouvernement, Alger, Brachet et
Bastide Libraires-éditeurs, Place du Gouvernement.

Saapa, Lucienne (1985): La geste hilalienne. Version de Bou Thadi (Tunisie), reccueilli,
¢tabli et traduit de I’arabe par L. Saada, préface de J. Grosjean, Paris, Gallimard.

Saip, Edward W. (2003): Orientalismo, Barcelona, Debolsillo.

SALLAM, J. y LACHANCE G. (1942): Giasdl o\ 2N 25l & pl) adad (3 327500 sa0a) 4oy )
(at-tariqa l-gadida [-mutadarriga fi ta 'lim al-Sarabiyya [-Sammiyya l-ahad al-
aba? al-buyad), méthode progressive pour [’étude de I’arabe parlé de ['un des
Peéres Blancs, 1-11, Alger, Maison-Carrée.

Sryomovics, Susan (2014): «Algerian Women's Buqalah Poetry: Oral Literature, Cultural
Politics, and Anti-Colonial Resistance», Journal of Arabic Literature, 45, pp. 165-
168. En linea: [<https://www.jstor.org/stable/43305682>].

SouaLaH, Mohammed (1910%): Cours élémentaire d’arabe parlé. Enseignement par
Iimage et par la méthode directe. Lecture, Ecriture, Exercices de langage,
lecons de choses, contes, anecdotes, exorcises d’intelligence, Alger, Typographie
Adolphe Jourdan.

SouaLan, Mohammed (1947): Cours supérieure d’arabe parlé d apres la Méthode directe.
La Société musulmane. Origines, Moeurs et Coutumes des groupements ethniques
(Arabes, Maures, Berberes, Negres, Nomades), illustrations d’Herzig, nouvelle
édition augmentée de notions d’hygiéne et d’illustrations, Alger, Editions « La
Typo-Litho » et Jules Carbonel.

SouaLaH, Mohamed (1958°%): Enseignement par l'image et la méthode directe sans
caracteres arabes (conforme aux programmes officiels), livre du maitre, Alger,
«La thypo-litho» et Jules Carbonel.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~29 ~


https://doi.org/10.25267/AAM.2020.v27.01
https://doi.org/10.25267/AAM.2020.v27.01
https://doi.org/10.17561/blo.v13.7389
https://biblio.colsan.edu.mx/arch/especi/lit_tra_005.pdf
https://www.liceus.com/producto/los-generos-estilo/
https://www.liceus.com/producto/los-generos-estilo/
https://www.jstor.org/stable/43305682

F. Moscoso GARcia, K APROXIMACION A LA...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 7-30

TAINE-CHEIKH, Catherine (2017): Etudes de linguistique ouest-saharienne, vol. 1I,
Onomastique, poésie et traditions orales, Rabat, Centre des Etudes Sahariennes.

Taritro, Norbert (1957): Manuel d’arabe algérien, Paris, Librairie C. Klincksieck.

Taritro, Norbert (1971): Manuel d’arabe algérien moderne, Paris, Librairie C.
Klincksieck.

Taritro, Norbert et al. (1958): Linguaphone. Cours d’arabe algérien, vol. 1, Textes
des lecons, vol. 11, Introduction au disque phonétique, Traduction des lecons,
Vocabulaire, London, Linguaphone Institute.

THomMAs DE ANToNio, Clara Maria (1993): «Yuha, un personaje popular en el Magreb y
en todo el mundo arabe», al-Andalus-Magreb, 1, pp. 187-223. En linea: [<https://
revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7716>].

Tuson, Jesus, (2011): Quinze llicons sobre el llenguatge (i algunes sortides de to),
Badalona, Ara Llibres.

YELLES-CHAOUCHE, Mourad (1986): Le hawfi. Poésie féeminine et tradition orale au
Maghreb, Alger, Office des Publications Universitaires.

ZeroouMmr, Nefissa, (1982, 1970"): Enfants d’hier. L’éducation de [’enfant en milieu
traditionnel algérien, Paris, Maspero.

Z1vap1 (2007a 'y 2007b)= sk )

[ANTs, IbrahTm (1990): Fi. % yad faiN) 4S5 a\all @ pal) Sagl (3 (1990): a1 0l ¢yl
[-lahagat al-Sarabiyya (Sobre los dialectos arabes), Al-Qahira, Maktaba al-
Anglo-al-misriyya.]

Al laiiad o\ Jaa 5 \giida 5 5 Ll o \eNlaa A ) Aasil) A\ 1(20072) caeal (g2l

[z1vADl, Ahmad (2007a): al-ahdgi as-SaSbiyya al-magribiyya. A3&) 5 ) 55

magalatha wa buniydtha wa waza?ifha wa mugarandtha wa xasa?isha (Las

adivinanzas populares marroquies. Sus ambitos, estructuras, funciones,
comparaciones y caracteristicas), ar-Ribat, Wizara at-Taqafa].

[ZIYADI, Ahmad A IB\BY) &k\%)&\ A‘*M\ w\ @\;ﬁ\ o g\ (2007b) JA;\ ch;JLD

(2007b): gamus al-ahagi as-sa$biyya al-magribiyya (Diccionario de

adivinanzas populares marroquies), ar-Ribat, Wizara at-Taqafa].

ALl ((AMAPATRIL) s 5\ & 50 A ) Gneal) (3itad g Javia s oz D (oondl Bl (e

[matn al-matal al-magribi ad-darig, ix s 4kl daeplST Cile silas aly Hl) &y,

gam§, dabt wa tahqiq ag-gamSQiyya al-magribiyya li t-turat al-lugawi

(Compendio de refranes en arabe marroqui, recopilacion, fijaciéon de su

escritura y estudio de la Asociacion Marroqui para la tradicion lingiiistica),

AMAPATRIL, en silsila at-turat, ar-Ribat, matbiifat akadimiyya al-mamlaka al-

magribiyya, 2011].

i 13 colimdl ) e el A Kt e sl (5 20 nE) Bl S 5(2007) e < pand

Naiwmi, Hassan (2007): Gina’ al-Sayta. as-SiSr as-Safawi w al-miisiqi fi I- J& 53

Magrib (Canto de la {ayta. La poesia oral y musical en Marruecos), vols. [ y II,

ad-Daral-Bayda’, Dar Tubgal.

Fecha de recepcion: 28 de septiembre de 2024
Fecha de aceptacion: 22 de noviembre de 2024

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9214
~30 ~


https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7716
https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7716

A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...»

BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

Cronicas de Indias y dialogos etnograficos: a proposito de los
areitos y los pueblos sin escritura

Indian chroniclers and ethnographic dialogs: regarding the areitos
and peoples without writing

Ana ViaN HERRERO
(IUSMP, UCM)
avihe@ucm.es
https://orcid.org/0000-0002-3959-1560

REsUMEN: Varios cronistas y dialoguistas
etnograficos del siglo XVI intentaron
comprender los cantos historiales amerindios
y contrastarlos con sus paralelos europeos.
En sus planteamientos no estd solo implicita
la idea que cada cual tiene de la conquista y
la colonizacién, sino la de la convivencia de
historia escrita y oral. Se analizan y comparan
varias descripciones para separarlas de los
juicios de valor de coetaneos suyos y nuestros.
De un elenco numeroso de cronistas y
abundante de autores de didlogos, selecciono
a algunos escritores residentes en dos
virreinatos americanos, México y Peru, con
atencion preferente a Fernandez de Oviedo,
el autor que mas y mejor se interesd por este
problema. El objetivo es centrarse en los
areitos como sintoma de un fenémeno mucho
mas extenso y complejo que afecta a las ideas
tempranas sobre los pueblos sin escritura y
por tanto a la condiciéon misma de la Historia
como disciplina.

PaLaBRrAS cLAVE: Cronistas de Indias, Dialogos
etnograficos, Areitos, Gonzalo Fernandez
de Oviedo, Fray Ramoén Pané, Pedro de
Quiroga.

ISSN: 2173-0695

ABsTRACT: Several 16th-century chroniclers
and authors of ethnographic dialogues sought
to comprehend Amerindian chants and to
contrast them with their European analogues.
Implicit in their approaches is not only each
author's particular understanding of conquest
and colonization, but also a reflection on the
coexistence of written and oral historiographies.
Multipledescriptionsareexaminedandcompared
with the aim of disentangling them from the
value judgments of both their contemporaries
and our own. From a wide corpus of chroniclers
and dialogue writers, I focus on a select group
of authors based in two American viceroyalties
—Mexico and Peru—paying special attention
to Fernandez de Oviedo, the writer who most
thoroughly and perceptively engaged with this
issue. The objective is to analyze the areitos as
symptomatic of a far broader and more intricate
phenomenon, one that bears directly on early
conceptions of non-literate societies and, by
extension, on the very foundations of History
as a discipline.

Keyworps:  Chroniclers of the Indies,
Ethnographic Dialogues, Areitos, Gonzalo
Fernandez de Oviedo, Fray Ramoén Pané, Pedro
de Quiroga.

DOI: 10.17561/blo.v15.9437

~31 ~


mailto:avihe@ucm.es
https://orcid.org/0000-0002-3959-1560

A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

Varios cronistas y dialoguistas etnograficos del siglo xvi intentaron comprender
los cantos historiales amerindios y contrastarlos con sus paralelos europeos. En sus
planteamientos no esta solo implicita la idea de la conquista y la colonizacién, sino la
de la convivencia de historia escrita y oral. Me propongo analizar y comparar varias
descripciones para separarlas de los juicios de valor de coetaneos suyos y nuestros.

De un elenco numeroso de cronistas y abundante de autores de didlogos, selecciono
a algunos escritores residentes en dos virreinatos americanos, México y Pert, con atencioén
preferente a Fernandez de Oviedo, el autor que mas y mejor se intereso por este problema.
El objetivo es centrarse en los areitos como sintoma de un fendomeno mucho mas extenso
y complejo que afecta a las ideas tempranas sobre los pueblos sin escritura y por tanto
a la condicion misma de la Historia como disciplina'. Antes de entrar en los areitos,
empezaremos por la Historia.

1. EL INTERES ETNOGRAFICO POR OTROS PUEBLOS

A la hora de escribir la Historia como discurso, son cuatro las fuentes principales
de la Antigiiedad que heredan los siglos XV y XVI: la aristotélica, la ciceroniana (que
retoma y reformula a Herddoto y Tucidides), la lucianesca y la hermogénica. La mayoria
de definiciones de la Historia manejadas durante los siglos XV a XVII tendran uno o
varios de estos origenes.

Pero los escritores atraidos por otros pueblos y otras culturas, los que tenian
interés etnografico junto al histdrico, si querian paradigmas escritos, releian casi siempre
los mismos modelos, en especial Herddoto y Luciano de Samésata. Herddoto en sus
Historias habia sido el primero en describir las costumbres y la geografia de pueblos
del Asia Menor, como escitas, babilonios, persas, egipcios, etc., lo que representaba el
primer ejemplo de aproximacién antropologica a otras culturas, siempre desde la cautela
de lo visto personalmente y desde el precepto de la veracidad (Herodoto, Historia, 1987-
1994: 66); en €l cumple esa funcién el recurso al testigo ocular propio o ajeno, lo que
tendra una larga estela de seguidores hasta los tiempos modernos; ademas, Herddoto
permitia la presencia de lo maravilloso y el cultivo del estilo agradable. Valla tradujo las
Historias al latin (Historiae, Venetiis, Christophorus de Pensis, c. 1498-1500) abriendo
la posibilidad de su influencia, que se reforzaria entre eruditos con la edicion griega de
Aldo Manuzio (1520).

Uno de los rasgos predominantes en la historiografia indiana es la importancia
que adquiere el testigo ocular herodoteo, esencial para lograr la veracidad retoricamente
preceptiva. El refuerzo se comprende muy bien en el caso indiano, por tratarse de una
nueva y desconocida realidad en la que solo la experiencia vista y vivida puede desafiar
a los que hablan de oidas, una de las discusiones del periodo. Los fundadores de esas
letras hispanoamericanas en México (como Motolinia, Vasco de Quiroga, fray Alonso
de la Veracruz, Gonzalo Fernandez de Oviedo, Bernal Diaz del Castillo, Fray Pedro de
Cérdoba, etc.) o en el Perti (como Juan de Betanzos, Pedro Cieza de Ledn, Juan Polo

"El problema se plantea ya en la primera historiografia griega. Una cita de Gonzalo Menéndez Pidal
(1986: 7) abre el prologo de su libro La Esparia del siglo XIII: «Solo en raras ocasiones el historiador actual
cobra conciencia de que hay sustanciales relatos historicos que han llegado a nosotros en forma no escrita.
[...] Casi nos parece axiomatico que cuando no hay crdnicas, anales, inscripciones, jeroglificos, no hay
Historia; como si los hombres solo dejasen en palabras relato explicito a la posterioridad. [...] En realidad,
todo el mundo que nos rodea nos habla de Historiay.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~32 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

de Ondegardo, Pedro de Quiroga, Juan de Matienzo, Garcilaso el Inca, etc.), siempre
insistiran en ello.

Por su parte, Luciano de Samosata fue una autoridad para los escritores
historiograficos de los siglos XV a XVII: De Historia conscribenda era la inica obra
de la Antigiiedad dedicada exclusivamente a la forma de escribir historia, lo que explica
su popularidad en Europa desde el Cuatrocientos y su influencia entre historiadores del
Nuevo Mundo. También para ¢l el principal precepto historiografico era la veracidad —no
el elogio—, pero entendida de modo flexible y lograda de distinta manera a como lo hace
Herddoto. Ademas, varias obras del samosatense atrajeron a etndgrafos comparatistas,
pues el sirio habia sido un gran observador de cultos extranjeros y autor de grandes
dialogos etnograficos y filosoficos interesados por costumbres, lenguas y culturas
peregrinas (Zappala, 1990: 167). Algunas técnicas de este tipo de opusculos (o a ¢l
atribuidos) expresan complejidad literaria notable. Presenta, por ejemplo, a Anacarsis
—en el didlogo de su nombre— como falso ingenuo, martir por amor de su cultura, que
discute de igual a igual con Solon. Refiere ritos y costumbres de pueblos desconocidos
(Asinus, De dea Siria e incluso De sacrificiis, donde incluye la descripcion de costumbres
de enterramiento de extranjeros). Pone en boca de Toxaris la defensa de la superioridad
de los escitas sobre los griegos y le hace hablar con buena conciencia de su pueblo; como
amigo de los gestos teatrales, el escita llega a amenazar con su suicidio, se hace testigo
de lo que cuenta o de lo que denuncia, y protagoniza un didlogo que presenta el ideal de
amistad entre los barbaros. Son los barbaros te6logos de Toxaris con su toma de partido
inverosimil quienes cautivan a varios cronistas y autores de didlogos. El Luciano del
perspectivismo y subjetivismo filosoficos del Hermotimus los atrajo igualmente.

Aunque Fernandez de Oviedo, Juan de Matienzo o Garcilaso el Inca fueron también
dialoguistas, vemos de modo mas cumplido este comportamiento en el hispano-peruano
Pedro de Quiroga, cuyos Coloquios de la verdad son un monumento al didlogo etnografico
y memorialistico, cristianizando esos materiales mencionados. En la argumentacion, a
través de parejas argumentativas lucianescas se detecta al Luciano filoséfico, al interesado
en la teoria de la historia y al estudioso de culturas de pueblos incdgnitos: temas como el
suefio, el mundo al revés, el mundo barbaro idealizado, denuncias de la inconsecuencia
de la cultura criticada, la perspectiva y la subjetividad ante las mismas realidades,
etc. introducen el relativismo testimonial, etnografico, historiografico y filoséfico
del samosatense, al que se ha unido el fruto de otras lecturas. Cualquiera de estas tres
facetas de Luciano, la de historiador, la de etnégrafo o la del cultor de la perspectiva,
pueden llegarle, ademas, tamizadas desde el interés etnografico de Las Casas, quien leyo
al samosatense y admir6 las descripciones herodoteas de un culto extranjero, o de fray
Domingo de santo Tomas, un inspirador seguro de Quiroga?.

2. CANTARES PARA LOS PUEBLOS SIN ESCRITURA: ANTES Y DESPUES DE FERNANDEZ DE OVIEDO
Junto a las fuentes escritas, autores de cronicas y de didlogos eran muy conscientes

de la importancia de la historia oral, no solo para los «pueblos sin escritura» sino para

ellos mismos, para la transmision de sus propias culturas europeas, para la de las nuevas

2Para el Luciano historiador y etnografo, y su influencia en los autores aurcos de las peninsulas ibérica
e italica, consultese Zappala (1990: 167, 198-200, 234-242). Para el referente lucianesco en los Cologquios
de Quiroga: Vian Herrero (2006: 209-247).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~33 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

por conocer, o para la forma de escribir la Historia. Las comparaciones madrugan en
fechas y duran hasta muy tarde, de modo que lo que realmente importa para los analisis
concretos desde el punto de vista filologico y cientifico es conocer si lo leido nace de una
experiencia directa o estamos ante un relato mediado por canales mas o menos complejos
de la difusion escrita.

El areito, palabra del idioma taino adoptada genéricamente por los colonizadores
espanoles para describir un ceremonial o tipo de canto y baile religioso oriundo del
pueblo taino del Caribe, sirve a nuestro propdsito. Los diccionarios cientificos tempranos,
como el de Friederici (1947: s.v.) toman como referente para su definicion las palabras de
Fernandez de Oviedo («Bailar cantando; cantares acompafados de bailesy), recurriendo,
pues, al testimonio mas apreciado a través de los siglos, con buenos motivos. Pero el
mismo Friederici documenta la voz ya desde Pedro Martir: «chorizantes hymnosque suos
quos dicunt areitos cantando ... offerunt» (II, 361) (s.v.), para designar el baile cantado
en todos los territorios de Indias. Esta condicion genérica de la voz deberia tomarse mas
en cuenta para definir una realidad que de facto es muy compleja.

Menéndez Pidal, por su parte, fue quien antes repard en la importancia de la
asociacion entre tradiciones orales de pueblos distintos cuando aporta noticias de
romances traidos por los conquistadores (Cortés, Pizarro, Almagro) segin varios
cronistas® y, sobre todo, cuando comenta varios pasajes de Fernandez de Oviedo®. La
critica sobre el areito crece durante el siglo xx, y a ella se aludird cuando proceda.
Desde el afio 2000 han aumentado los analisis, de muy desigual signo y valor, sobre sus
componentes performativos, lingiiisticos, mnemonicos e historicos. Destaco en particular
cuatro estudios: el de Jeremy Paden (2007), centrado en la memoria como problema de
legitimacion de sus propias pretensiones en el Sumario de Fernandez de Oviedo (1526);
el de Paul A. Scolieri (2013) con respecto a la relacion entre memoria e historia escrita en
Oviedo —limitado a la Historia general—, y la reevaluacion de conjunto que hace Elisabeth
Gansen (2019); con otro planteamiento, el de Vanina Teglia (2015).

Pero ese rastreo lexicografico al que aludia antes no es casual: Oviedo —del que
luego nos ocuparemos— no fue el primero en explicar a los escritores europeos lo que era
el areito, como varios estudiosos pusieron de relieve. Fue fray Ramoén Pané, al que se
considera el primer escritor etnografico, el jeronimo autor de la Relacion acerca de las
antigiiedades de los indios, compuesto c. 1494-1498 en La Espaiola durante el segundo

3Referidos por Bernal Diaz, Antonio de Herrera, Fernandez de Oviedo, Cieza de Ledn, etc.: R. Menéndez
Pidal [1939], 19727: 13-46, en especial 14-16 («Los romances tradicionales en América (1)»), y retoma el
asunto en publicaciones sucesivas.

*Menéndez Pidal ([1953], 19682, 1: 3-8, 39, 157-162, 169-172, 188-196, 300-316) y (I1, 3-116, 169-195,
342- 365, 390 -403), comentando a Gonzalo Ferndndez de Oviedo y primeros romances americanos (11,
222-235, 323-330 y 432-439). Cito en este caso la Historia General y Natural de las Indias de Ferndndez
de Oviedo por la ed. de Amador de los Rios (1851-1855) en su forma abreviada como HGNI, seguido del
n° de libro, capitulo y pagina. He tenido también a la vista la ed. de Juan Pérez de Tudela, 1959 (BAE)
junto a su estudio preliminar (1959: viii-clix). He recurrido, sin embargo, de forma sistematica al cotejo
con las ediciones antiguas del Sumario (1526), la Primera parte... 1-20 (1535) y la Tercera parte (ms. Real
Biblioteca 11/3042) o revision manuscrita final del autor en 1547-1548, incorporada, como se recordara,
desde Amador de los Rios: «publicala la Real Academia de la Historia cotejada con el cédice original
enriquecida con las enmiendas y adiciones del autor e ilustrada con la vida y el juicio de las obras del mismo
por Jos¢ Amador de los Rios». Asimismo, véase Fernandez de Oviedo, «Relacion de lo suscedido en la
prision de el rey de Franciay, en P. Pintacuda (1997: 10-11). Son numerosas las ediciones y traducciones del
Sumario; cito por la de J. Miranda (1950) teniendo a la vista la costeada por el autor mismo (Toledo, 1526).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~34 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

viaje de Colon a las Antillas y por encargo del Almirante; Pané menciona brevemente el
areito y lamenta que los nativos no tengan sistema de escritura para referir sus origenes
como pueblo y cultura:

Y puesto que ellos no tienen escritura ni letras, no pueden dar buena cuenta de como
han oido esto de sus antepasados, y por eso no concuerdan en lo que dicen, ni aun se
puede escribir ordenadamente lo que refieren (Relacion, p. 24). [...] Y como no tienen
letras ni escrituras, no saben contar tales fabulas, ni yo escribirlas bien. Por lo cual creo
que pongo primero lo que debiera ser Gltimo, y lo ultimo lo primero. Pero todo lo que
escribo, asi lo narran ellos como lo escribo, y asi lo pongo como lo he entendido de los
del pais (p. 26) [...] como lo compré, asi también lo vendo (p. 45) [...] pues estos creen
en tales fabulas con mayor certidumbre que los otros, pues lo mismo que los moros,
tienen su ley compendiada en canciones antiguas por las que se rigen, como los moros
por la escritura. Y cuando quieren cantar sus canciones, tocan cierto instrumento que se
llama mayohabao, que es de madera, hueco, fuerte y muy delgado, de un brazo de largo
y medio de ancho; la parte donde se toca esta hecha en forma de tenazas de herrador, y la
otra parte semeja una maza, de manera que parece una calabaza con el cuello largo. Y este
instrumento tocan, el cual tiene tanta voz que se oye a legua y media de distancia. A su son
cantan sus canciones, que aprenden de memoria; y lo tocan los hombres principales, que
aprenden a tafierlo desde nifios y a cantar con él, segin su costumbre (p. 34)°.

Pedro Martir de Angleria (1455-1526), recibi6 en Sevilla ese original de Pané y,
como miembro del Consejo de Indias y primer historiador general de las Indias, resume
en latin su contenido en 1516, en sus De orbe novo decades®, pero, como hace notar
Gansen, Martir ve ya el fendmeno como una forma alternativa de hacer historia:

Tienen por costumbre inmemorial, particularmente en las mansiones de los reyes,
hacer que sus boicios o sabios instruyan a sus hijos de memoria en el conocimiento de las
cosas. [Pretenden transmitir asi tanto el] «origen y sucesion de los acontecimientos» como
las «hazafias en la paz y en la guerra de sus [...] antepasados [...] en versos a que llaman
areitos, y como entre nosotros los tafiedores de citara, ellos los cantan, acompanados de
danzas, al son de atabales construidos a su usanza y a los cuales dicen maguey» (Déc. 111,
libro VII, ap. Gansen, 2019: 1016-1017).

S El texto de Pané original en espafiol se perdio y solo se conoce por la discutida traduccion al italiano
de la Historia del Almirante don Cristobal Colon hecha por Alfonso de Ulloa. Cito por la ed. de la Relacion
de Pané mas fiable que me ha sido asequible (ed. J. J. Arrom): 19843, Hay varias eds., algunas accesibles
en red, y he cotejado con 1932: cap. 14 (su Gnica numeracion es la capitular; puntuacion, acentuacion y
normalizacion sin relevancia fonética son mias). Gansen (2019: 1016-1017) menciona a Pané junto a Pedro
Martir, Las Casas, Hernando Colén y Pérez de Oliva, cuya informacion he completado o ampliado aqui y
en adelante cuando, por espacio, ha sido posible. Debe sumarse a la némina de citados al propio Cristdbal
Coldn, a Francisco Lopez de Gomara y a Girolamo Benzoni, el gran difusor de la leyenda negra. Hay una
tesis dirigida por Manuel Maceiras Farfan que no he podido leer, o no encuentro publicada: F. J. Angeles
Concepcion (2007).

6 «Pedro Martir se confiesa muy amigo de Colon, de suerte que para redactar parte de su obra utiliza,
como ¢l mismo reconoce, los propios originales del Almirante, que va leyendo y poniendo en latin con
humor y desenfado no exento en ocasiones de gravedad» (J. Gil, en J. Gil y C. Varela 1984: 18). Gansen
no transcribe los textos de Pedro Martir de Angleria, De orbe novo decades, Déc. 1, libro IX, caps. 1v a viL.
Véase también Pedro Martir de Angleria, Opus epistolarum, nams. 177, 180, 189 y 190 (1953: vol. IX,
Libros I-XIV, Epistolas 1-231). Amplio, sobre la base de Gansen (2019: 1016-1017) la informacién que ella
sigue de la ed. cit. de Pané, en version castellana.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~35 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

Martir no fue el Unico: Las Casas también se apropio de ciertos fragmentos del
jeronimo comentados por €l en su Apologética historia de las Indias, pero no habla
explicitamente de los areitos’. Fernando Colon, el segundo hijo del Almirante, incluyo la
Relacion de Pané como cap. 61 de la Historia del Almirante, inédita a su muerte en 1539y
solo editada en Venecia (1571) en traduccion italiana de Alfonso de Ulloa, que este dejo en
borrador inconcluso a su muerte, con incoherencias diversas. Fernan Pérez de Oliva (1494-
1531), que conocié a Fernando Colon, incluyd la relacion en su Historia de la invencion
de las Indias, escrita c. 1525-1528 de nuevo desde Optica colombina, romanceando por
primera vez la I Década de Pedro Martir, pero el texto estuvo perdido hasta 19658,

En 1514 Fernandez de Oviedo (1478-1557), que fue mozo de camara de los Reyes
Catolicos de 1492 a 1498 y vivio casi cuarenta afios en el Nuevo Mundo, conoci6 de primera
mano el areito taino —la tradicion oral que mas le interesdé—’, pero solo reflexiond acerca de
¢l de manera progresiva, a lo largo de toda su vida, para concluir sobre la forma de hacer
historia en general y especificamente sobre su papel como historiador del Nuevo Mundo.
Compard esa forma de canto bailado con practicas semejantes del Viejo Mundo, como el
romance tradicional hispanico, que €l conoci6 en el periodo de mayor predicamento de este
género entre cultos y cortesanos, momento de auge de los pliegos sueltos y de recopilacion
de textos populares en importantes cancioneros (Londres, ms. 1471-1500; General 1511;
hasta el Cancionero sin afio) y momento de composiciones de textos semipopulares de autor,
que en varios casos se tradicionalizaron. Oviedo solo gradualmente consider6 el potencial
del areito para un historiador americano. En Historia general y natural de las Indias (1535,
rev. 1547-1548) presenta ya «these oral forms of memory not simply as alternatives to
written history but as its necessary complements» (Gansen, 2019: 1015-1016). Es decir, a
diferencia de Pané y Martir, Oviedo si profundiza en diversas manifestaciones del areito.
Primero en el Sumario, obra autdbnoma de 1526'°, donde ya tiene preocupacion retdrica por
la memoria y por las distintas formas culturales de areito. Atn defiende como prioritaria
la forma escrita de la historia. En su vida indiana, ademas del taino, conocid los de varias
islas del Caribe —La Espafiola, Dominica y Tobago— y nueve afios después matizara la
cuestion —desde la 1* ed., en 1535, de la Historia general y natural—, y entendera la historia
oral como un complemento necesario (Gansen 2019: 1019); los areitos se estudiaran ya no
como entretenimiento danzado, sino como ceremonia (los pasos de danza adelante y atrés,
el canto, el ritmo, el vestido y adornos, la bebida de chicha que emborracha hasta hacer

"Las Casas, Apologética historia sumaria (1967: tomo I, caps. cxx, cLxvi y cLxvi). La extension de
los textos impide la reproduccion; los datos positivos sobre los cultos indigenas son de Pané y solo glosas
0 comentarios personales no directos son de Las Casas. No habla de los areitos, con esta sucinta y no
necesariamente explicita excepcion, calco de Pané: «Eran muy amigos de sus bailes, al son de los cantos
que cantaban y algunos atabales roncos de madera, hechos todos sin cuero ni otra cosa pegada» (Apologética
historia, cap. CCIV).

$Fernan Pérez de Oliva (1965 y 1993); Cerron Puga (1991: 33-51).

°En HGNI (Libro XLII, cap. x1: 93-94), Fernandez de Oviedo describe un tipo de areito en Nicaragua, el
mitote, al recoger el fruto del cacao. Y en Libro XLII (cap. x1: 94-95) otro areito ante el cacique Tocoatega,
quien golpea con varas a cuatro muchachos a los que al final regalan unas almendras de cacao. A juicio de
Gansen (2019: 1020) el mitote es un canto danzado andlogo, y cree que la estancia en Nicaragua (1527-
1529), en el ambito del cacique Tocoatega, que le permitié presenciarlo, junto con la larga residencia y
experiencia americanas del autor, probablemente determinaron su cambio desde el Sumario a la Historia.
Para la vida y obra de Oviedo v. ademas de Amador de los Rios cit., Miranda (1950: 7-74); Pérez de Tudela
(1959: viii-clix).

% Introduccion de J. Miranda a Sumario de la natural historia de las Indias (1950: 50-52).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~36~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

perder el sentido —no siempre, solo en ritos especiales—, la importancia del compositor o
maestro) y examina formas, significados, funciones que cumple, en especial, para la correcta
transmision de la memoria colectiva. Para hacerlo comprensible a su lector lo compara o
incluso iguala con el romance hispanico y con formas poéticas o bailadas de paises europeos
donde residié'!. Defiende estas fuentes como legitimas y efectivas para transmitir la historia
entre iletrados o suplir informacion que otros documentos no proporcionan. Le influyo en
su concepcion de la historia y en su propia obra, en su forma de hacer historia, inspirandose
en el De oratore de Ciceron. Y le influyo en particular la historiografia medieval, donde
ese aprovechamiento de fuentes estaba consolidado desde Alfonso X, o siglos antes si se
consideran sus fuentes arabes andalusies'?.

Otros historiadores reivindicaron los textos surgidos al calor de los acontecimientos
por su valor mnemotécnico de la historia y como medios de propaganda politica: asi
Antonio de Herrera y Tordesillas (1549-1625) en su «Discurso sobre las historias y
historiadores espafiolesy:

En todas las naciones hubo el uso de la poesia y el cantar las cosas luego que sucedian,
y en la espafiola, por la mucha ocupacion y continuacion de la guerra, se acostumbro
mucho, para que por medio de los cantos que llaman romances, supiese el vulgo (que
comunmente no usa de la historia) los hechos famosos de la guerra y la gente se inclinase
a las armas, que era lo que en aquellos tiempos (hablando de don Pelayo a acd) mas se
platicaba y era mas necesario, y para que el pueblo de mejor gana acudiese a los gastos de
la guerra, que fue una maravillosa razoén de Estado; y por esto quedaron los romances y
cantares mas en la memoria, y por ser verdaderos, al contrario de otras naciones'’.

Lo mismo puede decirse de los peninsulares Juan Diaz de Rengifo (1553-1615),
Ginés Pérez de Hita (1544-1619) y Juan de Mariana (1536-1624)'. Otros como Frangois
Baudoin (1520-1573) compararon los areitos (por influencia de Oviedo) con cantos romanos y
germanos (Grafton, 2007: 115; Gansen, 2019: 1026). Es decir, es una tendencia historiografica
quinientista la de hermanar ambas fuentes, algo comiin al resto de Europa (Chaytor, 1966%).

Oviedo conocid el ambiente cortesano que se interesaba por el romance tradicional
y eso determina su comprension del areito'®. Los considerd esenciales para su propia
Historia del Nuevo Mundo entendida como empresa colectiva, imposible para uno
solo. Intenta unir tradiciones: recuerda una anécdota de las Catilinarias ciceronianas y
a partir de ella hace una analogia con la conquista de México por Cortés de la que la
corona debe enorgullecerse, por lo que deberian escribirse romances que quedaran en la
memoria de generaciones (Gansen, 2019: 1031). También en el México o en el Pert de

" Fernandez de Oviedo, HGNI (Libro V, cap. 1: 128); Menéndez Pidal (1968, 1: 3-8, 39, 157-162,
169-172, 188-196,300-316) y (II, 3-116, 169-195, 342-365, 390-403), comentando a Gonzalo Fernandez
de Oviedo y primeros romances americanos sobre todo II (222-235, 323-330 y 432-439); Gansen
(2019: 1022).

12Menéndez Pidal (1955); Catalan Menéndez Pidal (1963); Catalan y de Andrés (1975); Cintra (1951-
1990); Pattison (1983); Powell (1983); Black (1987: 126-156); Vaquero (1990).

13 Antonio de Herrera, «Discurso sobre las Historias e historiadores espafioles», en 1804: 36. Ap. R.
Menéndez Pidal, «KRomances noticiosos» (19682, I: 301-316, cita en 303).

“Menéndez Pidal (19727: 14-16); M* Cruz Garcia de Enterria (1988: 102); Gansen (2019: 1026).

S Gansen (2019: 1033, n. 7) sugiere que Oviedo conozca Actius de Pontano y le inspire su concepcion
de la historia. No es imposible, pero quizas sea mas facil pensar en Luciano mismo, al que también conocio
Las Casas, cuestiones ambas dignas atn de estudio.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~37 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

la conquista se compusieron romances imitando el estilo tradicional, pero ninguno llegd
a tradicionalizarse'®. Si hay noticias de romances nuevos de autor, como los de Gabriel
Lobo Lasso de la Vega, los de Fernan Gonzalez de Eslava en México, Juan de Castellanos,
en Colombia, o Luis de Tejeda en Rio de la Plata, ya del siglo XVII, sin vida tradicional'’.

Por su parte, Pedro de Quiroga, evangelizador, comisario inquisitorial y extirpador
de idolatrias, residente en Pert por al menos cuarenta afios, menciona y describe los
areitos como ceremonia de los nativos y ello forma parte también de una operacion
argumentativa e ideologica mas general: en este caso la de denunciar los fallos de la
conquista y de la politica evangelizadora de los espafioles y censurar a los falsificadores
de la historia de la conquista y colonizacion'®.

La ceremonia colectiva en que, a través del canto y el baile, los aborigenes
antillanos (y otros de Tierra Firme) conmemoraban y transmitian las hazafias y hechos
historicos de caciques, dioses, cemies y de la propia comunidad taina se acogio6 a la voz
areito; pronto el uso se extendié en manos de los cronistas al conjunto del territorio de
Indias para designar los cantos noticieros de comunidades, lenguas y pueblos distintos'.

3. COMPONENTES DEL ARE{TO

Los motivos caracteristicos del areito que vienen a continuacion se extraen sobre
todo de Ferndndez de Oviedo, el mas amplio y sistemdtico en la informacién, el mas
conocido, al que damos prioridad, sin olvidar a los otros.

- Memoria colectiva oral:
El interés de Oviedo es tempranisimo, ya desde su llegada a Indias, seglin confiesa:

Por todas las vias que he podido, después que a estas Indias pasé, he procurado con
mucha atencion, asi en estas islas como en la Tierra Firme, de saber por qué manera o
forma los indios se acuerdan de las cosas de su principio e antecesores, e si tienen libros,
o por cuales vestigios e sefales no se les olvida lo pasado. Y en esta isla [Espafiola], a lo
que he podido entender, solos sus cantares, que ellos llaman areito, es su libro o memorial
que de gente en gente queda, de los padres a los hijos, como aqui se dird (Fernandez de
Oviedo, HGNI, Libro V, cap. i: 127 [Sevilla 1535: f. xIv r]*.

16 Menéndez Pidal (19727: 46-51), «Las primeras noticias de romances tradicionales en América (1)»;
Reynolds (1967: 11-24): («El romancero y la conquista»).

17Para los tradicionalizados, hallados por el mismo Menéndez Pidal, véanse, ademas de Menéndez Pidal
(19727: 46-51), y (19682, 1 y 11, passim): Romero (1952); Valenciano (1992: 145-163); Chicote (1993, I
442-452) y Chicote (1996, 1: 501-508).

8Vian Herrero (2009: 10-328 [estudio]) y (2009: 329-536 [edicion y notas]).

Y En los cronistas de Indias la voz es general, y también ya comun en literatos peninsulares de la
generacion paralela o de la siguiente, como Juan de Arce de Otalora (véase adelante) o Lope de Vega
(Fernandez Gomez, 1971: 5. v.). No obstante, conviene una precision: cuando Millones (2007: 24) analiza
el movimiento milenarista Taki Onqoy («enfermedad del canto») en el Pert, descarta que los éxtasis de
posesos o misticos en sus bailes, referidos por Molina o Alvarez, se relacionen con los «descritos por las
crénicas del siglo XVI o, en general, con los del periodo colonial.

2 Lo trae a colacion Teglia, 2015: 167, la version revisada afiade: «de los padres a los hijos, y de los
presentes a los venideros, como aqui se dird». Como se advertia arriba (n. 4), recurro para las citas textuales
al cotejo de las ediciones de 1526, 1535 y revision ms. 1547-1548, de las que solo modernizo grafias sin
relevancia fonética —a diferencia de las ediciones modernas—; mantengo como ‘e’ el signo tironiano, corrijo

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~38 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

... en su cantar dicen sus memorias e historias pasadas, y en estos cantares relatan de
la manera que murieron los caciques pasados, y cuantos y cuales fueron, e otras cosas que
ellos quieren que no se olviden (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1: 127 [Sevilla
1535: f. xlvi a])?".

...esta manera de cantar en esta y en las otras islas (y aun en mucha parte de la Tierra
Firme??) es una efigie de historia o acuerdo de las cosas pasadas, asi de guerras como
de pazes, por que por® la continuacion de tales cantos no se les olviden las hazafias e
acaescimientos que han pasado. Y estos cantares les quedan en la memoria, en lugar de
libros de su acuerdo; y por esta forma recitan las genealogias de sus caciques y reyes o
sefiores** que han tenido, e las obras que hicieron, e los malos o buenos temporales que
han pasado o tienen; e otras cosas que ellos quieren que a chicos e grandes se comuniquen
y sean muy sabidas® e fijamente exculpidas en su memoria. Y para este efecto contintian
estos areitos, por que no se olviden, en especial las famosas victorias por batallas [...]
porque los de esta isla, cuando yo los vi el afio de mil e quinientos e quinge anos*, no me
parescieron cosa tan de notar como los que vi y he visto después que se hazen en Tierra
Firme [...] (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1, p. 128 [1535: f. xlvi a-b]). [...]
todos saben esta forma de historiar, e algunas vezes se inventan otros cantares y dancas
semejantes por personas que entre los indios®’ estan tenidos por discretos e de mejor
ingenio en tal facultad (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1, p. 130 [Sevilla 1535:
f. xlvi v.).

errores de lectura u omisiones y mejoro, si puedo, la puntuacion. En todos los casos estd indicado; en las
transcripciones de la Primera parte doy prioridad al sistema grafico de la ed. de Sevilla 1535. Es ademas
importante advertir que la que se presenta como edicion de Salamanca 1547 («La qual, se acabo e imprimio
en la muy noble ciudad de Salamanca en casa de Juan de Junta / a dos dias del Mes de Mayo Afio de mil
y quinientos e quarenta e siete Afios», colofon de Salamanca 1547 en f. clxxxvi) es, de facto, solo la ed.
de 1535 de la Primera parte, con nuevo colofon; asi se comprueba con un cotejo simple de los folios del
proemio a [, Libro v, f. xliv v. [1547 de la BNE, al menos R/ 9301 y R/ 2043]: «... de los cuales [ritos
de los indios] facilmente se puede colegir la rectitud de Dios, e cudn misericordioso ha seido con ellos,
esperandolos tantos siglos». En el ejemplar de la BNE R/ 9301 se ha afiadido al final (antes de la tabla de 20
libros y de la carta a Loaysa) la portada del Libro XX de una edicion de Valladolid, Francisco Ferndndez de
Cordoba, 1557, presentandola como «Segunda parte de la general historia de las Indiasy, pero sigue siendo
nada mas el libro XX de la edicion de 1535 concebido como Segunda parte. En el ejemplar BNE R/ 2043,
f. Ixiiii, de esa misma edicién pucelana, coetdnea de la Asamblea de Valladolid, se cierra el texto de esta
manera: «No se imprimio mas desta / obra porque murio el autor», y el colofon dice, atento a los tiempos
verbales: «Fenece el libro. XX / Dela segunda parte, dela general / Historia de las Indias, que es-/criuia el
Capitan Gongalo/ Hernandez de Ouiedo». Para la mejor y mas actualizada descripcion de ejemplares debe
consultarse el repertorio tipobibliografico de Casas del Alamo, 2021: n. 287 A, 287 By 287 C.

2 Sumario (cap. x: 131): «... y para esto y suplir la memoria y falta de las letras (pues no las tienen),
luego hacen que sus hijos aprendan y sepan muy de coro la manera de la muerte de los que murieron de
forma que no pudieron ser alli puestos, y asi lo cantan en sus cantares, que ellos llaman areitos». En Sevilla
1535 el titulo del cap. v, 1 dice: «...e de los areitos e cantares que hazen para retener en la memoria las cosas
pasadas que ellos quieren que queden en acuerdo a sus descendientesy (f. xliiii vto b).

22Solo en [Sevilla 1535: f. xlvi a]: «y atin en la Tierra Firme».

B Elijo, pese a la cacofonia (por que [‘para que’] por), la leccion de [Sevilla 1535]: f. xIvi a: ‘por’
(no ‘con’).

24[Sevilla 1535]: f. xIvi b omite «y reyes o».

% Se reformula el pasaje. En [Sevilla 1535]: f. xlvi b consta: «e otras cosas que ellos quieren que a
chicos e grandes se comuniquen y sean muy sabidas, y las continiian para que no se olviden, y en especial
las famosas victorias por batallas».

2 En [Sevilla 1535] consta «agora veinte afios ha o mas», de modo que al revisar necesita mayor
precision en la fecha: «...yo los vi el afio de mil e quinientos e quinge afos...».

27[Sevilla 1535]: «entre ellos».

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~39 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

En el Pert se extienden los cronistas en el mismo fendmeno de la agrafia, que
suelen resefiar al referirse a los quipus:

... estos no usaron escritura (dice Molina, Fabulas y ritos de los incas, p. 49);

... porque como no tengan escriptura... (Lizarraga, Descripcion del Peru, p. 53).

Por no se haber hallado en este reino, ni en los demas de las Indias, hasta agora, uso
de letras, mas de sus quipos que ellos llaman, que son unos cordeles, y en ellos munchos
fiudos y senales por donde conocen lo mesmo que nosotros por las letras... (Matienzo,
Gobierno del Peri, 1967: 6).

Quiroga y el inca Garcilaso aluden también a formas orales en verso y prosa:

Sabed que por falta de letras de que caresciamos tenemos puestas nuestras historias en
himnos y cantares, y assi conservamos la memoria y hechos de los passados, y las cosas
memorables; desta manera las tenemos presentes; pero como no nos entendéis no caéis en
esto (Quiroga, Cologquios, 2009: 414).

También usaban de otro remedio para que sus hazafas y las embajadas que traian al
Inca y las respuestas que el Inca daba se conservasen en la memoria de las gentes, y es
que los amautas, que eran los filésofos y sabios, tenian cuidado de ponerlas en prosa,
en cuentos historiales, breves como fabulas, para que por sus edades los contasen a los
nifios y a los mozos y a la gente rustica del campo, para que, pasando de mano en mano
y de edad en edad, se conservasen en la memoria de todos. [...] Asimismo los harauicus,
que eran los poetas, componian versos breves y compendiosos, en los cuales encerraban
la historia o la embajada o la respuesta del rey; en suma, decian en los versos todo lo
que no podian poner en los nudos [se refiere a los quipus] y aquellos versos cantaban
en sus triunfos y en sus fiestas mayores, y los recitaban a los incas noveles cuando los
armaban caballeros, y de esta manera guardaban la memoria de sus historias (Garcilaso,
Comentarios reales, 2003: VI, vii: 231-232).

- Acto ceremonial:

Tenian estas gentes una buena e gentil manera de memorar las cosas pasadas e antiguas;
y esto era en sus cantares e bailes, que ellos llaman areito, que es lo mismo que nosotros
llamamos bailar cantando. [...] El cual areito hacian desta manera. Cuando querian
haber plazer, celebrando entre ellos alguna notable fiesta, o sin ella por su pasatiempo?,
juntabanse muchos indios e indias (algunas veces los hombres solamente, y otras veces
las mujeres por si); y en las fiestas generales, asi como por una victoria o vencimiento de
los enemigos, o casandose el cacique o rey de la provincia, o por otro caso en que el plazer
fuese cominmente de todos, para que hombres e mugeres se mezclasen (Fernandez de
Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1, p. 127 [Sevilla 1535: f. xlv v]).

Una muestra de referencia conjunta desde la Peninsula:

Y atin los indios del Pert y Nueva Espana, con ser barbaros, tenian y tienen grandes
y extrafios bailes y danzas a honra de sus dioses, y afirmaban que las usaban por celo de
la devocion y por sacrificio de los dioses (Juan de Arce de Otélora, Coloquios de Palatino
v Pinciano: 1995: 438)%.

B[Sevilla 1535], f. xIv v., omite: «o sin ella por su pasatiempo.
2 Sobre los bailes del antiguo Peru, Jiménez Borja (1946: 122-161).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~40 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

- Performance:

E por mas estender su alegria e regocijo, tomabanse de las manos algunas vezes, e tam-
bién otras trababanse braco con brago ensartados, o asidos muchos en rengle (o en corro
asimismo); e uno dellos tomaba el oficio de guiar (ora fuese hombre o muger), y aquel daba
ciertos pasos adelante e atras, a manera de un contrapas muy ordenado, e lo mesmo y en el
instante hacen todos, e asi andan en torno, cantando en aquel tono alto o baxo que la guia
lo comienga e los entona®, e como lo hace ¢ dize, muy medida e concertada la cuenta de
los pasos con los versos o palabras que cantan. Y asi como aquel dice, la multitud de todos
responde con los mismos pasos e palabras e orden; y en tanto que le responden, la guia calla,
aunque no cesa de andar el contrapas. Y acabada la respuesta, que es repetir o decir’' lo mis-
mo que el guiador dixo, procede en continente, sin intervalo, la guia a otro verso e palabras
que el corro e todos tornan a repetir; e asi sin cesar, les dura esto tres o cuatro horas y mas??,
hasta que el maestro o guiador de la danza acaba su historia; y a vezes les tura desde un dia
hasta otro* (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1: 127 [Sevilla 1535: f. xIv v])*.

Algunas vezes junto con el canto mezclan un atambor, que es hecho en un madero
redondo, hueco, concavado, e tan grueso como un hombre e mas o menos, como le quieren
hazer®; e suena como los atambores sordos que hacen los negros, pero no le ponen cuero,
sino unos agujeros e rayos que transcienden a lo hueco, por do rebomba de mala gracia.
E asi, con aquel mal instrumento o sin €l, en su cantar [...] dicen sus memorias ¢ historias
pasadas, y en estos cantares relatan de la manera que murieron los caciques pasados, y
cuantos e cuales fueron, e otras cosas que ellos quieren que no se olviden. Algunas vezes
se remudan aquellas guias o maestro de la danga, y mudando el tono y el contrapas,
prosigue en la misma historia®®, o dice otra’’, en el mismo son o otro (Fernandez de
Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1: 127 [Sevilla 1535, f. xlv v.]).

Se extiende en variaciones del instrumento de percusion:

La forma qu’el atambor ... suele tener es la que esta pintada en esta figura [...]: el cual
es un trogo de un arbol redondo, tan grande como le quieren hacer, e por todas partes esta
cerrado, salvo por donde le taien, dando encima con un palo, como en atabal que es sobre
aquellas dos lenguas que quedan del mesmo entre aquella sefial semejante [...] E la otra
que es como aquesta [...] es por donde le vazian o vacuan el lefio o atambor®® cuando le
labran; y esta postrera sefial ha de estar junto con la tierra, ¢ la otra que dixe primero de
suso, sobre la cual dan con el palo; y este atambor ha de estar echado en el suelo, porque
teniéndole en el aire no suena. En algunas partes o provingias tienen estos atambores muy
grandes y en otras menores de la manera que es dicha, y también en algunas partes los

30 «lo comiengax solo en [Sevilla 1535], f. xlv v., donde en cambio falta «e como lo hace e dizey.

31[Sevilla 1535], f. xlv v. omite: «o decir.

32[Sevilla 1535], f. xlv v.: «repetir. Esto les tura tres o cuatro horas o masy.

3 Restituyo «desde», si presente en [Sevilla 1535], f. xlv v., y necesario al sentido.

3En el Sumario (x: 132-133) ya mencionaba al guia del contrapas. Aqui profundiza en el papel del
maestro, que a su decir es también compositor del areito, un proceso de composicion y ejecucion deliberado
y sistematico. Llama la atencion, junto con Menéndez Pidal (1968%), Gansen (2019: 1022).

35 Restituyo el leismo de [Sevilla 1535], f. xlv v.

36[Sevilla 1535], f. xlv v.: «prosiguiendo en la misma historiay.

37Solo [Sevilla 1535], f. xlv v. afiade: «si la primera se acaboy.

3% Omite [Sevilla 1535] varios detalles como «el lefio o atambor», 0 «esta postrera sefial», 0 «y este
atambor ha de estar echado en el suelo, porque teniéndole en el aire no suenay», que quedan mejor precisados
en la revision posterior.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~4] ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

usan encorados, con un cuero de ¢iervo o de otro animal (pero los encorados se usan en la
Tierra Firme); y en estas otras islas, como no habia animales para los encorar, tenian los
atambores como estd dicho. Y de los unos y de los otros usan hoy en la Tierra Firme...
(Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1, p. 130 [Sevilla 1535: f. xlviv-xlvii a]).

La bebida ritual ocupa un espacio importante. Desde Cueva (Castilla del Oro),
Oviedo describe areitos en los que los participantes caen borrachos y solo algunos que no
beben, «como deputados e viejos», pueden al dia siguiente recordar lo que alli se cantd
«e lo ponen por obra como si quedasen obligados por un firme e bastante contracto o
juramento e pleitesia inviolable» (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro XXIX, cap. xvii:
137a). Parece asi que a veces hay una funcién prescriptiva en el areito.

La libacion no es absoluta; depende de la calidad del areito:

[...] En tanto que turan estos sus cantares e los contrapases o bailes*’, andan otros indios
e indias dando de beber a los que dancan, sin se parar ninguno al beber, sino meneando
siempre los pies e tragando lo que les dan®. Y esto que beben son ciertos brebajes que
entre ellos se usan, e quedan, acabada la fiesta, los mas dellos y dellas embriagados e sin
sentido, tendidos por tierra muchas horas*'. 'Y asi como alguno cae beodo, le apartan de la
danza e prosiguen los demads; de forma que la misma borrachera es la que da conclusion al
areito. Esto cuando el areito es solemne e fecho en bodas o mortuorios o por una batalla, o
sefialada victoria e fiesta*?; porque otros areitos hacen muy a menudo sin se emborrachar
(Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1: 129-130 [Sevilla 1535: f. xlvi v.]).

Algunos areitos no estaban exentos de peligros, al menos para el observador cristiano:

Otros areitos e cantares, juntados con el bailar ¢ contrapases, usan los indios, € son
muy comunes, como en otras partes destas historias esta dicho; e aquellos son comunes
y en el tiempo de sus obsequias e muerte de los cagiques pringipales, e que les quedan
en lugar de historia e memoria de las cosas pasadas, e van acresgentando lo que subgede.
Y otros hay que ordenan sobre hager alguna traigion, como se higo en la muerte de don
Christobal de Sotomayor en la isla de Sanct Joan, como lo dixe en el libro X VI, capitulo
V. Otros areitos hay que son mas comunes para hager sus beoderas, en los cuales anda
tan espeso el vino como el cantar, hasta que caen hechos cueros borrachos e tendidos
por el suelo. E muchos de los que asi se embriagan se quedan alli donde caen, hasta
qu’el vino se les pasa o viene el dia siguiente, porque el que le ve caer de su compaiiia,
mas le ha envidia que no mangilla, e aun porque no entrd a bailar sino para quedar de
aquella manera. Pero diré aqui de otro que a la verdad yo e un clérigo e otros tres o cuatro
espaifioles que alli nos hallamos quisiéramos estar lexos dellos, porque ver septenta u
ochenta indios con su cacique borrachos, e gente tan bestial e idélatra e tan llena de vigios

39[Sevilla 1535]: «En tanto que turan estos sus cantares ¢ los andan bailando, andan otros indios...». La
lima y mejora estilistica que introduce la revision es visible.

“[Sevilla 1535] omite: «sino meneando siempre los pies ¢ tragando lo que les dan». A continuacion,
mantiene la metatesis bebrajes (no «brebajes»).

#[Sevilla 1535]: «los mas dellos embriagados e tendidos por tierra muchas horas. Por manera que la
mesma embriaguez es la que da conclusion al areito». Mas que la reformulacion estilistica y el énfasis en
la pérdida de conocimiento interesa ver como la revision incorpora explicitamente a las bailarinas («indios
e indiasy).

“2Las precisiones son anadidos de la revision de 1547-1548: «e fecho en bodas o mortuorios o por una
batalla, o senalada victoria e fiestay.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 42 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

(e que de los cristianos yo creo que ningln contentamiento tienen en la verdad, porque
de ser sefiores los han hecho siervos, y en sus ritos e ¢gerimonias ¢ vigios les han ido a la
mano) ;qué se puede pensar de su amistad? E demas desto estdbamos lexos del socorro e
ayuda de los cristianos, y en casa de uno de los mayores sefiores de aquella gobernacion, y
en tierra que asi por mar como por la tierra tenian aparejo para se salir con lo que higiesen:
todas estas conjecturas eran aparejo para temer lo que alli vimos (Fernandez de Oviedo,
HGNI, Libro XLII, cap. x1: 95-96)*.

Cieza de Ledn, informante de Pedro Martir, pudo también conocer el texto de
Oviedo en Sevilla, donde la primera parte de su propia Cronica fue leida y saqueada por
doquier. Se hace eco de algunos aspectos performativos:

Tienen gran cuidado de hacer sus areitos o cantares ordenadamente asidos los hombres
y mujeres de las manos y andando a la redonda a son de un atambor, recontando en sus
cantares y endechas las cosas pasadas (Cieza de Leon, El seriorio..., p. 55).

- Analogia con las tradiciones orales europeas:

Esta manera de baile paresce algo a los cantares e danzas de los labradores, cuando
en algunas partes de Espafia en verano con los panderos hombres y mugeres se solazan;
y en Flandes he yo visto la mesma forma de cantar, bailando hombres e mugeres en
muchos corros, respondiendo a uno que los guia e se anticipa en el cantar, segtin es dicho
(Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1: 128 [Sevilla 1535: f. xlvi a])*.

La misma analogia repite Cieza de Ledn: «[...] usan de una manera de romances
o cantares, con los cuales les queda memoria de sus acaecimientos, sin se les olvidar,
aunque carecen de letras...» (Cieza de Leon, 1984 y 1985°: 360) «... como entre nosotros
se cuentan por romances y villancicos» (Cieza de Leon, 1985 y 19883: 55).

Lo mas destacable es, con todo, como Fernandez de Oviedo —solo desde 15354,
iguala, concreta y detalla los «romances o areitos», destaca varios temas noticieros y
épicos (como “La toma de Algeciras por Alfonso onceno™; “El rey [Alfonso VI] hace

43 Se trata del muy extenso y espléndido episodio en tierra del cacique Nambi y los chorotegas, imposible
de transcribir, pese a su calidad (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. x1: 95-96) —esta cita—, y en
general (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. x1: 95-96). Véase mas adelante.

4 Se citan mas adelante otras referencias de Oviedo en comparacion con culturas europeas. El pasaje
transcrito en texto continia con una experiencia vivida en América: «En el tiempo que el comendador
mayor frey Nicolds de Ovando gobernd esta isla, hizo un areito ante ¢l Anacaona, muger que fue del cacique
o rey Caonabo, la cual era gran sefiora; e andaban en la danza mas de trezientas donzellas, todas criadas
suyas, mugeres por casar; porque no quiso que hombre ni muger casada (o que hobiese conoscido varon)
entrasen en la danga o areito» (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. I: 128 [Sevilla 1535: f. xIvi a]).

4 Define los areitos ya en el Sumario, f. xv v.-xvi (cap. X: 132-133) comparando, como en HGNI, con
tradiciones hispanicas y europeas, pero sin especificar tema ni texto ninguno. La concrecidon de temas es,
por tanto, de 1535 y en la revision final solo actualiza fechas: «Y después que vino Colom a estas Indias
e pasaron los cristianos a ellas, corren hasta el presente afio de mill e quinientos y cuarenta e ocho, otros
cincuenta y seis afios mas» (HGNI, libro V, cap. I: 124).

4 No consigo documentar un romance que relate la toma del reino de Algeciras por Alfonso Onceno
en 1344, tras la batalla del rio Palmones contra los merinies de Fez; el episodio bélico y el largo asedio
(1342-1344) se narra con detalle tanto en la Cronica de Alfonso XI como en el Poema de Alfonso Onceno.
Los datos que da Oviedo son importantes porque dejan vislumbrar un probable romance noticiero real hoy
desconocido que circulara en un pliego suelto no llegado hasta nosotros.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~43 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

justicia al Cid sobre la afrenta de los infantes de Carrion™’; “El rey Sancho llama a su corte
a Fernan Gonzalez”*) y el modo en que lo hace, entendiendo los poemas orales como
forma fehaciente de construir, contar y mantener la historia hasta su estricto presente:

A lo menos entre los que no leen, por los cantares saben que estaba el rey don Alonso
en la noble ciudad de Sevilla*, e le vino al coragdn de ir gercar a Algezira. Asi lo dize un
romance, y en la verdad asi fue ello: que desde Sevilla parti6 el rey don Alonso onzeno,
cuando la gano, a veinte e ocho de margo de mill e trezientos e cuarenta e cuatro afios. Asi
que ha en este de mill e quinientos e cuarenta e ocho doscientos cuatro afios que tura este
cantar o areito. Por otro romance se sabe que el rey don Alonso sexto hizo cortes en Toledo
para cumplir de justicia al Cid Ruy Diaz contra los condes de Carrion®. Este rey murio
primero dia del mes de julio de mill e ciento e seis afios de la natividad de Cristo. Asi que
han pasado hasta agora cuatrogientos cuarenta e dos afios hasta este de mill y quinientos
cuarenta e ocho, y antes habian seido aquellas cortes e rieptos de los condes de Carrion; y
tura hasta agora esta memoria, o cantar o areito. Y por otro romange se sabe que el rey don
Sancho de Ledn, primero de tal nombre, envid a llamar al conde Fernan Gonzalez, su vasallo,
para que fuese a las cortes de Ledn. Este rey don Sancho tomo el reino afio de nuevegientos
e veinte y cuatro afios de la natividad de Cristo, e reind doze afios, asi que muri6 afio del
redemptor de nuevecientos e treinta e seis afios; por manera que ha bien seis¢ientos doge
afios este de mill e quinientos cuarenta e siete que tura este otro areito o cantar en Espafia.
Y asi podriamos degir otras cosas muchas semejantes y antiguas en Castilla (Fernandez de
Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1, p. 129 [Sevilla 1535]: f. xlvi v.-x1vii)*..

Es un hecho, ademas, que a Fernandez de Oviedo preocupo6 el noticierismo tanto
en forma romancistica como en otras modalidades genéricas escritas, el romance de
autor o el «cantar» o la coplilla®, en ambos casos identificados como areitos.

“TDescarto la identificacion con el romance IGR 0335:1 «De concierto estan los condes» (4-0) (Petersen
PHPB, ficha n°® 1447), ya presente en el Cancionero s.a., f. 159, aunque menciona en sus versos finales la
afrenta y acaba con la convocatoria de cortes por el rey: «De aquesta tan grande afrenta el Cid al rey se
ha quejado; / el rey como aquesto vido, tres Cortes habia armado» (versos 34-35). Es mds verosimil que
se trate del mas conocido «Tres cortes armara el rey» (IGR: 0364). Véase Anexo.

“ Es decir, «El conde Fernan Gonzalez llamado a cortes», muy conocido en el siglo XVI, hoy sin
tradicion oral, a diferencia de “Castellanos y leoneses», del mismo tema y al que contintia: IGR: 0123.
Véase Anexo.

“[Sevilla 1535] omite, seguramente por error: «ciudad de».

0 [Sevilla 1535]: «...Ruy Diaz y a los condes de Carriony», y otros detalles de menor envergadura
aunque si mayor énfasis.

1 La revision del pasaje, fechada en 1547 y 1548 pone mayor detalle en actualizar el computo de afios
transcurridos con respecto a la ed. sevillana de 1535; por ej.: «Asi que ha ciento y ochenta y nueve afios
[frente a 204] que tura este cantar o areitoy». [gual en los demads casos.

2Recuerda, por ejemplo, el noticierismo italiano de la destitucion de don Fadrique de Néapoles, aunque
no es un romance tradicional, sino una cancion culta italo-latina de autor: «Pero no olvidemos de Italia
aquel cantar o areito que dige: «A la mia gran pena forte / dolorosa, aflicta e rea / diviserunt vestem mea
(sic) /et super eam miserunt sorte (sic)». Este cantar compuso el serenisimo rey don Federique de Napoles,
afio de mill e quinientos e uno, que perdi6 el reino, porque se juntaron contra ¢€l, e lo partieron entre si,
los Reyes Catdlicos de Espaia, don Fernando e dofia Isabel, y el rey Luis de Francia, antecesor del rey
Francisco. Pues ha ya que tura este cantar o areito de la particion que he dicho cuarenta e siete aflos este de
mill e quinientos e cuarenta e ocho, e no se olvidara de aqui a muchos» (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro
V, cap. 1: 129). Véase Catalan (1998: 35-107). Cid (2013: 37) analiza las Coplas moniales —un «alegato
contra la vida monacal» en boca de una malmonjada— que introduce Lazarraga en su muy culto Cancionero
eusquérico, siguiendo el modelo de un pliego suelto burgalés de c. 1535; dice: «Las Coplas moniales,

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 44 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

Es muy interesante la valoracion de estas tradiciones que hacen varios
escritores del periodo, en América o en Espafia. Si Oviedo identifica el areito no solo
(si mayoritariamente) con romances sino con coplas noticieras, Arce de Otéalora hace
sindnimos los cantos tradicionales y romances de caracter celebrativo e interestamental,
tanto del «rey» como de la «gente menuday», con los que cantaron Moisés, Judit, Jael o
Débora, dando asi muestra de alta estima por la poesia popular y poniéndola al nivel de
los cantos ceremoniales e identitarios de los origenes del cristianismo; o dando la vuelta
a la analogia: los cantos del Deuteronomio tienen el peso que €1, Arce, da a los romances
viejos. Fernandez de Oviedo recurre a Tito Livio para explicar la difusion de los bailarines
etruscos™, o al De amicitia de Cicer6n, y, como Arce, diferencia perfectamente tradicion
escrita y oral. El deseo de ambos es prestigiar a esta tltima, la cultura «de los que no leen»
sobre sus personajes dignos de recordacion y usarla como fuente de autoridad, como
ocurrid muchas veces desde la incorporacion de gestas a las cronicas alfonsies y como

trufadas de versos latinos, se presentaban ya como una glosa de una cancién (que no “romance”) italo-latina
célebre, compuesta en 1501 y atribuida al rey de Napoles, desposeido de su reino: “A, la mia gran pena
forte, / doloros’, aflicta e rrea! / diviserunt vestem meam/ et super eam miserunt sortem». Estos versos son
glosados en las cuatro primeras estrofas de las Coplas moniales; de la quinta en adelante no hay ya glosa
ninguna, pero contintia el recurso a versos sentenciosos en la lengua sabia.

33 Otro tema noticiero —él dice justamente «otro cantar», no “romance”, pero al que si identifica como
“areito”—, es «La prision del rey de Francia»: «Y en la prisién del mismo rey Francisco se compuso otro
cantar o areito que dize: “Rey Francisco, mala guia / desde Francia vos truxistes; / pues vencido e preso
fuistes / de espafioles en Pavia”. Pues notorio es que esto fue asi e pasé en efecto estando el rey Francisco
de Francia sobre Pavia con todo su poder, e teniendo cercado y en gran necesidad al invencible e valeroso
capitan, el seflor Antonio de Leiva, que por el Emperador, rey nuestro sefior, la defendia, e seyendo socorrido
del exército imperial de César (del cual era vicario e pringipal capitan el duque de Borbdn, e juntamente en
su compaiiia se hallé6 Mingo Val, caballerizo mayor e visorey de Népoles, e el valeroso marqués de Pescara,
don Fernando de Avalos e de Aquino, e su sobrino el marqués del Guasto e otros exgelentes milites) un
viernes veinte cuatro de hebrero, dia de sancto Matia apostol, afio de mill y quinientos e veinte e cinco. El
proprio rey de Francia fue preso, e juntamente con €l todos los mas principales sefiores e varones, e la flor
e la caballeria e poder de la casa de Francia. Asi que, cantar o areito es aqueste que ni en las historias se
olvidara tan gloriosa jornada para los trofeos y triunfos de César y de sus espaiioles, ni los nifios e viejos
dexardn de cantar semejante areito, cuanto el mundo fuere e turare. Asi andan hoy entre las gentes estas e
otras memorias muy mas antiguas y modernas, sin que sepan leer los que las cantan e las recitan, sin haberse
pasado de la memoria. Pues luego bien hazen los indios en esta parte de tener el mismo aviso, pues les
faltan letras, e suplir con sus areitos e sustentar su memoria e fama; pues que por tales cantares saben las
cosas que ha muchos siglos que pasaron» (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. 1: 129 [Sevilla 1535:
f. xlvii a-b]). Nétese que, entre otros detalles menores, el afiadido entre paréntesis «(del cual [...] milites)»,
poco inocente tratindose de una mencion expresa del Duque de Borbon, no existia en 1535. Este tema de
«La prision del rey de Franciay», en forma baladistica y no como coplilla abba, si tuvo tradicion espaiiola,
italiana y francesa; la documentacion mas antigua es francesa de oil y dieciochesca; modernamente solo
se documenta en area catalana, occitana, italiana septentrional y francesa de oil, incluida Canada: v. Vian
Herrero, 1989: 159-185.

3 «Dige Livio, década primera, libro séptimo, capitulo segundo, que de Etruria vinieron los primeros
bailadores a Roma e ordenaron sus cantares acordando las vozes con el movimiento de la persona. Esto se
hizo por olvidar el trabajo de las muertes de la pestilencia el aflo que murié Camilo. Y esto digo yo que debia
ser como los areitos destos indios» [Sevilla 1535: f. xlv v.] Adviértase que en 1535 tiene especial interés
por afiadir la referencia erudita, seguramente por sentir ya la presion de la historiografia humanistica y de
la dominica lascasiana, aunque los enfrentamientos con Las Casas son muy anteriores (al menos de 1519).

3 Oviedo se plantea si algunos areitos amenazantes son verdadera amistad (tenia en su biblioteca la
traduccion de Francisco Tamara, 1545, del De amicitia, donde el superior debia simular igualdad y elevar
al sometido). Véase Teglia, 2015: 171-173.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 45 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

sigui6 ocurriendo con el romancero noticioso del que también se nutren los historidgrafos
y escritores en el siglo XVI.

Esto no significa, como se desprende del trabajo de Teglia (2015: 168), limitacion
a las metaforas escriturarias y escultoricas de la tradicion occidental, dado que tanto
Oviedo como Arce como los cronistas peruanos diferencian perfectamente tradicion
escrita y oral. Y menos atn es un juicio «desvalorizante» de la segunda, de la oral (Teglia,
2015: 170), ya que el hecho de asociarlo a sectores populares o &mbitos interestamentales,
lejos de indicar —sobre todo en ese momento— desestima, es descripcion analdgica, para
hacerse comprender («pues en Espana e Italia se usa lo mismo, y en las mas partes de
los cristianos e atn infieles, pienso yo que debe ser asi» (Fernandez de Oviedo, HGNI,
Libro V, cap. 1: 128). El problema en este caso es otro: el prejuicio escritocentrista de
la critica literaria, también presente en los Colonial Studies, que no siempre conocen ni
reconocen las culturas nativas europeas, tan colectivas como las amerindias, para las que
escena, danza o canto son igual de significantes®® y cuya manera de aprender oralmente
su historia, entretenerse, crear ideologia e identidad colectivas y hacer propaganda, es tan
comun a los labradores de Espana, Flandes o Italia como a los nativos centroamericanos;
variara la historia memorada y la ideologia —un evangelizador no aceptara el canibalismo,
como un antropdfago repudiard cualquier ofrecimiento en especie a sus divinidades—,
pero no el modo de produccion, que es el mismo, y es oral®’.

No todos comprendieron igual de bien estas solemnidades, claro estd, ni por
tanto las describieron con el mismo rigor. El problema subyacente a la definicion de
caracteristicas puede ser mas prosaico: una negligencia, una moda o un hébito traductor.
Asi ocurre con la Relacion de Guillermo Coma sobre el segundo viaje de Colon, que
enaltece la conquista de unas islas no muy claramente localizadas cuya rentabilidad se
cuestionaba en circulos de la corte®. La traduce al latin Nicolas Esquilache®. Es este un
traductor fiel, pero malentiende a veces la letra de Coma; tiene ademads rasgos de época
(acercar como humanista sus descripciones a las del mundo grecolatino y sus autoridades),
y aunque sus conocimientos de latin son superiores a los de Pedro Martir, imita el estilo
de varios clasicos y, en especial para lo que nos interesa, de Apuleyo, cuya princeps del
Asno de oro se habia publicado en Roma en 1469 y privaba estilisticamente en medios
humanisticos italianos. Esto afecta a la descripcion de los areitos hasta el punto de que

6 Teglia (2015: 165) limita la significacion a los amerindios.

57Se desprende muy bien de unas paginas de Oviedo hasta qué punto las creencias de los aborigenes
son orales y afectan, por tanto, a los areitos. Son unos dialogos entre fraile e indio sobre las creencias
de los nativos en Nicaragua (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. 1: 39- 49 y de nuevo en las
paginas 50-56). Su origen es una encuesta ordenada por el gobernador Gil Gonzalez Davila para confirmar
el cristianismo de los bautizados nicaraguenses. El fraile que pregunta a varios indios (caciques, viejos,
jovenes) es fray Francisco de Bobadilla, provincial de la orden de la Merced, con ayuda de tres ‘lenguas’ o
intérpretes. La encuesta se realizd segun Oviedo el 28 de septiembre de 1538.

8 Publicada por Gil y Varela (1984: 177-203), a quien agradezco esta referencia. Se sabe poco de Coma,
al que Gil identifica con un médico barcelonés panegirista de Coldn aun vivo hacia 1515, que se movia en
circulos conversos (Gil y Varela, 1984: 177).

$*Nicolas Esquilache, también médico, de Mesina, lo dirige el 13 de diciembre de 1494 al muy poderoso
converso Alfonso de la Caballeria. Esquilache vivio once afios en Espafia, luego se doctord en Pavia en
Filosofia (1486) y se licencio en Medicina (1493). Volvid, como deseaba, a Espafia en 1495, con varias
publicaciones de especialidad y carrera propicia. La version latina se imprimi6 quizas en Pavia, 1497, por
los impresores asociados Aloysius de Como y Bartholomeus de Trottis (Gil y Varela, 1984: 177, 179 y
resumo a continuacion 180-181).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~ 46 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

[...] la danza cadenciosa de las islefias de Haiti esté descrita ni mas ni menos que
con las mismas palabras que usa Apuleyo para relatar la admirable flexibilidad de un
nifo saltimbanqui (Met. 1, 4, p. 4, 9, Helm]). Este es quizas el ejemplo mas Ilamativo
de la incapacidad humana de ver, y sobre todo de describir, la realidad humana tal cual
es, y de como el humanista la deforma al obligarla a pasar por el tamiz de sus lecturas,
reprochando, o mejor recreando con palabras prestadas una escena nueva y nunca vista:
nada tiene que ver el areito de La Espafiola con la contorsion forzada del volatinero
romano; pero la magia del humanista logra el milagro de tender un puente entre dos
mundos diversos, de suerte que el lector poco avisado muerde el anzuelo y contempla con
su imaginacion una polimorfica quimera que tiene curiosamente, a pesar de su irrealidad
(0 quizés por ella) un misterioso poder evocador (Gil y Varela, 1984: 181).

El texto de Esquilache dice asi en version castellana:

Bailan de la siguiente manera: muchas, cuyo cabello cifien diademas y mitras, salen
al tiempo de un mismo sitio, ya emprendiendo una carrera, ya con movimientos mas
reposados. Las laminillas que llevan metidas en sus dedos causan, al chocar entre si, un
repiqueteo no desagradable. A este son y con voz no discorde y cantico no desabrido,
hacen dispuestas a mostrar su flexibilidad, una danza muy muelle y dislocada con
contorsiones sinuosas en un orden bellisimo, entrelazandose a veces en una cadena
variada e inextricable sin que ninguna sobresalga de las demas, con gran admiracion de
quienes las contemplan; tras agitarse con descaro en el baile y fatigarse con movimientos
desvergonzados, aceleran el ritmo al mismo compas y terminan esa danza prolongada
con un grito (traduccién esp. de Gil y Varela, 1984: n°® 20, p. 202, «Sobre las Indias
recientemente descubiertas del mar Meridiano e Indico»).

Oviedo dejo el problema bien planteado en el libro I de su Historia, quejandose de
los historiadores humanistas que escriben de oidas:

Pero sera a lo menos lo que yo escribiere historia verdadera e desviada de todas las
fabulas que, en este caso, otros escriptores, sin verlo, desde Espana, a pie enxuto, han
presumido escrebir con elegantes e no comunes letras latinas e vulgares, por informaciones
de muchos de diferentes juicios, formado historias mas allegadas a buen estilo que a la
verdad de la cosa que cuentan; porque ni el ciego sabe determinar colores, ni el ausente
asi testificar estas materias como quien las mira (HGNI, Libro I: 4 a)%.

0L as principales y numerosas reservas de Oviedo a Pedro Martir se fundamentan en la inexperiencia
directa. Selecciono algunas, empezando por la mas hermosa, que cuestiona el juicio implicito escondido
en el sintagma ‘Nuevo Mundo’: «...Nuevo Mundo, como intitula Pedro Martir sus décadas De orbe novo,
y lo escribi6 destas nuestras Indias. Porque ni esto de aca es mas nuevo ni mas viejo de lo que son Asia,
Africa y Europa. Pero porque en ninguna destas tres partes, en que los antiguos cosmégrafos dividen el
mundo, no pusieron esta tierra e grandes provincias e reinos de nuestras Indias, parescidle al dicho auctor
que sus Décadas y €l tractaban de mundo nuevoy» (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro XVI, Prohemio:
462 b-463 a). «Quieren algunos decir (y aun el cronista Pedro Martir asi lo escribe), que aquesta fructa
e arboles son mirabolanos, y estos son a los que ¢l da este nombre en sus Décadas. Pero como ¢l nunca
los vido, ni los comio, ni paséd a estas partes, asi se engafid en esto, como en otras cosas muchas que
escribid, o, mejor diciendo, le engaflaron los que tales cosas le dieron a entender» (HGNI, Libro VIII,
cap. 11, p. 294 a). «El cronista Pedro Martir dice que estas iuanas son semejantes a los cocodrilos del Nilo,
en lo cual ¢l se engaii6 mucho, y a semejantes y notorios errores estan obligados los que en estas cosas
escriben por oidas; porque estas iuanas no son mayores animales de lo que tengo dicho; los cuales he

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~47 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

Hay motivos para pensar que esta traduccion de Esquilache no solo encandil6 a
sus contemporaneos —antes se vio como Oviedo cuida de anadir referencias eruditas al
revisar el texto—, sino también a los nuestros.

4. LA VARIEDAD Y APERTURA DEL AREITO

Una clave es comprender el areito como forma abierta y entender que los
escritores emplean, como antes recordaba, un término genérico, el registrado por los
repertorios lexicograficos, comin a todos los territorios de Indias, para designar un
género de produccidon no escrita que se manifestaria, sin duda, en subgéneros muy
diferentes, igualmente orales. El asunto tampoco escapd a Oviedo, quien escribe desde
Cuba: «Sus areitos e cantares son como en esta isla; y esta manera de bailes e cantar
es muy comun en todas las Indias, aunque en diversas lenguas» (Fernandez de Oviedo,
HGNI, Libro XVII, vir: 499b). O desde Nicaragua: «y en otras partes destas historias
se hage men¢ion de otras maneras de areitos, porque como son diversas lenguas
e costumbres de las gentes, asi lo son sus cantares e bailes e otras muchas cosas»
(Fernadndez de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. x1: 99a). Ya aludia a la diversidad
lingiiistica en el Sumario (cap. X, p. 116): «porque hay muy diversas y apartadas lenguas
entre aquellas gentesy.

Segun los informes de cada escritor, podemos deducir que tenia lugar en todo
tipo de fiestas: una boda®, la celebracion de una victoria o de un acto de conmemoracion
militante, un acto de justicia®, un funeral®, una recoleccion agricola®, el pasatiempo entre
hombres y mujeres, o de cada sexo por separado; incluso actos que no descartaban una

yo visto innumerables, desde menores que un dedo, hasta ser tan grandes como de suso se declard; y de
las pequenas he visto muchas pasar por encima de los arroyos e rios, seyendo chiquitas, e también por
debajo del agua, seyendo mayores, en algunos arroyos; y, como he dicho, las he comido muchas veces»
(HGNI, Libro XII, cap. v, p. 395 a). «E no quieren ser mas cristianos de lo que estotros todos, aunque
el cronista Pedro Martir, informado del bachiller Enciso, dice maravillas de la devocion e conversion de
un cacique de Cuba que se llamo el Comendador, e de su gente. Yo no he oido cosa de aquello, aunque
he estado en aquella isla; e por tanto, me refiero en esto a quien lo vido, si asi paséd. Pero yo lo dubdo,
porque he visto mas indios que el que lo escrebid ni que el que se lo dixo, y por la experiencia que tengo
de aquesta gente, creo que ningunos o muy pocos dellos son cristianos de su grado; e cuando alguno se
torna cristiano, que es hombre de edad, es mas por antojo que por celo de la fe; porque no le queda sino
el nombre, e aun aquel se le olvida presto. Posible es haber algunos indios fieles; pero yo creo que muy
raros» (HGNI, Libro XVII, cap. 1v, p. 499).

1'Véase Fernandez de Oviedo (HGNI, Libro XLII, cap. xi: 103b), un areito de bodas (en Libro XLII,
cap. 1r: 49a-b, al hablar de los areitos en bodas, describe como se hace la ceremonia), e ibid., Libro XLVII,
cap. vi: 286a otro areito de accion de gracias, peruano, a través de una carta de Almagro.

82 Desde Cueva de Castilla del Oro, Oviedo describe un tambor analogo al pintado en el Libro V, cap.
1, pero ahora como anuncio de un acto de justicia del cacique (la condena a muerte de alguien, como acto
publico): Fernandez de Oviedo (HGNI, Libro XLII, cap. xxix: 142).

6 También desde Cueva se refiere a detalles importantes del areito funerario: los criados de un sefior,
cuando este muere, mueren con ¢l tras hacer un areito donde cantan las hazafias del difunto; primero matan
a sus niflos y familiares, luego a si mismos (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro XXIX, cap. xxx1: 155).
Ya insistia en el Sumario x: 128-129. Algo que registraron muchos cronistas de México y Pert y que
impresiond a muchos peninsulares.

%En Nicaragua, en una recogida de frutos, «les hacen [a los idolos] sefialadas e particulares e diferentes
fiestas, e sus areitos e cantares al propdsito de aquel idolo e recogimiento del pan o fructo que han alcangado.
Son todos flecheros; pero no tienen hierba» (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro XLII, cap. 1: 37b).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~48 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

afirmacion gregaria mas agresiva®, sobre todo si incluian libaciones rituales, puesto que
el acto colectivo de beber y festejar refuerza los vinculos sociales guerreros, identitarios o
elitistas, algo que tampoco desconoce la Edad Media europea®. Obviamente, en funcion
de la ceremonia (canto de boda, canto de guerra, canto funeral, etc.) asi seria el baile,
el acompafiamiento instrumental, el ritmo, la letra —de la que nada sabemos—, y las
actividades parateatrales, si realmente existieron.®” Pero tampoco hay que dejar de lado la
ideologia que impregna cada descripcion de cada escritor.

Recordemos que no es solo Oviedo el que resena el areito, sino el que mas lo
puntualiza. Los cronistas generales suelen ser mas explicativos que otros autores. Cieza
de Leon incluye en su Cronica multiples referencias a los bailes y cantos funerarios,
cantos de solemnidad y tradiciones orales®®. Lo mismo hace el inca Garcilaso® y otros con
menos detalle”. En este punto conviene llamar la atencion sobre la insistencia peruana
implacable en la condicion triste de los cantos, es decir, la preferencia por aludir a los
areitos funerarios o por ligar la tristeza a los errores morales de los colonos, poniéndose
en el punto de vista del nativo. Murua (1986: 415), como antes Cieza, llama endechas a
esos cantos, bailes y plantos funerarios; en la «Instruccidon contra los ritos de los indios»
dice: «y en las endechas que les dizen [a los difuntos] refieren cosas de sus antepasados
de su infidelidad» (Muruaa, 1986: 256-257).

El indio Tito de Pedro de Quiroga es el méas explicito en las razones del «lloroso
canto»:

Alli querria que nos viéssedes en nuestros areitos, en nuestros bailes habriades de
estar presentes y veriades como aunque con son de canto, lloramos con vivas lagrimas
nuestras desventuras, y los males que nos hacéis con funerales versos los significamos, y
nos quexamos a nuestros dioses y aun al vuestro. Pero somos tan faciles naturalmente que
passa esto con la brevedad que veis, y luego tornamos al carril y camino de la subjeccion
por donde nos queréis llevar, atados con esta soga de paciencia e ignoscencia (Quiroga,
2009: 414-415)™,

8 Por ejemplo, Oviedo (HGNI, Libro XVII, cap. v, y en la Tercera parte Libro XLII, cap. xi) refiere con
detalle alguna situacion del Caribe canibal, o la antes aludida de los chorotegas que los conquistadores ven
como amenazantes. Teglia (2015: 171-173) compara estos areitos temibles para los cristianos, en sospecha
de rito de canibalismo que finalmente no ha lugar (Ferndndez de Oviedo, HGNI, Libro XVII, cap. v), con la
misma descripcion que hace Las Casas, idealizadora y justificadora del asesinato del encomendero Cristobal
de Sotomayor. Es un buen ejemplo de como las descripciones del areito se cargan siempre de ideologia.

% Fue general hasta las intervenciones prohibitivas o reguladoras de la Iglesia catdlica, que datan del
siglo XII, y la costumbre, sobre todo en la Europa septentrional, en paises nordicos y germanicos, llega
incluso a la actualidad, segtin los estudiosos Andersen y Pajung (2014), Enright (1996), Etting (2013).

7 Segun Teglia (2015: 189) «eran representaciones dramaticas que incluian actividades artisticas»
admitiendo a farsantes, contorsionistas, corcovados, etc., representativos de sus tdtems protectores,
usualmente animales (la del cacique Nambi era zona de estatuaria zoomorfa hasta fechas tardias, la Gran
Nicoya de la actual Costa Rica). Seria deseable una bibliografia que acredite este motivo para asegurarnos
de no reproducir el error de la traduccion italiana de Esquilache.

88 Cieza de Leon, Cronica, I (138, 196, 218-219, 261, 267-268, 271, 299-300, 318, 352, 357-360).

% Garcilaso (Comentarios, 2003: V, u: 171; V, xui: 186; VI, vii: 231-232; VI, xvi: 243 y sobre la pérdida
de la tradicion oral VII, vii: 290).

7 Molina (1989: 69); Acosta (1985: 297-299, 301-305, 597); Albornoz (1989: 171-173, 176); Murta
(1986: 415).

"I La atmosfera triste tiene semejanzas con el escrito de Titu Cusi Yupanqui, el mas importante sobre la
rebelion milenarista de Vilcabamba, o Taki Ongoy: véase Julien (2006: vii-xXix).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~49 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

Uno de los textos alegados por Friederici [1947: s.v. Codoin, Archivo de Indias,
V (1866: 489)] de aproximadamente 1550, describe lo que refiere el Tito de Quiroga:
«En sus mortuorios, en lugar de lloros, hacen grandes areitos que llaman borracheras,
y danzan, cantan y bailan, y beben tanto que se caen borrachos» (Friederici, s.v. areito).

Y Garcilaso extiende la tristeza cantada a las actividades cotidianas del indigena:

De aqui también nacid que aquellos reyes del Pert, por haber sido tales [magnanimos,
etc.], fuesen tan amados y queridos de sus vasallos que hoy los indios, con ser ya cristianos,
no pueden olvidarlos, antes en sus trabajos y necesidades con llantos y gemidos, a voces y
alaridos los llaman uno a uno por sus nombres (Comentarios, 2003: V, xi1: 186).

La apertura se percibe en el mismo Ferndndez de Oviedo, que evoluciono en la
consideracion del areito desde el Sumario de 1526 a las versiones de 1535 y 1547-1548
de su Historia General, e incluso a lo largo de las paginas de esta Gltima’. Teglia afirma
que hacia 1535 considera a los indigenas desviados del cristianismo y muy dificiles de
catequizar’”, pero a la altura de 1545 pinta a los chorotegas al fin sometidos™; en medio,
compara las tradiciones indigenas con los cantos etruscos primitivos que refiere Tito
Livio o con los romances épicos y noticieros panhispanicos, que considera verdadera
forma historica vicaria para el pueblo inculto e iletrado de Espafia y su area de influencia.
Eso no significa una actitud «ambigua» ni contradictoria”. Significa solo la apertura del
subgénero oral, que los colonos, con el paso del tiempo, conocen mejor la representacion
y en toda su variedad.

1510-1550 son afios de efervescencia ideoldgica en la consideracion del aborigen,
desde las Leyes de Burgos a la Conferencia de Valladolid’™. Si el erudito aristotélico
Sepulveda justifica el «sefiorio natural» y la «guerra justa» sobre estos homunculos, que
animaliza metaféricamente también por ser pueblos sin escritura, es decir sin historia,

2Gansen (2019) y Teglia (2015: 167-170).

3 A pesar de la predicacion recibida: «y por tanto estas gentes debrian ya de haber entendido una cosa en
que tanto les va (como es salvar sus d&nimas), pues no han faltado ni faltan predicadores e religiosos celosos
del servigio de Dios, que se lo acuerden después que las banderas de Cristo y del rey de Castilla pasaron
aca, puesto que lo tuviesen olvidado o que de nuevo se les tornase a ensefiar. Pero en fin, estos indios, por
la mayor parte de ellos es nascion muy desviada de querer entender la fe catélica; y es machacar [Sevilla
1535: machar] hierro frio pensar que han de ser cristianos, sino con mucho discurso de tiempo, y asi se les
ha parescido en las capas, o mejor diciendo, en las cabezas, porque capas no las traian, ni tampoco tienen las
cabezas como otras gentes, sino de tan rescios e gruesos cascos...» (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V,
proemio: 125 [Sevilla 1535]: Libro V, prohemio, f. xliiii vto a: «... en fin estos indios es gente muy desviada
de entender la fe catdlica y es machar hierro frio pensar que han de ser cristianos»).

*Es una excepcion. La insistencia en la ineficacia de la evangelizacion no abandona el texto revisado y
distingue a Oviedo hasta el final de los intereses de los Colones.

3Si quiere decir mas bien que «todas las visiones conviven», que hay «plurivalencia de representaciones
y sentidos» (Teglia, 2015: 187) una vez avanza la colonizacién. Mejor que la «ambivalence» de Brokaw
(2005: 143-165).

6 Teglia (2015: 174) lo considera, pero limitado a 1530-1540. Se percibe ese analisis (Teglia, 2015:
179-185), pese a aportaciones utiles, como contradictorio. El oscilante no es Oviedo, sino el areito, mas
aun si, como la misma investigadora acepta, los areitos con bebida ritual no se veian de forma negativa a la
altura del Sumario de 1526, antes bien como acto de inspiracion que facilitaba el recuerdo y la elocuencia
en los ancianos de la tribu, y con ello la demostracion de fuerza y recuperacion de su poder; Oviedo lo
entiende como rechazo de los chorotegas a los colonos, y como posibilidad de considerar a los indios
pueblo controlable por los cristianos a condicion de prescindir de sus caciques.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~50 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

Vitoria y Soto, por su lado, proponen aplicar las normas de gobierno elaboradas por la
Escuela de Salamanca, con atencion especial a la evangelizacion pacifica y formativa, y
el enardecido Las Casas final, desde el republicanismo politico comunero y la creencia en
la igualdad de todos los nacidos, es el unico que llega a «entender» la antropofagia de sus
ritos desde el respeto de la soberania de esos pueblos, que no carecen de uso de razén; o,
como muestra en su esfuerzo de mitologia comparada, tienen tanto o tan poco raciocinio —
lo habia dicho también Oviedo”’— como el Egipto faradnico, los judios, griegos y romanos,
los cristianos o la Europa primitiva, ya que todo ser humano fue creado a semejanza de
Dios™. Esa ideologia variada, y tantas veces incompatible, marca de forma indeleble las
descripciones y los juicios sobre los areitos.

No creo que la «funcion ideoldgica» que tenian los areitos para los nativos, «de
acceso a la identidad colectiva por el lenguaje y por el relato cantado», como forma de
cohesion o de mantenimiento incluso de relaciones integradoras con otras tribus cercanas,
escapara a la comprension de los espafoles”. Todo lo contrario. No malentendian sus
funciones, sino que las descripciones de los colonos obedecen a ideologias diversas, a
veces irreductibles, y no a un pensamiento inico. Para un evangelizador que juzga que el
cristianismo es el mejor regalo que pueden recibir los nativos para ser de verdad hombres
libres, algunas formas de areito tenian que ser reprobables, precisamente por entenderlas
muy bien. Para quien considera que el respeto a la soberania de cada pueblo es un bien
superior a la vida misma, el canibalismo puede disculparse. Algunos enfoques de estudios
coloniales en que el punto de partida es lo mismo que la conclusion sirven, en tal caso,
de poca ayuda. Claro que la evangelizacion es una forma de colonizacion. Esa no es la
novedad. Precisamente por eso no podemos perdernos todo lo que esta en el camino.

Oviedo si reconoce la historia oral como fuente de expresion de los nativos y hasta
como forma de resistencia politica en los areitos, que analiza en toda su variedad. Los
hispano-peruanos de las décadas centrales y siguientes, hastiados de guerras civiles y
marcados por el alzamiento y luego represion de Vilcabamba, tienden a centrarse en la
reivindicacion del areito como forma de denuncia del comportamiento de los cristianos, y
por eso enfatizan su tristeza. ;Por qué esa necesidad de someter lo variado, que siempre ha
caracterizado y caracterizara al mundo de la oralidad, a la rigidez del pensamiento inico?*°

5. CONCLUSIONES

Desde mediados del siglo pasado, la historia oral es una disciplina reconocida
con metodologia rigurosa en el uso de sus testimonios®!. Pero el asunto es antiguo. Tanto
Herd6doto como Luciano, modelos principales de los escritores etnograficos, se sirvieron de
fuentes orales y escritas. Les llegan ambas tradiciones y se sirven de las dos con provecho
e intenciones propias. Los cronistas y dialoguistas de Indias tampoco despreciaron nunca

Lo habia dicho incluso a la altura del Sumario: «digo que los antiguos romanos, ni los griegos, ni los
troyanos, ni Alejandro, ni Dario, ni otros principes antiguos, por no catolicos, estuvieron fuera de estos
errores y supersticiones» (cap. x: 126-127). Pero a diferencia de Las Casas, para Oviedo es una explicacion,
no una justificacion.

8 Las Casas (1967, 1. xxxvii, xlii, caps. 87-101: 145-165).

7 Teglia (2015: 188) usando a F. Ortiz (1975: 66).

80 A Teglia (2015: 188), sin embargo, no escapa el respeto de Oviedo por los areitos.

81 Aunque el nacimiento de la disciplina fue anglosajon e italiano, quien esto escribe fue testigo de la
introduccion de la historia oral en la Universidad Complutense desde las décadas de 1970 y 1980, en especial
con el «Seminario de Fuentes Orales» y el archivo pionero iniciado por M* del Carmen Garcia-Nieto.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~5] ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

leyendas, canciones, relatos de costumbres. Pedro Martir construyd sus Décadas con
informes orales y entrevistas a los navegantes y conquistadores, o a partir de relaciones
escritas de amigos y conocidos. Oviedo escucho con atencion y describi6 primorosamente
todo lo que vio, en su llamativa diversidad, y Pedro de Quiroga, candénigo, comisario
inquisitorial y extirpador de idolatrias hizo otro tanto.

En el periodo y ambito geografico estudiados, debemos concluir sobre la
importancia de la historia oral, no solo para los «pueblos sin escrituray», es decir por
conocer, sino para ellos mismos, para la transmision de sus propias culturas europeas,
o para su forma de entender y escribir la Historia. La convivencia y compatibilidad de
tradicion oral y escrita es conocida en la historiografia espafiola y europea, y para Oviedo,
Cieza, Quiroga, Garcilaso el Inca o Las Casas la oral es complementaria y legitima, porque
suple informacion que otros documentos no suministran: «en algunas cosas el vulgo debe
ser creido», dice Oviedo. «;Qué otra cosa son los romances e canciones que se fundan
sobre verdades, sino parte o acuerdo de las historias pasadas?»®.

Es dificil sintetizar mejor su respeto por ese tipo de cultura:

No parezca al lector que esto que es dicho [sobre los areitos en La Espafiola] es mucha
salvajez, pues en Espafia e Italia se usa lo mesmo, y en las mas partes de los cristianos,
e aun infieles, pienso yo que debe ser asi®® (Fernandez de Oviedo, HGNI, Libro V, cap. I:
128 [Sevilla 1535: f. xlvib]).

Oviedo los considerd esenciales para su propia Historia del Nuevo Mundo entendida
como empresa colectiva imposible de culminar en solitario. Quiroga se unié también a
otra empresa colectiva como extirpador de idolatrias donde el trabajo y metodologia de
base era la historia oral. Otros autores mencionados con menos insistencia pensaron o
hicieron otro tanto y en modo alguno minusvaloraron ni las tradiciones amerindias ni
las propias. Tampoco las malentendieron. Las aprovecharon para sus propositos y las
ajustaron a sus juicios de valor, como hace la critica contemporanea. Las fuentes orales
nunca han sido imparciales —las escritas tampoco—, sino apasionadas, subjetivas y por
eso utiles para entender la historia colectiva o saber como se construyen las identidades
comunitarias. Es una lastima que para una vez que los europeos, gracias a la apertura
de la tradicion oral y su equilibrio conflictivo con la Leitkultur, no niegan el pluralismo
ideoldgico y cultural, una parte de la critica americana y otra parte de la europea no lo
entiendan asi. Ese comportamiento se acerca mas, desde uno y otro lado, a la herencia
colonialista de los ilustrados, reforzada por el Romanticismo, en el entendimiento de
Europa desde raices exclusivamente judeocristianas y clésicas, algo revisado y revisable
desde hace mucho tiempo®.

6. ANEXO

«Tres cortes armara el rey» (IGR: 0364)

«IGR: 0364. Version: 1. Rima: 6. Hemistiquios 36. Espanay.

82 Cuando concreta con héroes épicos como el Cid o Fernan Gonzalez: HGNI (Libro V, cap. 1: 128-129).

8 La ultima revision reformula el pasaje; en [Sevilla 1535]: «...salvajez, porque en Espaifia se usa lo
mesmo, y en Italia, y en las mas partes de los cristianos pienso yo...».

%D. N. Hasse (2021) hace una reflexion reciente y util.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~52 ~



A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

Tres cortes armara el rey todas tres a una sazon;

las unas armara en Burgos, las otras en Leon,

las otras armo en Toledo donde los hidalgos son,
para cumplir de justicia al chico con el mayor.
Treinta dias da de plazo, treinta dias, que mas no,

y el que a la postre viniese que lo diesen por traidor.
Veinte nueve son pasados, los condes llegados son;
treinta dias son pasados, y el buen Cid no viene, non.
Alli hablaran los condes: Sefor, daldo por traidor.
Respondiérales el rey: Eso non faria, non,

qu’el buen Cid es caballero de batallas vencedor,
pues que en todas las mis Cortes no lo habia otro mejor.
Ellos en aquesto estando el buen Cid que asomo

con trescientos caballeros, todos hijos dalgo son,
todos vestidos de un pafo, de un pafio y de una color,
si no fuera el buen Cid que traia un albornoz.
Manténgavos Dios, el rey, y a vosotros salveos Dios,
que no hablo yo a los condes, que mis enemigos son.

[...] Documentada en 1547 en Canc. de rom. s. a. f. 160 y Silva de 1550 t. I. f. 82
(Romance que dice: Tres cortes armara el rey). Reeditada en Wolf 1856b, Primavera y
Flor de Romances, n° 59, vol. I: 183-184 (Del Cid.--XXXVIIL.)» (Lo tomo de Proyecto
Romancero hispanico: https://romancero.es/romances/romances/tres-cortes-armara-el-
rey-vl/).

«El conde Fernan Gonzalez llamado a cortes» (IGR: 0123)
«IGR: 0123. Version: 1. Rima: 6. Hemistiquios 38. Espaiiay.

Buen conde Fernan Gonzalez, el rey envia por vos,
que vayades a las cortes que se hacian en Ledn;

que si vos alla vais, conde, daros han buen galardén,
daros ha a Palenzuela y a Palencia la mayor,

daros ha las nueve villas, con ellas a Carridn,

daros ha a Torquemada, la torre de Mormojon.

Buen conde, si alla no ides, daros hian por traidor.
Alli respondiera el conde y dijera esta razon:
Mensajero eres, amigo, no mereces culpa, no,

que yo no he miedo al rey, ni a cuantos con él son:
Villas y castillos tengo, todos a mi mandar son.

De ellos me dejo mi padre, de ellos me ganara yo:
los que me dejo mi padre poblélos de ricos hombres,
las que yo me hube ganado poblélas de labradores;
quien no tenia mas de un buey, dabale otro, que eran dos;
al que casaba su hija dole yo muy rico don.

Cada dia que amanece por mi hacen oracion;

no la hacian por el rey, que no la merece, non:

¢l le puso muchos pechos y quitaraselos yo.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~53 ~


https://romancero.es/romances/romances/tres-cortes-armara-el-rey-v1/
https://romancero.es/romances/romances/tres-cortes-armara-el-rey-v1/

A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

[...] Documentada en 1547 en Silva de 1550 t. L. f. 85; Canc. de rom. s. a. f. 163 y Canc.
de Rom. 1550 f. 167 (Romance del conde Fernan Gonzales). Reeditada en Wolf 1856b,
Primavera y Flor de Romances, n° 17, vol. I: 54-55 (Del conde Fernan Gonzales)». (Lo
tomo de Proyecto Romancero hispanico: https://romancero.es/romances/romances/el-
conde-fernan-gonzalez-llamado-a-cortes-v1/).

BIBLIOGRAFIA

AcosTta, José de (1985): Historia natural y moral de las Indias, México, F.C.E.

ALBORNOZ, Cristobal de (1989): «Instruccion para descubrir todas las guacas del Pirti...»,
en Fabulas y mitos de los incas, Henrique Urbano y Pierre Duviols (eds.), Madrid,
Cronicas de América-Historia 16.

ANDERSEN, Kasper H. y Pajung, Stefan (2014): Drikkekultur i middelalderen, Aarhus,
Aarhus Universitetsforlag (y resumen en inglés).

ANGELEs CoNcePCION, Francisco Javier (2007): La mitologia en la cultura taina: «Relacion
de las antigliedades de los indios» de Fray Ramon Pané, tesis dir. por Manuel
Maceiras Farfan, Madrid, Universidad Complutense.

ARCE DE OTALORA, Juan de (1995): Coloquios de Palatino y Pinciano [c.1554-1561], I-11,
José Luis Ocasar Ariza (ed.), Madrid, Turner/Biblioteca Castro.

Brack, Robert (1987): «The new laws of History», Renaissance Studies, 1,1, pp. 126-
156. En linea: [<https://www.jstor.org/stable/24410014>].

Brokaw, Galen (2005): «Ambivalence, Mimicry, and Stereotype in Fernandez de Oviedo’s
Historia general y natural de las Indias», The Centennial Review, 5, 3, pp. 143-
165. En linea: [<https://www.jstor.org/stable/41949495>].

CAasas DEL ALamo, Maria (2021): La imprenta en Valladolid. Repertorio tipobibliogrdfico
(1501-1560. Tipografia gotica), Valladolid, Ayuntamiento de Valladolid.

CataLAN, Diego (1998): «Permanencia de motivos y apertura de significados: Muerte del
Principe don Juany, en Arte poética del Romancero oral II. Memoria, invencion,
artificio, Madrid, Siglo XXI, pp. 35-107.

CataLAN, Diego y ANprES, M* Soledad de (1975): Cronica del moro Rasis. Version del
Ajbar muluk al-Andalus de Ahmad ibn Muhammad ibn Musa al-Razi, 8§9-955;
romanzada para el rey don Dionis de Portugal hacia 1300 por Mahomad, alarife, y
Gil Pérez, clérigo de don Perianes Porgel, Madrid, Gredos / Seminario Menéndez
Pidal.

CataLAN MENENDEZ PipAL, Diego (1963): De Alfonso X al Conde Barcelos: Cuatro
estudios sobre el nacimiento de la historiografia romance en Castilla y Portugal,
Madrid, Gredos & Seminario Menéndez Pidal.

CERRON PuGa, M™. Luisa (1991): «Fernan Pérez de Oliva traductor de Pedro Martir de
Angleria: La Ystoria de la invencion de las Indias», Edad de Oro, X, pp. 33-51.

CHAYTOR, Henry J. (1966%): From Script to Print: An Introduction to Medieval Vernacular
Literature [1945], Cambridge, W. Heffer and Sons Ltd.

CHicotE, Gloria B. (1993): «El romancero panhispdnico: observaciones acerca de la
subtradicién americanay, en Actas del III Congreso Argentino de Hispanistas.
Espaiia en América y América en Espaiia, 1, Luis Martinez Cuitifio y Elida Lois
(coords.), Buenos Aires, Instituto de Filologia «Dr. Amado Alonso», pp. 442-452.

CHicotE, Gloria B. (1996): «El romance en las cronicas de Indias: nuevos mundos
narrados con viejos textos», en Actas del IV Congreso de la AISO, 1, M* Cruz

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~54 ~


https://romancero.es/romances/romances/el-conde-fernan-gonzalez-llamado-a-cortes-v1/
https://romancero.es/romances/romances/el-conde-fernan-gonzalez-llamado-a-cortes-v1/
https://www.jstor.org/stable/24410014
https://www.jstor.org/stable/41949495

A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

Garcia de Enterria y Alicia Cordén Mesa (eds.), Alcala de Henares, Editorial de la
Universidad de Alcala, pp. 501-508

Cip, Jesus-Antonio (2013): “Lo popular en el Cancionero de Lazarraga. (De la frase hecha
a la balada narrativa)”, Litterae Vasconicae, 13, pp. 11-52.

Cieza pE LEON, Pedro (1984 y 1985°%): Cronica del Peru, Manuel Ballesteros Gaibrois
(ed.), Madrid, Cronicas de América-Historia 16.

Cieza DE LEON, Pedro (1985 y 1988°): El sefiorio de los incas, Manuel Ballesteros Gaibrois
(ed.), Madrid, Cronicas de América-Historia 16.

CINTRA, Luis Felipe L. (1951-1990): Cronica General de Espanha de 1344, 1-1V, Lisboa,
Academia Portuguesa da Historia.

EnriGHT, Michael J. (1996): Lady with a Mead Cup: Ritual, Prophecy, and Lordship in
the European Warband from La Tene to the Viking Age, Dublin, Four Courts Press.

ETTING, Vivian (2013): The Story of the Drinking Horn: Drinking Culture in Scandinavia
during the Middle Ages, Copenhague, National Museum of Denmark.

FERNANDEZ DE OviEDO, Gonzalo (1526): Sumario de la Natural y General Historia de las
Indias, Toledo, Ramon de Petras (BNE R/ 3864).

FErRNANDEZ DE OViEDO, Gonzalo (1535): La historia general de las Indias. Libros 1-20,
Sevilla, Imprenta de Juan Cromberger (John Carter Brown Library B535 F363H).

FERNANDEZ DE OvieEpo, Gonzalo (1547 [pero 1535]): Coronica de las Indias: la hystoria
general de las Indias agora nueuamente impressa corregida y emendada / [escripta
por el capitan Gongalo Herna[n]dez de Ouiedo [et] Valdes], Salamanca, en casa de
Juan de Junta (BNE R 9301).

FERNANDEZ DE OViEDO, Gonzalo (c. 1550): Tercera parte de la Historia Natural y General
de las Indias, Islas y Tierra Firme del Mar Océano, vista y examinada por el
Consejo Real por mandado del emperador nuestro senior, la qual hasta el presente
no se ha dado al publico, col. Andrés y Antonio Gasco, Casa de Contratacion de
Sevilla, Ms. Real Biblioteca (RB 11/3042).

FErRNANDEZ DE Oviepo, Gonzalo (1950): Sumario de la natural historia de las Indias,
introduccion y notas de Jos¢ Miranda (ed.), México/Buenos Aires, F.C.E.
(Coleccion Biblioteca Americana).

FErRNANDEZ DE OviEDO, Gonzalo (1959): Historia general y natural de las Indias, Juan
Pérez de Tudela (ed.), Madrid, Atlas.

FERNANDEZ DE OviEDO, Gonzalo (1997): «Relacion de lo suscedido en la prision de el rey
de Francia», en Paolo Pintacuda, La battaglia di Pavia, Lucca, Mauro Baroni,
pp. 10-11.

FERNANDEZ DE OVIEDO, Gonzalo (2010): Sumario de la Natural Historia, Alvaro Baraibar
(ed.), Madrid, Iberoamericana.

FERNANDEZ DE OVIEDO Y VALDES, Gonzalo (1851-1855): Historia General y Natural de las
Indias, Islas, Tierra-Firme del mar Océano por el capitan Gonzalo Fernandez de
Oviedo y Valdés, primer cronista del Nuevo Mundo, I-1V, ed. de José Amador de
los Rios, Madrid, Imprenta de la Real Academia de la Historia, 4 vols.

FErRNANDEZ GOMEZ, Carlos (1971): Vocabulario de Lope de Vega, Madrid, RAE.

Frieperict, Georg (1947): Amerikanisches Worterbuch, Hamburg, Cram de Gruyter and Co.

Funpacion RamoN MENENDEZ PipaL (dir. / ed.) (1900-): Archivo Digital del Romancero.
Proyecto Romancero hispanico. [https://romancero.es/] [<https://www.fundacion
ramonmenendezpidal.org/archivodigital/index.php/users/login>]

Gansen, Elisabeth (2019): «En la memoria de los que viven: The Boundaries of History
in Gonzalo Fernandez de Oviedo’s Sumario (1526) and Historia general y natural

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~55 ~


https://romancero.es/
https://www.fundacionramonmenendezpidal.org/archivodigital/index.php/users/login
https://www.fundacionramonmenendezpidal.org/archivodigital/index.php/users/login

A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

de las Indias (1535)», Revista de Estudios Hispanicos 5, 3, pp. 1015-1036. https://
doi.org/10.1353/rvs.2019.0064

GaARrcia DE ENTERRIA, M? Cruz (1988): «Romancero: ;cantado-recitado-leido?», Edad de
oro, VII, pp. 89-104.

GarciLaso, El Inca (2003): Comentarios reales. La Florida del Inca, ed. de Luce Lopez-
Baralt, Madrid, Biblioteca de Literatura Universal Espasa.

GIL, Juan y VAReLA, Consuelo (1984): recopilacion y edicion, Cartas de particulares a
Colon y Relaciones coetaneas, Madrid, Alianza.

GrarTON, Anthony (2007): «The origins of ars historica: a question mal posée», en What
was History? The art of History in early modern Europe, Cambridge, Cambridge
University Press, pp. 62-122.

Hassk, Dag N. (2021): Was ist europdisch? Zur Uberwindung kolonialer und romantischer
Denkformen, e-book, Ed. Reclam.

HeropoTO (C. 1498-1500): Historiae / Herodoto; a Laurentio Valla traductae. [Praec.]
Oratio delaudibus Helenae / Isocrates; Johanne Petro Lucensi interprete, [ Venetiis,
Christophorus de Pensis].

HeroODOTO (1987-1994): Historia. OBra compLETA, trad. y not. Carlos Schrader, Madrid,
Gredos, [-V [1 (1992), I1 (1987), 111 (1988), IV (1994), V (1989)].

HEerRERA, Antonio de (1804): Discursos morales, politicos e historicos, Madrid, Imprenta
de Ruiz.

JIMENEZ Boria, Arturo (1946): «La danza en el antiguo Per», Revista del Museo Nacional
de Lima, XV, pp. 122-161.

JuLien, Catherine (2006): History of how the Spaniards arrived in Peru [1570], by Titu
Cusi Yupanqui and 4An Inca Account of the Conquest of Peru [1570], by Titu Cusi
Yupanqui and Instruccion al Licenciado Lope Garcia de Castro [1570], by Titu Cusi
Yupanqui, Cambridge, Mass., Hackett Publishing, «Introducciony, en pp. vii-xxix.

Las Casas, Fray Bartolomé de (1967): Apologética historia sumaria, ed. Edmundo
O’Gorman, México, UNAM-Instituto de Investigaciones Historicas.

LizArRrRAGA, Fray Reginaldo de (1987): Descripcion del Peru, Tucuman, Rio de la Plata y
Chile, ed. Ignacio Ballesteros, Madrid, Cronicas de América-Historia 16.

MARTIR DE ANGLERIA, Pedro (1516): De orbe novo decades, Alcala, Brocar in contubernio
Arnaldi Guillelmi.

MARTIR DE ANGLERIA, Pedro (1892): Décadas, 1-1V, J. Torres Asensio (ed.), Madrid.

MARTIR DE ANGLERIA, Pedro (1953-1957): Opus Epistolarum, ed. de José Lopez de Toro,
Madrid, Documentos inéditos para la Historia de Espafia, vols. IX-XII, en vol.
IX (Libros I-XIV, Epistolas 1-231) (1953). [Opus epistolaru[m] Petri Martyris
Anglerij Mediolane[n]sis Protonotarij Ap|ostollici atq[ue] a co[n]silijs reru[m]
Indicaru[m], Compluti, In aedibus Michaelis de Eguia, 1530].

MARTIR DE ANGLERIA, Pedro (1964): Décadas del Nuevo Mundo, 1-11, A. Millares Carlo
(trad.), México, Secretaria de Educacion Popular (SEP).

MARTIR DE ANGLERIA, Pedro (1989): Décadas del Nuevo Mundo, Espafia, Ediciones
Polifemo.

Matienzo, Juan de (1967): Gobierno del Peru [c. 1567], Guillermo Lohmann-Villena
(ed.), Paris/Lima, Institut Francais d’Etudes Andines.

MEeNENDEZ PipAL, Gonzalo (1986): La Esparia del siglo XIII leida en imagenes, Madrid,
Academia de la Historia.

MENENDEZ PipaL, Ramoén ed. (1955): Alfonso X, Primera Cronica General de Espariia,
I-II, Madrid, Gredos / Seminario Menéndez Pidal.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~56~


https://doi.org/10.1353/rvs.2019.0064
https://doi.org/10.1353/rvs.2019.0064

A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

MENENDEZ PiDAL, Ramon (19682): Romancero hispanico Hispanico (Hispano-portugués,
americano y sefardi) [1953], I-1I, Madrid, Espasa-Calpe.

MENENDEZ PIDAL, Ramoén (19727): Los romances de América y otros estudios [1939],
Buenos Aires, Espasa-Calpe.

MiLLongs, Luis (2007): «Mesianismo en América hispana: el Taki Ongoy», Memoria
Americana, 15, pp. 7-39.

MIRANDA, José (1950): introduccion a Gonzalo Fernandez de Oviedo, Sumario de la
natural historia de las Indias, ed. de José Miranda, México/Buenos Aires, F.C.E.,
pp. 7-74.

MoLina, Cristobal de (1989): Fabulas y ritos de los incas, en Henrique Urbano, Cristobal
de Molina y Cristébal de Albornoz, Fabulas y mitos de los incas, Henrique Urbano
y Pierre Duviols (eds.), Madrid, Historia 16.

Murua, Martin de (1986): Historia general del Peru, ed. de Manuel Ballesteros Gaibrois,
Madrid, Historia 16.

Orrtiz, Fernando (1975): La musica afrocubana, Madrid, Jucar.

PADEN, Jeremy (2007): «The Iguana and the Barrell of Mud: Memory, natural History
and hermeneutics in Oviedo’s Sumario de la natural historia de las Indiasy,
Colonial Latin American Review, 16, 2, pp. 203-226. https://doi.org/10.1080/
10609160701644508

Pang, Fray Ramon (1932): Relacion acerca de las antigiiedades de los indios, México,
Ediciones Letras de México.

Pant, Fray Ramon (1984%): Relacion acerca de las antigiiedades de los indios. El primer
tratado escrito en América. Nueva version con notas, mapa y apéndices por José
Juan Arrom, Madrid, Siglo XXI.

Partison, David G. (1983): From Legend to Chronicle: The Treatment of Epic Material
in Alphonsine Historiography, Oxford, Society for the Study of Mediaeval
Languages and Literature.

PEREz DE OLiva, Fernan (1965): Historia de la invencion de las Indias, José Juan Arrom
(ed.), Bogota, Instituto Caro y Cuervo.

PERrEz DE OLiva, Fernan (1993): Historia de la invencion de las Yndias, ed. de Pedro Ruiz
Pérez, Cordoba, UCOPress.

PErez DE TUDELA, Juan (1959): «Vida y escritos de Gonzalo Fernandez de Oviedo», en
G. Fernandez de Oviedo, Historia general y natural de las Indias, Madrid, Atlas,
pp. viii-clix.

PErREz DE TuDELA Y BUESo, Juan, «Gonzalo Fernandez de Oviedo», en Real Academia de
la Historia, Diccionario Biografico Electronico. [<https://dbe.rah.es/biografias/
9417/gonzalo-fernandez-de-oviedo-y-valdes>]

Pintacupa, Paolo (1997): La battaglia di Pavia, Lucca, Mauro Baroni.

PoweLL, Brian (1983): Epic and Chronicle: The ‘Poema de mio Cid’ and the ‘Cronica de
veinte reyes’, London, Modern Humanities Research Association.

QuIr0OGA, Pedro de (2009): Cologuios de la verdad, en Ana Vian Herrero, El indio dividido,
Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert.

RevyNoLDs, Winston A. (1967): Romancero de Hernan Cortés: estudio y textos de los
siglos xvi y xvii, Madrid, Ediciones Alcala.

RowmEero, Emilia (1952): El romance tradicional en el Peru, México, El Colegio de
México.

ScoLierr, Paul A. (2013): Dancing the New World: Aztecs, Spaniards and the Coreography
of Conquest, Texas, Texas University Press.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~57 ~


https://doi.org/10.1080/10609160701644508
https://doi.org/10.1080/10609160701644508
https://dbe.rah.es/biografias/9417/gonzalo-fernandez-de-oviedo-y-valdes
https://dbe.rah.es/biografias/9417/gonzalo-fernandez-de-oviedo-y-valdes

A. ViaN HERRERO, «CRONICAS DE INDIAS...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 31-58

TEGLIA, Vanina M. (2015): «Mucho ruido y poca historia en la conquista: el areito en
Fernandez de Oviedo», Revista de critica literaria latinoamericana, XL1, 82, pp.
163-192. En linea: [<https://www.jstor.org/stable/444754127seq=1>]

VALENCIANO, Ana (1992): «El romancero tradicional en la América de habla hispanay,
Anales de Literatura Hispanomericana, 21, pp. 145-163. En linea: [<https://
revistas.ucm.es/index.php/ALHI/article/view/ALHI9292110145A>]

VaqQuero, Mercedes (1990): Tradiciones orales en la historiografia de fines de la Edad
Media, Madison-Wisconsin, Hispanic Seminary of Medieval Studies.

ViaN HEerrero, Ana (1989): «La Prision de Francisco I de Francia (CGR 0250):
representaciones de la Monarquia en una balada tradicional del sur de Europa», en
El Romancero. Tradicion y pervivencia a fines del siglo XX. Actas del IV Coloquio
Internacional del Romancero, P. M. Pifiero, V. Atero, E. J. Rodriguez Baltanas y
M. J. Ruiz, Cadiz (eds.), Fundaciéon Machado y Universidad de Cadiz, pp. 159-
185.

ViaN HERRERO, Ana (2006): «Satira lucianesca y avisos a la Corona en el Pert colonial: el
barbaro y el conquistador en los Coloquios de la verdad de Pedro de Quiroga (c.
1569)», en Estudios sobre la satira espaniola en el Siglo de Oro, Carlos Vaillo y
Ramon Valdés (eds.), Madrid, Castalia, pp. 209-247.

ViaN HErrERO, Ana (2009): El indio dividido: fracturas de conciencia en el Peru colonial
(Edicion critica y estudio de los «Coloquios de la Verdady» de Pedro de Quiroga,
c¢. 1569), Madrid/Frankfurt, Iberoamericana/Vervuert.

ZappaLA, Michael O. (1990): Lucian of Samosata in the two Hesperias (An Essay in
literarian and cultural Translation), Potomac-Maryland, Scripta Humanistica.

Fecha de recepcion: 12 de enero 2025
Fecha de aceptacion: 25 de marzo de 2025

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9437
~58 ~


https://www.jstor.org/stable/44475412?seq=1
https://revistas.ucm.es/index.php/ALHI/article/view/ALHI9292110145A
https://revistas.ucm.es/index.php/ALHI/article/view/ALHI9292110145A

L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...»

BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

La solterona como tipo marginal en relatos de tradicion oral de la
provincia de Chimborazo, Ecuador

The spinster as a marginal type in oral tradition stories from the
province of Chimborazo, Ecuador

Liuvan HErrRERA CARPIO Y Genoveva Veronica PONCE NARANJO
(Universidad Nacional de Chimborazo)

liuvan.herrera@unach.edu.ec / gponce@unach.edu.ec
https://orcid.org/0000-0001-8593-9778 / https://orcid.org/0000-0002-9631-5474

REesuMmeN: Las comunidades indigenas de los
cantones Colta y Guamote en Ecuador robustecen
mediante la trasmision de relatos orales un
imaginario contracultural, suerte de auto-
ordenamiento juridico que descree la legislacion
mestiza y estatal. El estudio caracteriza las
representaciones del personaje de la solterona
en dos relatos orales -«Kunturmanta rimay»
(«El condory) y «Allkumanta solteramantapish
rimay» («El perro y la solteray) provenientes de
la informante Mama Petrona Tenelema, Mama
Pitu, registrados por Luis Alberto Tuaza Castro
en julio de 2009 en Cicalpito, Colta, Ecuador,
y publicados en 2017-, a partir del aparataje
tedrico de Hans Mayer y su dupla conceptual:
marginalidad  intencional/ marginalidad
existencial, que posibilita la hermenéutica de un
tipo social que a pesar de las barreras historico-
geografico-culturales logra prevalecer intacto,
de cierta forma, en su condicion de anatema. Se
concluye que en el caso de estas comunidades
kichwas los relatos orales erigen un tejido,
por un lado, milagroso-simbdlico y por otro,
potenciador de una praxis social duradera
y alterna a la legalidad imperante, donde la
soltera/solterona lejos de convertirse en una
iconoclasta tragica busca instaurarse, muy
subrepticiamente en esta cultura ancestral,
como generadora de su propia logica.

PaLaBrRAS  crLave:  Literatura  folklorica,
Marginalidad, Tipo cultural, Kichwa, Ecuador.

ISSN: 2173-0695

AssTrRACT: The indigenous communities of
the Colta and Guamote cantons in Ecuador
strengthen, through the transmission of oral
stories, a countercultural imaginary, a sort of
juridical self-ordering that disbelieves mestizo
and state legislation. The study characterizes the
representations of the character of the spinster in
two oral narratives - “Kunturmanta rimay” (“The
Condor”) and “Allkumanta solteramantapish
rimay” (“The dog and the spinster”’) coming from
the informant Mama Petrona Tenelema, Mama
Pitu, recorded by Luis Alberto Tuaza Castro
in July 2009 in Cicalpito, Colta, Ecuador, and
published in 2017-, from the theoretical apparatus
of Hans Mayer and his conceptual dupla:
intentional marginality/existential marginality,
which makes possible the hermeneutics of a
social type that despite historical-geographical-
cultural barriers manages to prevail intact, in
a certain way, in its condition of anathema. It
is concluded that in the case of these Kichwa
communities, oral narratives create a miraculous-
symbolic fabric, on the one hand, and on the
other hand, they enhance a lasting social praxis
that is alternative to the prevailing legality, where
the single woman, far from becoming a tragic
anti-heroine, seeks to establish herself, very
surreptitiously in this ancestral culture, as the
generator of her own logic.

Keyworps: Folkloric literature, Marginality,
Cultural type, Kichwa, Ecuador.

DOI: 10.17561/blo.v15.9409

~ 50 ~


mailto:liuvan.herrera@unach.edu.ec
mailto:gponce@unach.edu.ec
https://orcid.org/0000-0001-8593-9778
https://orcid.org/0000-0002-9631-5474

L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

Cuando una persona (ya sea mujer o varoén) no ha contraido matrimonio y muere
sola, piensan que al mas alla necesita entrar acompafiada por alguien; entonces, en el rito
funeral [...] colocan en el ataud a una paloma viva, que asumiria el papel de la esposa o
esposo en la vida futura (Tuaza Castro, 2017: 80).

1. M4rGO, MARGONIS (UNA INTRODUCCION)

Hans Mayer en su clasico Historia maldita de la literatura: la mujer, el homosexual,
el judio (Aussenseiter) arroja luz sobre un pasaje de Ernst Bloch referido al cosmos
del individuo solitario y atipico. Mayer, quien cimenta su hip6tesis sobre una paradoja
dialéctica: el fracaso de la [lustracion burguesa no significa la bancarrota del pensamiento
humanista ilustrado, edifica sobre la transgresion de limites un par categorial: marginalidad
intencional/marginalidad existencial, instrumentos para auscultar tres tipos marginales
esenciales en la tradicion literaria occidental: la femme fatal o no fatal, el sodomita y el
semita. La distancia conceptual reside en:

El que traspasa unos limites estd fuera. Cabria llamarlo titanismo cuando se hace
voluntariamente al estilo de Prometeo; cuando se sella con la propia sangre como en
pacto de Fausto con el diablo; cuando se obedece a unas voces como Juana de Arco. Pero,
,qué cuando el paso hacia fuera y hacia el otro lado viene impuesto por el nacimiento, el
linaje, la ascendencia, la peculiaridad animico-corporal? Entonces, /a existencia misma se
constituye en transgresion de limites (Mayer, 1977: 19).

El autor reclama a Bloch su simpatia con los imaginarios impuestos por la filosofia
del optimismo social que no reparan en la subjetividad marginada (las canonizaciones
del colectivo por encima de las del individuo, especie de antropofagia de la periferia),
instaurados desde Platon a Rousseau, desde Montaigne a Hegel. Para ¢él, incluso, -y es aqui
donde entra nuestro tipo marginal seleccionado para este estudio: la solterona-, deberian
establecerse unas «normas directrices de la soledad» (Mayer, 1977: 12), en funcién de
que el amnios del limite, con sus discursos y cosmogonias sea francamente respetado por
los centros hegemonicos.

Sujetémonos a la definiciéon de marginalidad brindada por Jean-Claude Schmitt
(2012:247-248), que implica un rango relativamente sensato y transfiere una problematica
que tedricamente suele constituirse como transitoria. Dicha nocion puede bifurcarse en
la reintegracion de ese sujeto social y la consecuente vuelta a la oficialidad o la exclusion
definitiva y la imantada ruptura de ese sujeto con sus congéneres verdugos o excluidores.

Ahora, ;por qué hemos de etiquetar al personaje de la solterona en dos relatos de
tradicion oral kichwa de la provincia de Chimborazo, en Ecuador, como una marginada
intencional desde el paradigma mayeriano? La hipotesis se origina tras la lectura del
libro La construccion de la comunidad desde los imaginarios indigenas (2017) de Luis
Alberto Tuaza Castro, quien asume que las comunidades indigenas de los cantones Coltay
Guamote robustecen mediante la trasmision de relatos orales un imaginario contracultural,
suerte de auto-ordenamiento juridico que descree, por ejemplo, la Ley de Organizacion
y Régimen de las Comunas (1937, 2004), promulgada por el Estado ecuatoriano (Tuaza
Castro, 2017: 23).

Precisamente, la nocién de comunidad para los indigenas kichwas de la Sierra
ecuatoriana se erige como un entramado simbdlico que contrataca las practicas
globalizantes y que negocia con la sociedad blanco-mestiza y con la abstraccion del Estado.
La comunidad o pueblo de familia (‘ayllu llakta’), que alcanza el estatus de institucion

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 60 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

paralela a legislacion mayoritaria, busca su simiente, como en sus contextos el oikos
griego y la koinonia hebrea, en patentizar la independencia de su grupo, vale recordar,
marginado existencial. En consecuencia, formar una alianza matrimonial generalmente a
los dieciocho afios' supone la consecucion y sobrevivencia de esa comunidad en el ethos
futuro; y es aqui donde nuestra antiheroina quiebra la herencia precolombina del ayllu
como madre nutricia: apostar conscientemente por no casarse la relaciona, incluso, con lo
virginal y su apareada lectura biblica.

Asi, el estudio caracteriza las representaciones del personaje de la solterona en
dos relatos orales -«Kunturmanta rimay» («El condor») y «Allkumanta solteramantapish
rimay» («El perro y la soltera») provenientes de la informante Mama Petrona Tenelema,
Mama Pitu, y registrados por el propio Tuaza Castro en julio de 2009 en Cicalpito, Colta,
Ecuador y publicados en 2017 en el texto mencionado-, a partir del tamiz mayeriano,
aparataje conceptual que posibilita la hermenéutica de un tipo social que a pesar de las
barreras historico-geografico-culturales logra prevalecer intacto, de cierta forma, en su
condicion de anatema.

Mama Pitu? nacid en 1927. Sus padres, de los cuales aprendi6 a narrar, laboraron en
la hacienda La Compafiia, predio que hasta fines del siglo XIX correspondia a la Compatiia
de Jesus y que tras la Revolucion Liberal (1895-1912) paso a pertenecer al Estado.

2. PRESENCIA DEL TIPO MARGINAL «SOLTERONAY» EN LA TRADICION LITERARIA

Si bien la nuez de nuestro argumento se circunscribe a la tradicion oral, la
construccion de tipos sociales marginados® toma a la escrita como caldo de cultivo para que
el personaje se despoje de pieles arquetipicas y arribe a una autonomia en sus posibilidades
de enunciacion. En consecuencia, creemos pertinente, sin animos totalizadores, trazar una
breve cartografia que destaca ciertas asunciones de los imaginarios de la soltera/solterona
en obras literarias escritas donde su presencia, paradojicamente, se convierte en un centro
irradiador, ya que muchas de ellas comulgan/ se desprenden/ dialogan o reverencian con/
de/ con/ a la praxis oral, especie de amnios discursivo donde la solterona se gesta primero
como tipo social y luego ficcional. Partamos de la dupla madre/no madre (que no estéril,
pues la solteria, como se ha apuntado, simpatizaria con la marginalidad intencional,
decision manifiesta pero corregible, cambiante, y no con la existencial, error trasmitido
por la herencia, inmutabilidad).

! Para Zsuzsa Balint, quien examina las representaciones de la mujer en las narraciones folcloricas
recogidas en comunidades gitanas de Espafia y Hungria, «las descripciones etnograficas sobre las
comunidades romanies advierten de que a una muchacha de dieciocho afios que todavia no esta casada se
le puede llamar ya solterona» (2021: 154).

2 «A estos adultos mayores se les conoce como yuyakkuna que significa “los sabios” debido a que en
quichua no existe el adjetivo viejo o vieja para las personas, y dentro de este grupo se encuentra a las
mujeres mayores o yuyak mamakuna que son las educadoras de la comunidad» (Campoverde, 2021: 97).
Mama Pitu como yuyak mamakuna se convierte en sujeto de trasmision de un ideal de la vida conyugal
que resulta en muchos casos discursivo, a pesar de que ostenta una moralidad paralela, no candnica o
contracultural a la mestiza o estatal.

3 «El marginado es personaje social y literario. Su realidad social se remonta a las capas mas bajas de
la poblacion, los esclavos del Imperio Romano, y permanece dentro del mundo medieval a través de los
juglares, vagabundos y demads personajes periféricos. El marginado entra, no obstante, dentro de la escena
literaria por un deseo de representacion independiente de un contexto social, que le consagra como un tipo
definido y autéonomo del personaje real e histérico dotado de una existencia particular» (Garcia Varela,
1994: 276).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~6] ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

Pascal Lainé concepttia en su La femme et ses images (1974), que

La solterona pasa a ser una existencia marginal de la misma manera que toda mujer
que de alguna forma entra en oposicion con las reglas del matrimonio y de la maternidad:
por ejemplo, la madre ilegitima, la prostituta. Una mujer cuya vida es demasiado brillante
contraviene también lo implicitamente pactado con el hombre que la fuerza a someterse
(Mayer, 1977: 152).

Desde la instauracion del patriarcado normativo en la sociedad de la Edad Moderna
tardia europea el matrimonio adquiere notoriedad e idealizacion. Dicho legado presenta
en el siglo XVIII a una fémina accesoria, vasalla y establecida en cosmos hogarefios. En
su manifestacion hasta el siglo XIX, el estereotipo de la solterona, en concreto en Emma
(1815) y Persuasion (1818) de Jane Austen se manifiesta mediante una evidente sefial,
el discurso. «El propio término spinster demuestra la evolucion que sufre su significado:
desde hilandera hasta el despectivo término de solterona» (Simén Herndndez, 2017: 146).
La solterona descansa, en consecuencia, en un arquetipo del Otro, condenada por sus
semejantes®.

Sin embargo, la logica cultural del posmodernismo, alega Ann Wan-lih Chang
(2015: 44), insta a las escritoras irlandesas contemporaneas (décadas de los 60 a los 90 del
siglo XX) Mary Lavin, Maeve Kelly, Emma Cooke, Clare Boylan, Jan Kennedy, Mary
Beckett, Angela Bourke y Claire Keegan a zaherir la aversion hacia la mujer soltera. La
base semantica de este traspaso de limites no se debe a la naturaleza egoista imantada
al estereotipo, sino a una toma de partido que imbrica plena generosidad. Los relatos
manifiestan una injusticia primordial inseparable del modus social irlandés, por la cual
las féminas se ven forzadas a confiscar sus propias vidas y requerimientos para ganancia
de otros, al adjudicarse un papel como madres sociales.

En latradicion francesa Moliere instaur6 en Balzac patrones espirituales precisados
en la conciencia social que debian derribarse, especialmente en su «La solterona», donde
el estereotipo se afianza -mujer acompanada de gatos®, bruja en ciernes- como un peligro
familiar, una quebradura en el sistema de la sociedad tradicionalista acompanada en
muchos casos de adjetivos ejemplarizantes: aterradora, monstruosa, bestial (Uriarte, 1949:
108-113), tradicion a la que contribuye, ademas, la pieza dramatica Ubu encadenado de
Alfred Jarry (Duran, 2023: 86-98).

En otra dimension geopolitica, el articulista cubano José Victoriano Betancourt
publica en 1846 un alegato de tono ejemplarizante:

La solterona, lectores mios, es una individualidad del sexo femenino, arsenal de
malos pensamientos, protesta de carne y hueso contra el multiplicaos del Criador, monja
profesa en la regla de San Aburreme, veedora perpetua de amantes, valija de chismes,
archivo de falsos testimonios, tormento de sobrinos y vista del barrio. Martir de sus
deseos, es verdugo de todo projimo casado y por casar, y vive muriendo, que es el peor
de los vivires (parr. 3).

4Otro notable acercamiento a Persuasion lo firma Francisco José Cortés Vieco, al notar en el trazado
del personaje de Anne una paralisis, un viaje de no retorno a la senectud precoz, con su consecuente
confiscacion de la belleza por la cicatriz moral de lo que el ensayista denomina el «no-cuerpo», suerte de
apuesta psicologica por resistir el eros (Cortés Vieco, 2013: 14-27).

3 El motivo del gato también acompaiia a la solterona en el relato «Triptico zoobotanico con rasgos de
improbable erudiciony, incluido en el conjunto Absurdos (1978) de Antonio Di Benedetto (Seifert, 2012: 69).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~62 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

Cuvardic Garcia (2008: 43) clasifica a esta literatura costumbrista que norma a los
tipos sociales como «descaradamente misogina» y practicante de un «sarcasmo cruel»;
y critica a Betancourt el no sincerarse sobre los ejercicios de patriarcado que estimulan
la soledad femenina hacia la mitad del siglo XIX insular. Para estas castas forzadas la
murmuracion deviene un ardid compensatorio; la solteria y el tedio consecuentes, junto
con otras prohibiciones que enfrenta la mujer burguesa y pequefioburguesa en la praxis
social publica, poseen su matriz en la propia corriente patriarcal.

La génesis de su tratamiento en la poesia cubana, por otra parte, puede ubicarse en
«Virgen triste» de Julian del Casal. La increpacion del sujeto lirico cuestiona la evasion de
la joven a una dimension sin goces humanos: «Nada de la existencia tu &nimo encanta; /
quien te habla de placeres tus nervios crispa» (Lezama Lima, 1965: 491) y aunque decida
compararla con seres angelicales, justificando asi su negacion carnal, Casal instaura en
esta pieza un continuum tematico que recorrera el siglo XX poético insular: la muerte
como redentora de la carne sin tocar: «jAh! Yo siempre te adoro como un hermano, / no
solo porque todo lo juzgas en vano / y la expresion celeste de tu belleza, / sino porque en
ti veo ya la tristeza / de los seres que deben morir temprano (Lezama Lima, 1965: 492).

Para Julia Kristeva «la marginalidad femenina es de posicionamiento y no de
esencia» (Horno Delgado, 1993: 53). La predileccion de Dulce Maria Loynaz por un
catalogo de féminas defectuosas no resulta consecuencia directa de una postura feminista,
aunque si femenina. Tanto «Lourdes» como la Antonieta de «Coloquio con la nifia que
no habla» devienen exponentes de una fragilidad interior, relacionada con la herética
capacidad de sofiar que manos expertas deben amputar. La iconoclasia es inevitable: el
hecho de ser intocadas, in-besadas, les facilita el privilegio de los astros, la soledad de
la luz absoluta. Pero ;donde reside lo marginal?: en la gravidez y la mudez. El beso
mismo se transforma en entidad sismica, propugnadora de la mutabilidad funesta hacia lo
invisible, contrario a la tradicion en la literatura folclorica europea del beso como ruptura
definitiva para alcanzar la felicidad.

Antonieta pinta en su libreta de labores una «inocente primavera / -remotos espejismos
/ de un imposible mayo-» (Loynaz, 2002: 41). Obedeciendo a la misma coordenada
creacional, «Cheché (muchacha que hace flores artificiales)»® logra que la primavera
florezca como tierra virgen: «En invierno / hace brotar claveles y rosas y azucenas /
con un poco de goma y unas varas de lienzo» (Loynaz, 2002: 46). La mujer como hacedora
de flores -de estaciones- no hace sino resemantizar el don biblico de dar a luz.

En cambio, observemos que Cheché pertenece a la marginalidad intencional de la
soledad: «Tiene los 0jos mansos y la boca sin besos» (Loynaz, 2002: 46) y, sin embargo:
«Mas que un clavel me huele a clavel su inocente clavel de trapo» (Loynaz, 2002: 47).
En la soledad el hablante lirico halla las claves para alzarse fuera del margen como un
estandarte de victoria. En definitiva, ser solterona resulta la cualidad inigualable que le
confiere un caracter enaltecedor.

En tanto, el sujeto lirico de Carilda Oliver Labra, aun cuando tasa temas graves
deja entrever una tonalidad erotizante. El reino de su solterona, el del silencio, y su oficio

6 «la autora [...] induce un sistema de valores que deconstruye paradigmas y transgrede mecanismos.
Representa, a esta Cheché, no como una solterona que inspira compasion, sino a un ser creador, se opone con
ello a las reglas del juego establecidas por ideologemas patriarcales al contrarrestar la imagen tradicional
(ser que sufre por la carencia de un esposo) con aquella otra, que cuestiona y polemiza los criterios que se
han manejado sobre los procesos de inmanencia de la mujer» (Nufiez Garcia, 2003: 61).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~63 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

el tejer de Penélope. El simil expresionista: «y vi su enorme ojera morada que crecia /
como un mar insondable que vive de mujer» (Oliver Labra, 2002: 120), reforzado por
sintagmas que designan incompletamiento: «boca seca», «piernas respetadas», «sexo sin
llover», provocan una solucidon un tanto feminista para el hecho de entender la posesion
del macho como propiedad objetual, que inaugura en el texto una axiologia interna: «y
fue tan misterioso mi corazon pequeiio / que tuve que ser fuerte para no usar el suefio / de
regalarle mi hombre en ese anochecer» (Oliver Labra, 2002: 120).

Personificada como refugio para aves e insectos, el personaje en Georgina Herrera
es sorprendido por la muerte, acto que intuye el fin de la marginacion: «Por sus mejillas
-apretadas rosas / ya para siempre coloreadas de agua-, / a donde no llegara beso, ni mano,
ni palabra [ ...] dejan sus alas los gorriones lentos» (Yafiez, 2002: 96), mientras que Angel
Escobar’ implanta una analogia entre el pathos mortuorio del domingo y su negativa
al placer sexual: «El bronce de los pechos se ha dormido. [...] Pero los brazos pintan
su vergiienza, y los labios se van ahogando en yeso» (Escobar, 2006: 50-51), asi como
Sergio Garcia Zamora, en un soneto de alto lirismo, resemantiza tres sustantivos biblicos:
agua, ceniza y lampara; en orden de «aconsejar» a la que espera. Tanto la quebradura
del cantaro (en este sintagma subyace una contralectura, pues el acto de quebrar nutre el
traspaso de margen, un velo mancillado), como el estatismo perenne del agua en su circulo
de barro, convierten a la sujeto en «la novia perpetua de la fiebre» (Garcia Zamora, 2010:
40). Dicha mirada coincide con las anteriores en conceptuar la solteria como un acto
circular, tragico en su esencia: «Mas no vale consuelo ni reproche: / todas las noches son
la misma noche, / todas guardan el signo de tu entrega» (Garcia Zamora, 2010: 40).

Cabria, aunque no se represente en plenitud a una solterona, sino a su enemiga
dialéctica: el ama de casa, detenernos en un texto perteneciente a Alberto Acosta-Pérez.
Tres margenes se inauguran con la enunciacion, la tarde, muerte si se quiere de la luz,
tregua imprecisa sin identidad o temporalidad definidas; la cocina, que en el poema
devendra laberinto cretense para la anti-femme fatale y el acto de cercenar un pescado,
que le provee el contacto con la sangre y le adjudica una esencia efimera de carnicera®,
tipo marginal. Paradoja semantica, el ama de casa pulsa su lamentacion al reconocer el
abandono del cual es objeto y reprende al marido: «por qué durante el desayuno ocultabas
la / incomunicacion / igual que un herpes o una mancha» (Acosta-Pérez, 2011: 126). La
metaficcion resulta un subtema provechoso para el sujeto lirico, pues como caja china
decide encajar la escena a través de las escrituras embestidas, sucedaneos del arte perdido
de la conversacion. Notemos cOmo se construye una escena en la memoria, donde la
negacion sexual deviene protagonista:

Pretendi que me dijeras esas palabras que no estan en el
diccionario

"Consultese Lopez Yera (2014). Para la autora el tipo marginal se enuncia en la poesia de Escobar
mediante antipodas, por un lado, como infeliz, poco agraciada y negadora de su «deber ser femenino
(Lopez Yera, 2017: 126); por otro, especialmente en la pieza «Electra», emancipada, consciente y en paz
con su asuncion: «una solterona responsable de su estatus, cuya condicion es escogida y no impuesta por la
sociedad» (Lopez Yera, 2017: 127).

8 «Desde la alta Edad Media ya pesaban sobre diversas actividades ciertos “tabues”, que subsisten tras
el Afio mil, pero cargdndose de contenidos sociales nuevos. En el amplio abanico abierto de los oficios
urbanos, ciertas actividades se juzgan deshonestas (mercimonia inhonesta), aun cuando concretamente
desempeiien un lugar esencial en la economia urbana. Ello ocurre con las profesiones de carnicero, de
descuartizador, de verdugo, que ponen al operario en contacto con la sangre» (Schmitt, 2012: 251).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 64 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

y que tienen un significado que se agota s6lo en otro

cuerpo.

Pero me mirabas definitivamente extrafio, lo mismo que a una pared,
0 aun anciano que se lanza desde el puente sin una

despedida. (Acosta-Pérez, 2011: 126)

Tener sexo implica traspasar un margen y fundirse en un limite plural. El ama
de casa se trasmuta en una forzada solterona, en «un libro jamas leido» (Acosta-Pérez,
2011: 126), pues ha descubierto poemas del esposo dedicados a adolescentes musculosos,
donde echa a andar, biblicamente, de una Sodoma personal, sin volver el rostro, pues ella
es la maldicion que se debe evitar para no convertirse en sal de cocina comun.

La madre, variante de la casada al decir de Jill Savitt, alcanza cierta respetabilidad
en la narrativa latinoamericana del siglo XX escrita por hombres. Su némesis, la
solterona, se atreve a confiscar su rol natural y adquiere un matiz asexual, poco atractiva,
androgina o lésbica. Se convierte, por tanto, en un oscuro objeto del rechazo «Because
she didn’t choose her role, she is usually characterized by extreme passivity. She may
manifest great religiousity or piety, but not spirituality» (Savitt, 1982: parr. 8). En tanto,
para Lopez Yera (2014: 58) la rigida iconografia de las representaciones de la mujer
célibe en esta tradicion narrativa escrita por hombres (asexuada, quejosa o afectuosa,
inicua o maternal) se infringe en la escritura femenina, donde el arquetipo puede de
cierta forma sostener una conexion con la carnalidad, asi como no desear hijos y abrazar
la independencia econdémica.

En la literatura argentina puede mencionarse la novela Ceremonia secreta (1960)
de Marco Denevi, donde la Srta. Leonides Arrufat, soltera candnica, y Cecilia Engelhard,
muchacha que padece un trastorno mental, dialogan en un tranvia, una iglesia y un
cementerio de Buenos Aires. Lo siniestro de las escenas radica en que ambas, al parecer,
se estaban esperando. La primera estigmatiza su condicion tras la muerte en un accidente
automovilistico de sus padres y hermano; sin embargo, anhela proteger a alguien; la
segunda, alienada, busca a una madre ideal que toma cuerpo en la solterona (Gotschlich,
1989: 87-101). Curiosamente el arquetipo llega al teatro chileno en 1961 con Enrique
Noisvander y su Historia de los corazones solitarios (Noisvander, 1985: 130-135), donde
dos personajes: Solterén y Solterona se convierten en anti-Romeo y anti-Julieta, quienes
a pesar de su supuesta atraccion nunca logran comunicarse, pues la soledad irébnicamente
los sigue nutriendo. En la misma linea, puede sugerirse la pieza dramatica Para navidad
te vendremos a buscar del brasileio Naum Alves de Souza (1979) o el relato «Orquesta
de sefioritas» de la puertorriquena Rubis Camacho (2022: 66-68).

Al evaluar la produccion periodistica y literaria de Josu¢ Quesada, Evaristo
Carriego y Alfonsina Storni, Diz argumenta que en ella se explaya un prejuicio que nutre
el imaginario social de principios de siglo: la correspondencia de contigiiidad mujer-
madre. Por eleccion u obligacion, la solterona robustece la semantica de la incautacion de
lo femenino. «Y las mujeres no madres / esposas causan un rechazo social manejado desde
una ideologia patriarcal que intenta sostener el modelo de familia nuclear que coloca a la
mujer en el dmbito doméstico» (2000: 3).

Por su parte, la novela de Alicia Dujovne Ortiz, El agujero en la tierra (1983),
canaliza no solo una confusa historia individual, sino una alegoria de Argentina mediante
el absurdo de una solterona que se enamora de un arbol. Concretamente, este es derribado
por una compaiiia de electricidad y sustituido por su homologo muerto/domesticado: el
poste. Dicho traspaso, realismo magico por medio o metafora del exilio, le provee a Ortiz

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~65~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

de un andamiaje politico que busca la reflexion sobre la pérdida de la raigambre (notemos
aqui que la soltera puede ser vista como un sujeto sin patria) (Glickman, 2000: 383-384).

En México puede destacarse el cuento «Al roce de la sombra» de Guadalupe Duenas
(1958). Aqui una solteria plural (un grupo de muchachas se atrinchera en el arquetipo)
enfrenta un suicidio como castigo a su resistencia. Asimismo, la novela Polvos de arroz
de Sergio Galindo (2012), cuya edicion principe data de 1958, instaura a su protagonista
-Camerina Rabasa’- en un mal desideratum: el arroz de los recién casados nunca caera sobre
ella; o Alberto Bonifaz Nufio en su relato «La Solterona» (1959, 1-146) quien metaforiza
a su Florina a través de dos actos de autodestruccion: la piromania y el enterramiento. Por
su parte, Rosario Castellanos en su novela Rito de iniciacion (1997) obliga a su personaje
Beatriz a abandonar su /ocus de provincia donde se condena la solteria, mientras que Cecilia
se niega a prolongar el estandar de la «solteria como oficio» (Bustamante, 2007: 94).

Asi, en dos novelas de Aline Pettersson: Sombra ella misma (1986) y Querida
familia (1993) dos mujeres maduras: Adelina (solterona de poco més de sesenta afios que
reflexiona a manera de mondlogo interior momentos previos a su suicidio) y Sara (de mas
de setenta afios, quien se cuestiona en un discurso irresistible y perpetuo), respectivamente,
estan rubricadas por la rebeldia (Prado, 2017: 53).

Maria Luisa Bombal en La ultima niebla (1934) radiografia a la sociedad chilena
a partir de su reprobacion de la solteria (Dominguez Miranda, 2013: 34). No obstante,
la soltera puede regocijarse en alcanzar mas derechos que la casada, pues su estatus
se equipara al del hombre, en cuanto a su posibilidad de pactar libremente!®, concluye
Mousa Abd El Azeem (2017: 214-238) al examinar la identidad femenina en Cuentos de
Eva Luna de Isabel Allende. En tanto, el personaje de Amalia en La mujer de Sal (1967),
novela de Maria Elena Gertner, manifiesta una anomalia o deconstruccion del arquetipo,
al unir soledad con ninfomania. Justo ahi reside la inversion o contrasentido: cuando la
restriccion carnal se transforma en su antipoda (Valderrama, 2021: 37).

En el plano espaiol se destacan dos novelas de Benito Pérez Galdos -El doctor
Centeno (1883) y Tormento (1884)-; en ellas la fealdad y la beateria, respectivamente,
se erigen como una insurreccion contra las escasas expectaciones sociales de la mujer
solterona en este siglo (Miller, 2020: 39). Asi también, el relato «La solteronay, incluido
en el libro Todo amor: cuentos de Regina Alcaide de Zafra (1913). Dofia Teodolinda, en
un ultimatum con tintes de patetismo, decide pronta a la muerte escribirles a sus antiguos
pretendientes sendas cartas; pero ninguno llega a tiempo (Berbel, 2017: 56). Asimismo,
al evaluar Nada (1945) y el cuento «Un noviazgoy, incluido en el volumen La llamada
(1954) de Carmen Laforet, Entre visillos (1958) de Carmen Martin Gaite, y The Lonely
Passion of Judith Hearne (1955) de Brian Moore, Barros del Rio (1999: 6) determina que
la solterona debe ajustarse a la ensofiacion y a la demencia en Gltima instancia, pues tanto
en la geografia literaria irlandesa como espaiola, dichas piezas manifiestan una etapa
donde el personaje sigue estacionandose en el limite social.

? «Camerina vive en la fantasia. Espera, a sus setenta afios, con sus noventa y tantos kilos de carne y
desventura, el amor que nunca cosechd. Santa, martir, castrada, inocente» (Ruiz, 1986: 87).

10«Tal es el caso de las heroinas de Maria Luisa Bombal, de las protagonistas de Norah Lange o de las
muchas heroinas que han aparecido en la reciente onda del feminismo literario. Ademas, en estos ejemplos
se subraya el aislamiento sexual de la heroina, de manera que predominan ancianas o nifias, viudas o
solteras, o casadas siempre carentes de placer sexual o de hijos. Asi, en lugar de reducirse a un objeto dentro
del discurso del otro (del marido, del hijo o del padre), las protagonistas de Bombal, Lange y Parra eluden
el compromiso erodtico para proteger su libertad» (Masiello, 1985: 814).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 66 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

El propio Lorca ofrece una vuelta de tuerca al arquetipo de la solterona en su
pieza Doria Rosita la soltera, o El lenguaje de las flores (1935). Tanto lo siniestro de su
condicién como su negativa grotesca resultan conmovedores para el dramaturgo como
una metonimia de la Granada decimonoénica puesta bajo la lupa axiologica: «drama de la
cursileria espafola, de la mojigateria espanola, del ansia de gozar que las mujeres han de
reprimir por fuerza en lo mas hondo de su entrana enfebrecida» (Garcia Lorca, 1989: 667-
668). Inversion de la Eva (recordemos que la obra lleva por subtitulo: «Poema granadino
del novecientos, dividido en varios jardines, con escenas de canto y baile»), Dofa Rosita'!
se debate en una topofilia'?> que transita —;evoluciona?;— del invernadero (castracion,
domesticacion, encarcelacion) al jardin universal -el Sitio para la maternidad-, el espacio
feliz de Bachelard. Ademas, no debe soslayarse que su presencia en el cine espafiol forma
parte de una peligrosa trinidad: la perfecta esposa-la esposa insatisfecha-la solterona
(Molina, 2022: 211), conducidas por el deseo edipico, es decir, ninguna puede librarse
de su yo futuro. Por ultimo, el arquetipo se ha representado, incluso, en la literatura
camerunesa en lengua espaiola, especificamente en la novela Criada en el paraiso (2014)
escrita por Germain Metanmo, a través de su contacto con la infertilidad (otra tipologia de
la marginalidad existencial) (Issa, 2022: 279).

3. REPRESENTACIONES DE LA SOLTERONA EN RELATOS ORALES

Gunnar W. Knutsen (2012: 77-78), quien examina los relatos contados en los
procesos de supersticion de la Inquisicion espafiola, da fe de que el 15 de octubre de
1644 moria la valenciana Juana Mata en el Hospital de Nuestra Sefiora de gracia en
Zaragoza, «muger escandalosa y hechizera» e «incorrigible», al decir de los inquisidores.
Se especula que alcanz6 74 afios y que fue procesada por la Inquisicion por lo menos en
cuatro ocasiones, ademas de desterrada por la real Audiencia de Valencia y encarcelada en
la casa de la galera. Su condicion de solterona, mendiga y sin profesion la instaura para la
época, sin dudas, en el universo criminal.

En tanto, las morfologias del género trasmitidas a través del refranero popular
espafiol y relacionadas con la solteria, la viudez o la ancianidad constatan un tejido
normativo que polariza -sataniza mas bien- la circunstancia de la infertilidad o el
panico a la libertad. La edad pende como espada de Damocles para la mujer que aun
no contrae matrimonio. Hijas de la periferia, el refranero no las perdona. Fernandez
Poncela alerta sobre aquellos de tono satirico referentes a los impulsos sexuales de
estas mujeres', su aparente hosquedad social, y otros que, contrariamente, legitiman
una conciencia colectiva hacia el beneficio del matrimonio como acto de plenitud; por

' «La preocupacion lorquiana hacia personajes como “D* Rosita”, que consideramos como la
culminacion del estereotipo femenino, habia perdurado hasta la época del poeta y venia de una larga y
execrable tradicion ochocentista que convertia a la “solterona” en un “mal engendro”» (Plaza, 2011: 232).

12 «En efecto, s6lo queremos examinar imagenes muy sencillas, las imagenes del espacio feliz. Nuestras
encuestas merecerian, en esta orientacion, el nombre de topofilia. Aspiran a determinar el valor humano
de los espacios de posesion, de los espacios defendidos contra fuerzas adversas, de los espacios amados»
(Bachelard, 2000: 22).

13 A propoésito, Margarita Gonzalez Andujar se aproxima a un género de repertorio narrativo femenino
poco comun protagonizado por narradoras de La Manchuela (comarca situada entre el sureste de Cuenca y
el noreste de Albacete), compuesto por relatos a manera de llanos juegos de palabras hasta otros de caracter
sexual abierto o grosero. Lo curioso resulta en que dichas historias no podian ser contadas delante de una
soltera (Gonzalez Andujar, 2017: 31).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~67 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

ejemplo: «Quedarse compuesta y sin novio» y «Mujer sin varén y navio sin timon, nada
son»' (1994: 95).

En tanto, Diana Cecilia Kobel (2021) observa la penetracion de los relatos
pertenecientes a la cultura popular del Siglo de Oro en el Tesoro de Covarrubias. Aqui ocurre
no solo una consolidacion de la praxis teatral espafiola que emplea las formas originales
de la vida cotidiana como madre nutricia, sino de los discursos axiologicos atados a lo
proverbial. Si bien Covarrubias insertd estas composiciones orales en el diccionario sin
orden aparente, se puede constatar su funcion comunicativa: «Un judio que hablaba / con su
hijoy le decia:/ “Abien te salgan, hijo, / tus abarraganadas”» (66). Este fragmento de dialogo
se interpreta de la siguiente manera: «estando medroso no le sucediese alguna desgracia,
por ser tan arriscado; y afaden al dicho, para declararlo, esto que se sigue: ‘El toro estaba
muerto, y €l haciale alcocarras con el capirote, desde las ventanas’ (s. v. barragéan)» (66).

Solo mediante la definicion de barragan (apelativo peyorativo) puede afnadirse
claridad a la interpretacion del fragmento: «vale tanto como mozo soltero, valiente y
arriscado [...] Las leyes de partida llaman barragan al mozo soltero, y barragana a la
moza soltera su amiga» (67). Discretamente, entonces, se revela una actuacion de nuestro
tipo social marginal bajo lupa que pretende alejarse de su condicion tras el viaje: soltera-
concubina o solera-amancebada, ambos actos de naturaleza ilicita.

De ssolteriay zarandeo hablan las letrillas acompafantes de las danzas procesionales
de origen arcaico y que se practican en la actualidad en ciertas poblaciones de La Rioja. Su
estructura musical basica esta compuesta por un ambito tonal reducido y reproducciones
de frases musicales o letrillas interpretadas por los danzantes durante los ensayos. Por
ejemplo, destaquemos una composicion titulada «La red», donde la solteria se asume
con evidente picardia, lejana a la nocion de lo prohibido: «Tiéndeme la red, morena y
morenita, / tiéndeme la red, morena y morend, / soy soltera, soy soltera, vivo en Aguilar
/ soy zarandera y me quiero zarandear» (Asensio Garcia y Asensio Jiménez, 2017: 375).

Desde la perspectiva de Montes Nogales (2013:358-359) los roles de los personajes
femeninos en la literatura tradicional africana occidental, especialmente en la poesia oral
soninké, las canciones de cuna y los cantos de circuncision y nupciales, entronizan a
las madres y rechazan a las madrastras. En el caso de la joven, personaje leitmotiv en
estas expresiones, es mirada a través de un catalejo dual: por una parte, se alaban ciertas
cualidades, por otra, se reprochan rigurosamente sus defectos. Los cantos nupciales
reproducen un imaginario aleccionador y tienen a la soltera como escucha ideal, ya que
la obediencia, la mesura, la buena convivencia, la pulcritud y la medida se elevan como
pilares para la consecucion de la concordia con su futuro esposo en el espacio doméstico.

Solapado o explicito, el tejido moral entrevisto en la narrativa oral libia traducida
por Ester Panetta, en especial la pieza nimero XIV «Hikayat mta el-gul», «El cuento
del ogro», canoniza el sometimiento y respeto al macho. Un desvio de este centro
supondria para la mujer penas severas, como la proscripcion social o el divorcio. En
consecuencia, en las féminas no reside poder alguno, menos aun si dicho poder proviene
de la insubordinacion al patriarca. La historia describe la uniéon de una mujer con un

4 Argumenta José Manuel Pedrosa Bartolomé (2021: 225) que el fabliau francés del siglo XIII Du
chevalier qui fist les cons parler toma como base a un relato folclorico internacional numerado con el 1391
en el catalogo ATU. El autor estudia varias versiones orales de la misma pieza, registradas en castellano y
en gallego en las postrimerias del siglo XX. Dentro de los resortes poéticos, ideoldgicos y éticos, se presta
especial atencion a los imaginarios de la misoginia, donde el arquetipo de la soltera guapa sufre un proceso
de capitalizacion.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 68 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

ogro, personaje maravilloso denominado gu/ en el folklore libio, un ejemplar cimero
del marido ideal (djinn). La nula posibilidad de la solteria para la mujer la constrifie
a ejercerse en el plano doméstico como ddcil, estoica y al servicio de los antojos del
gul, por lo que no cabe duda alguna de que estas narraciones enclaustran o mutilan todo
acercamiento a la libertad individual de la mujer soltera. No obstante, casada inclusive, si
la chica incumple normativas o cercos sociales atrae la muerte sobre si, como ocurre en
el relato (Schenone, 2010: 37-38). Resulta tan determinante esta caverna platonica que en
la sociedad libia una mujer soltera es estigmatizada como incompleta o vulnerable, a tal
punto de soportar abuso doméstico o infelicidad de diversa indole. Ir contra la corriente,
ejercicio de autoaniquilacion, ha ponderado rupturas sociales e individuales; no obstante,
«Una joven decidié quedarse soltera después de haber cuidado a su padre durante mucho
tiempo» (Schenone, 2010: 55).

Mediante la rescritura de un clasico, «Caperucita Roja», al decir de Mercedes
Pullman (2013: 117-118) acomodado al lector infantojuvenil victoriano del siglo XIX por
los hermanos Grimm, la heroina troc6 toda marca de erotismo que alcanz6 en la tradicion
francesa por la castidad (;la solteria?) més elevada. Debemos esperar hasta las primeras
décadas del XX para que este personaje se levante y ande hacia lo terreno mediante la
adaptacion animada de Tex Avery, por lo que deviene manifestacion de la doctrina de la
mujer adulta, solidaria con la representacion de un tipo social en apogeo: la mujer soltera.

En la misma linea, Vicenta Garrido (2019) radiografia las relaciones incestuosas
en los relatos de Perrault y de Madame d’Aulnoy, y su posible inclinacion hacia los
presupuestos del movimiento de reivindicaciéon femenina del Preciosismo. En «Le
mouton» («La oveja») de Madame d’Aulnoy, por ejemplo, se verifica un alejamiento del
texto folclorico, cuando Maravillosa, la protagonista, encuentra muerto a su prometido
que se ha transformado en animal. El raro y nefasto desenlace responde a un apetito
incestuoso del padre. Garrido subraya que en la sociedad reflejada en estas piezas narrativas
las féminas solteras tienen prohibido liderar o reinar, inclusive las descendientes de los
monarcas (383-384).

Otra curiosidad la suministra Marina Sanfilippo (2017) tras el examen de los cuatro
volumenes de las Fiabe, novelle e racconti popolari siciliani (1875) y Fiabe e leggende
popolari siciliane (1888) de Giuseppe Pitre. En las compilaciones aparece el sintagma
‘monaca di casa’ (2017: 86), para la sociedad siciliana de la época, mujeres que asumian
su papel de monjas terciarias o simplemente solteras dedicadas al cuidado de las iglesias.

Mientras, Claudia Carranza (2011) analiza el cuento Un destripador de antaiio
(¢,19007?) de Emilia Pardo Bazan. Su tesis se enmarca en que los tipos sociales, asi como
los motivos y argumentos derivados de la oralidad no solo fungen como hipotextos'*para
la propia historia, sino que esta emula el cronotopo y el ethos de la literatura de tradicion
oral. La propia Bazan lo confiesa:

La leyenda del «destripador», asesino medio sabio y medio brujo, es muy antigua en mi
tierra. La oi en tiernos anos, susurrada o salmodiada en terrorificas estrofas, quiza al borde
de mi cuna, por la vieja criada, quiza en la cocina aldeana, en la tertulia de los gafianes, que
la comentaban con estremecimientos de temor o risotadas oscuras (2011: 67).

15 «el cuarto tipo de transtextualidad [...]. Se trata de lo que yo rebautizo de ahora en adelante
hipertextualidad. Entiendo por ello toda relacion que une un texto B (que llamaré hipertexto) a un texto
anterior A (al que llamaré hipotexto) en el que se injerta de una manera que no es la del comentario»
(Genette, 1989: 14).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~69 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

Aqui se narra la historia de Minia, quien tras el deceso de sus progenitores queda
bajo la tutela de sus tios, antagonistas clasicos. El tono para la caracterizacion de estos
villanos sin dudas iguala al del folclor, pues su cualidad de soltera les provee de un
ingrediente que los insta a asesinarla, para ofrecerle su grasa a don Custodio -notemos la
resemantizacion del nombre-, el boticario. Un matiz erotico y virginal se desentrafia en
esta mitologia: la medicina de Custodio proviene, entre otros componentes maravillosos,
de la grasa de jovenes célibes (recordemos el destino de las vestales en la Grecia antigua).
En esencia, una chica «soltera, rojifia, que ya esté en sazoén de poder casar» (2011: 63).
Asimismo, el cuerpo del deseo en «El cuento de Mariquita triqui traca» es una soltera
utilizada por su padre para aleccionar al cura'® del pueblo (Bautista, 2020: 91).

Cristina Segura parte del sintagma «modelo desautorizador» para caracterizar el
andamiaje moralizante de los cuentos orales infantiles que afianza conductas patriarcales:
«En ellos se refuerza el modelo masculino, todas las mujeres se casan con un Principe,!”
su Principe, y lo consiguen siendo obedientes, sumisas, alegres y trabajadoras. Todas
estas cualidades las convierten en bellas» (2014: 239).

4. LA SOLTERONA EN EL IMAGINARIO KICHWA ECUATORIANO: DOS RELATOS ORALES

Si bien ciertos autores'® se han acercado en el entorno académico ecuatoriano a las
problematicas de la literatura de tradicion oral, la proveniente del kichwa contintia siendo
francamente desconocida -marginal en si misma-, pues dicha lengua enfrenta una violenta
diglosia en las comunidades de la sierra andina, donde el espafiol atrapa todo el prestigio
lingiiistico.

Una obra literaria puede llegar a ser «marginal» por diversos motivos, entre ellos: por
su forma de transmision -como puede ser el caso de la literatura oral o popular-, pero
también por haberse producido en lenguas que no son de las culturas dominantes, es decir,
en lenguas minoritarias (Sanchez-Pérez, 2015: 292).

16 «Tampoco son pocas las historias que retratan relaciones de padres [sacerdotes] con mujeres casadas
o solteras donde la mujer termina mal (como, por ejemplo, la historia de la “Mula sin cabeza”, que seria
una maldicion sobre la mujer que se relaciond con un sacerdote, o sobre la hija de esta relacion)», apunta
Costa Almeida (2010: 96).

7Por ejemplo, en un cuento maravilloso titulado «El cazador» y recogido por Nieves Gomez Lopez
(1998: 150-151) en el poniente de Almeria, la soltera hija del rey no escapa de lo tragico de su condicion:
ser la presa de una serpiente de siete cabezas.

18 Constltese: Gonzéalez y Rodriguez (2000: 40-44), Pérez (2001), Moya (2006; 2009), Espino Relucé
(2010: 195-225), Morote Magan (2010), Mendizabal (2012: 93-101), Franco (2014: 229-239), Pabon
(2016: 95-113), Quishpe Lema (2021: 1141-1152), Oviedo, Solérzano y Lopez (2023: 2495-2516), Lopez
Bueno (2024: 52-65).

19 Alba Moya (2006), al realizar una hermenéutica de los significados etimoldgicos y culturoldgicos
avizora un desencuentro entre las voces que componen el sintagma literatura oral: «Literatura viene de letra
y se refiere a la escritura y oral se deriva de voz y se refiere a lo que se transmite verbalmente» (2006: 9).
La reflexion se complejiza: la literatura seria un producto de las élites historicas cercada por preceptivas
y normativas excluyentes de los discursos orales, por lo que el sintagma en cuestiéon conformaria una
perfecta paradoja conceptual. La oralidad, por tanto, no entraria en la neblinosa categoria de lo culto, a tal
punto de que Moya propone un nuevo término que sustituiria al anacronismo mencionado y es este: arte
oral. En las culturas orales hay un modo propio de entender las palabras y de preservar los mensajes en la
memoria. Ademas, el sentido mismo de las palabras es distinto. En las culturas orales a éstas se les confiere
un poder real, un poder util y transformador. Como las palabras solo cuentan con el sonido, la tinica forma
de preservar el conocimiento es transmitiéndole a otro, es decir, comunicandole (2006: 10).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~70 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

Un vaso comunicante que transita literaturas orales distantes reside en la mixtura
de topicos folkloricos de raigambre universal con motivos y hechos conectados con
imaginarios del cosmos cultural arcaico propio de cada grupo étnico, como sucede con
gitanos (Balint, 2021: 147-171) o indigenas kichwa ecuatorianos. Producto de esta
composicion surgen narraciones -como las dos bajo analisis- de espinosa clasificacion
en el catalogo tipolégico de Aarne-Thompson-Uther; lo que si puede afirmarse que
la solterona se establece como motivo en ambos (Declerck, Kostovd y Schifer
(2017: 1-4).

4.1. Relatos sobre la vida conyugal

Tuaza (2017: 22) alerta sobre la semantica del verbo oir en las comunidades
kichwas, receptor ideal de estas expresiones. Mama Pitu inicia cada narracion con la frase
«kunankamami kaytakauyachunkuna parlani», «hasta hoy cuento este relato para que
me oigany, pues la funcion pedagogica prevalece sobre la estética en el sentido de que lo
escuchado debe traducirse en praxis social, sobre todo para parejas jovenes.

El argumento de «Kunturmanta rimay» («El condor»)® puede enunciarse de la
siguiente manera: una solteronaresistida por todos los medios a contraer matrimonio cae en
la trampa del condor, quien transformado en hombre la seduce con propiedades y ganado,
aunque le advierte que su madre aun vive. Tras una semana el condor visita nuevamente
a la solterona en casa de sus padres, estos le preguntan si conoce de tejidos, especie de
prueba de fuego para el futuro cényuge. El condor afirma y retorna a la semana con un
costal de telas vistosas que le proveen no solo de la aceptacion de sus futuros suegros,
sino de llevarse consigo a la esposa en potencia y a su hermana menor. La solterona
prepara carne de borrego para la travesia y después de un dia de camino el condor se harta
y toma una siesta, pero su naturaleza humana reposa durante el suefio y las hermanas
perciben su animalidad en la forma de roncar. La solterona lo despierta y le pregunta que
cuanta distancia les queda por recorrer; el condor le indica que faltan cuatro cerros, pero
que no se preocupe. Con la condicion de que cierren sus ojos durante la travesia, ata a las
hermanas a sus espaldas y en ese instante se transforma en ave. Al arribar al filo de una
montafia inaccesible para los hombres el condor les muestra su guarida, de la cual sale
imperiosamente la madre pidiendo de comer. El condor comparte con ella otra porcion
de borrego y sale enseguida a buscar a sus parientes para el supuesto acto de nupcias. En
la tarde arriban once condores, quienes asesinan a la solterona, comen su carne y dejan
solo los huesos de la rodilla al condor y su madre. La hermana, quien habia presenciado
la matanza, teme convertirse en la proxima victima y solicita la ayuda de unos vaqueros
que pasaban por el camino, quienes se compadecen y la rescatan amarrando una soga
a uno de sus caballos. Sin embargo, los condores le dan alcance y si bien los vaqueros
mostraron resistencia no pudieron evitar que mataran a la hermana menor y consumieran
su carne. Solo unas pocas gotas de sangre quedaron en la llanura. Al pasar un viajero,
de las gotas brota una voz que le solicita avisar a sus padres para que sean recogidas en

20 Reparemos en la enunciacion de la pieza narrativa: «Nawpa punchakunaka, shuk karu llaktapika, shuk
pukushka kuytsami kawsashka nin. Payka mana pita sawarishka nin. “Atatay, askutaka, yankataka nishari,
atatay yanka ashkutaka nishari” nishpaka, manatak arinishkachu nin.» (Tuaza, 2017: 51) o «Hace mucho
tiempo, en un pueblo lejano, vivia una solterona que no queria casarse ni comprometerse con nadie. “Atatay
al perro, atatay a ese pobrete, atatay a esos perros”, decia a cualquiera que queria enamorarlay (Tuaza,
2017: 61). Definitivamente una tragicidad aqui se vislumbra, la negacion atrae a la solterona al limite de su
comuna, a una especie de orfandad social no amparada por el ethos matrimonial.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~71 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

una olla. Tras la noticia los padres viajan con la olla al lugar, acopian la sangre y de ella
brota la hermana pequeia. Afios después, cuando esta llega a la pubertad el condor vuelve
transformado a cortejarla; pero la comunidad esta avisada y le prepara una trampa: fingen
un casamiento con banquete incluido, lo emborrachan y acuestan dentro de una casa de
paja, a la cual la misma novia prende fuego. Finalmente, constatan que en las cenizas solo
quedan plumas, lo entierran y la soltera alcanza su salvacion.

Partamos de la clésica postura de Vladimir Propp (1981: 183): si bien su
concepcion de invariante se establece en la estructura y composicion del relato, «resulta
que tanto el argumento como las motivaciones constituyen en realidad los elementos,
cambiantes, variables, del cuento». Nuestro examen parte de que la pieza en cuestion no
es sino variacion de un complejo hipotexto que alcanza capas de representacion segun la
region desde donde se exprese, asi como de las intencionalidades comunicativas de los
sujetos narradores.

Ernesto Laclau y Mouffe Chantal (1987: 193) denominan «puntos nodales» al
tejido polisémico que desarticula una estructura discursiva, que a su vez instaura un
espacio simbdlico en toda construccion social.

La sociedad no consigue nunca ser idéntica a si misma, porque todo punto nodal
se constituye en el interior de una intertextualidad que lo desborda. La practica de la
articulacion consiste, por tanto, en la construccion de puntos nodales que fijan parcialmente
el sentido; y el caracter parcial de esa fijacion procede de la apertura de lo social, resultante
a su vez del constante desbordamiento de todo discurso por la infinitud del campo de la
discursividad.

En consecuencia, la relacion condor-solterona del relato kichwa, a pesar de que
se trasmuta en condor-amante en la adaptacion de José Maria Arguedas (1986); o en
condor-joven pastora en el relato recogido por Johnny Payne (2003) -ambos en Peru-; o
en condor-pastora en una leyenda de la region de Atacama en Chile (Recabarren, 2004);
o en condor-muchacha en un relato oral aymara en Bolivia (Jemio, 2005); asi como en
sendos cuentos -«De la joven y el condor» y «Del condor y del picaflor»- recopilados
y traducidos del quechua al espafiol por Donato Gomez Bacarresa (Hernandez, 2018:
202), también en la geografia boliviana; puede catalogarse como punto nodal en una
estructura simbolica poliédrica que tiene como meta educar a la joven soltera sobre sus
roles en la comunidad.

Todo parte de que el compromiso matrimonial debe adoptar valor de relacion
vital, como el condor mismo, que escoge solo una pareja a lo largo de su existencia.
En todas estas latitudes las féminas deben escoltar a sus parejas a donde vayan a
trabajar, por muy distante que se encuentren del nticleo materno. Asi, las intenciones
engafiosas del ave descomunal hacia la soltera-muchacha-joven-pastora de los
relatos antedichos, su rapto o viaje a una tierra hostil, sin comunidad alguna, la
matanza o huida de la joven y la multiplicidad de soluciones a la historia dialogan
con las disimiles realidades que los grupos oyentes protagonizan: migracion, trabajo
conjunto (minga), matrimonios no consensuados e imaginarios erotico-reproductivos
(Hernandez, 2018: 206).

Valdria la pena hacer un alto en la dualidad simbolica crudo-cocido desde el
notable ensayo de Claude Lévi-Strauss (2002). Fijémonos en los motivos de la carne
cocida en el relato: la solterona antes de marcharse de su ay//u cuece carne de borrego que
lleva consigo incluso al punto mas lejano de la humanidad, donde se revela la bestialidad

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~T72 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

de su pretendiente (no olvidar que la madre*' del condor también se alimenta de ella).
Lévi-Strauss iguala el acto de coccidon con entramados / tejidos de la cultura, donde la
naturaleza domada por el fuego se ablanda (es decir, se deconstruye, domestica, entiende,
lee, posee):

El eje que une lo crudo y lo cocido es caracteristico de la cultura; el que une lo crudo y
lo podrido, de la naturaleza, puesto que la coccidon causa la transformacion cultural de lo
crudo, como la putrefaccion lo transforma naturalmente (2002: 146).

Ahora, la olla como concha de Venus permite el renacer de la hermana menor
(soltera en todo el relato), desde unas pocas gotas de sangre. La coccidon se entronca
aqui como la accidn universal de la creacion, donde el fuego (no olvidemos al Prometeo
de Hans Mayer, marginado intencional) interviene desde su divinidad confiscada®. Vale
destacar que en la mayoria de las variaciones de este relato el condor lleva a los suyos carne
cruda, incluso obliga a la soltera a ingerirla, por lo cual en uno de ellos -el proveniente
de una leyenda atacamefia- de la olla no brota la soltera renacida sino un condor hembra,
auténtico y alejado de toda instancia de amaestramiento.

El relato kichwa termina con un banquete para el paripé del casamiento. Sin
ambages, la cultura aprehende sus dimensiones axioldgicas en muchos casos desde
episodios de violencia. El condor -inversion del ave patridtica y soberana del aire- aqui
se erige desde la posicion del maltratador-cazador que termina siendo presa de su propio
botin. En su logica, el hombre-condor disfruta de lo cocido, pero sus congéneres devoran
crudas a las hermanas, en un afincamiento de lo barbérico sobre lo civil (lo comunitario).

A diferencia de los relatos de la region andina de la provincia de Jujuy, en el
extremo noreste de Argentina, donde la solterona -denominada muldnima®- es condenada
a penar en un limbo espiritual por la eternidad; en «Kunturmanta rimay» en la hermana
menor recae la «reparacion de la carencia» (Propp, 1981: 184), ella sustituye (regenera,
reinicia) en parte la ausencia de la hermana mayor, pues el desenlace se corona con la
asuncion de una nueva libertad y con el consecuente descreimiento de las précticas del
cortejo amoroso.

En segunda instancia, el relato «Allkumanta solteramantapish rimay» («El
perro y la solteray) retrata a una pastora que como su coetanea del primer relato aun
teniendo dos pretendientes se niega a contraer matrimonio. Asimismo, lleva carne de
borrego para almorzar, la cual comparte con un perro. Cierto dia, tras el perro conducir
las ovejas al corral, asalt6 a la soltera, la ech6 en tierra y sostuvo relaciones coitales con
ella. Los dos pretendientes, quienes presenciaban la escena escondidos en un pajonal,
deciden interrumpirla, por lo que el perro asustado arrastr6 a la soltera hasta lastimarla.
Los pretendientes muelen a golpes a la solterona, quien llega a casa de sus padres sin
comunicar nada de lo acontecido. Producto de esta unidén nace una nifia. Afios mas tarde,

2'En el instante de la alimentacion la madre ofende con el despectivo «jachun», «nuera» (Tuaza, 2017:
65) a la solterona. El término también se traduce como intrusa, entrometida, extrana.

22E] propio fuego aniquila finalmente al condor, la cultura en su ejercicio mas antropofagico.

3 «Las llamadas mulanimas o alma mula son una variante de condenados, que se originan en
metamorfosis sufridas por mujeres transgresoras de normas del grupo comunitario referidas a practicas
sexuales. Las transgresiones que determinan la transformacion de la mujer en muldnima son, segun las
versiones recogidas, no haber querido tener hijos pudiendo hacerlo, haber mantenido relaciones incestuosas
con hermanos, padres, compadres, hijos, o con un sacerdote» (Rubinelli, 2017: 37).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~73 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

cuando ya era una joven comprometida, la madre sospecha de su verdadera condicion,
que se revela justo en medio de la boda, cuando la novia se pelea con otros perros por
un hueso. Expuesta su verdadera naturaleza, el novio y su familia deciden confiscar el
matrimonio, por lo que la novia retorna a su condicion de soltera.

(Conflicto zoofilico o alegoria de la mujer soltera que ansia sostener relaciones
casuales antes que comprometerse? Una particular estética de lo comico se entrevé en
relatos antiguos que ocurren en contextos agricolas -Baubo y Deméter en la mitologia
griega, Hator y Ra en la egipcia, Ame-no-Uzume en la japonesa-; aqui la practica
zoofilica se asume desde la sorna o el sarcasmo o paraddjicamente desde la ritualidad
institucionalizada (Lombo Montafiés, 2020: 34).

Teodoro Manrique, quien caracteriza las representaciones de razas de cérvidos
en el registro arqueologico y literario de los pueblos noreuropeos antiguos, argumenta
que los escasos ejemplos de zoofilia entre ciervas y hombres como los grabados de
Hoghem y Vitlycke (Tanum) o el de Massleberg (Skee) se circunscriben a espacios
miticos francamente desconocidos, pero conectados con su funcion como provocador de
la fertilidad rural,

las menos obvias las hacen entroncar con relatos mitologicos sobre la generacion de
un semidids; también con ritos de iniciacion o con ritos chamanicos en los que el animal
desempeiiaria el papel de psicopompo, o el de la diosa transformada en cierva y que
propicia y da la bienvenida al hombre al mas alla (2023: 295).

Un personaje sui generis del universo oral del Sahara Occidental, el Sartit,
protagoniza el relato «Sartdt busca una camellay. La pieza muestra explicitas
connotaciones sexuales en tono zoologico a través de un adolescente que raya en
la pubertad y que no puede contener su instinto sexual, por lo cual unos hombres le
aconsejan buscar una camella, practica condenada religiosa y socialmente (Haidar,
2006: 369). Por su parte, el amplio abanico narrativo de los huaves de Oaxaca abraza
varios momentos en que la animalia consuma relaciones sexuales con hombres o
mujeres, como, por ejemplo: «Xikwiiwity, «Venadito», -dos muchachos constatan que
su abuela ceba y compensa sexualmente a un venado, que después matan y dan de comer
a la vieja-; y «Naxey tajliiy aweaag jiim», «E1 hombre que se junté con una lagartay,
-infausta copula de un pescador con este reptil-. Dichos traspasos de margenes «tienen
en comun el hecho de que amenazan el fragil equilibrio existente entre los componentes
del cosmos» (Lupo, 2015: 137).

Incontables genealogias literarias resultan testigos de raptos de doncellas ejecutados
por animales, cuya union disefia infantes monstruosos que heredan rasgos de su padre-
animal, tanto fisica como moralmente. Relatos de esta clase irradian durante los siglos
XV y XVl en libros de misceldneas y casos extrafios, pero continlian representandose en
los siglos posteriores, cuando asumen nuevas morfologias y mudas, folklore, narrativa y
lirica popular mediante. En concordancia con nuestro segundo relato, «la mujer violentada
sufre el castigo por la union sexual de la que fue victima, lo mismo que sus hijos, quienes
incluso pagan en carne propia la zoofilia materna» (Orsanic, 2015: 142).

La hija de la solterona no solo prefiere el hueso a la carne (la bestialidad a la
cultura, la animalidad a la comunidad), sino que corre la cortina en el tercer dia de la
boda, cuando el matrimonio debe ser bendecido por los adultos mayores de la comunidad.
Esta rudeza ontoldgica nos insta a pensar que el personaje se sostiene directamente del
margen y no existe en ¢l intencion alguna de redencion.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 74 ~



L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

Elpeligro de caer en la condicion de animalidad amenaza tanto al hombre como a la mujer.
Ambos pueden llegar a ser allkulaya, en el momento en que no saben las implicaciones de la
vida conyugal y no asumen las responsabilidades mutuas (Tuaza, 2017: 90).

4.2. Coda

Los relatos de tradicion oral, lega Michel De Certeau (2000: 21-22), celebran
el suceso de un espacio inquebrantable que puede ser entendido como un no lugar, una
utopia. En el caso de las comunidades kichwas de la provincia de Chimborazo en Ecuador
erigen un tejido, por un lado, milagroso-simbolico y por otro, potenciador de una praxis
social duradera y alterna a la legalidad imperante.

Dichosrelatos canonizan el cosmos del ayllu'y del ayllu llakta, -familia y comunidad-
segun principios de lealtad y de compromiso hacia el ejercicio de lo comunal. Mediante
este palimpsesto de oralidades Mama Pitu presenta un arbol del bien y del mal que no debe
ser derribado por efectos globalizadores o teleologias neblinosas (Tuaza, 2021: 151).

«La mujer, al quedar reducida a su propia imagen, encuentra su verdadero sentido,
precisamente, en su alienacion» (Mayer, 1977: 154). Si bien no nos ha guiado un enfoque
de género en nuestro analisis, concomitamos con la razon de que la soltera/solterona de
los relatos bajo estudio lejos de convertirse en una antiheroina tragica busca instaurarse,
muy subrepticiamente en esta cultura ancestral, como generadora de su propia logica,
aunque esta decision la lleve al otro mundo con una paloma viva en su atatd.

FINANCIACION

El presente articulo conté con fondos provenientes del proyecto de investigacion
«Dinamicas de supervivencia de la literatura de tradicion oral en el canton Riobambay
(Universidad Nacional de Chimborazo, Ecuador, 2023-2025).

BIBLIOGRAFiA

Acosta-PErez, Alberto (2011): Experiencias de amor correspondido, La Habana,
Ediciones Union.

ALCAIDE DE ZAFRA, Regina (1913): Todo amor: cuentos, Madrid, Imprenta La Editora.

ALVES DE Souza, Naum (1979): Para navidad te vendremos a buscar, Sao Jodo del-Rei,
Universidad Federal de Sao Joao del-Rei.

ARGUEDAS, Jos¢ Maria (1986): Cantos y cuentos quechuas, Lima, Municipalidad de Lima
metropolitana.

ASENsIO GARcia, Javier y Asensio JIMENEZ, Nicolds (2017): «La literatura de transmision
oral en la Rioja», Boletin de Literatura Oral, 1, pp. 367-389. https://doi.org/
10.17561/blo.vextrail.17

BacHeLARD, Gaston (2000): La poética del espacio, Buenos Aires, Fondo de Cultura
Econoémica.

BALINT, Zsuzsa (2021): «El papel de la mujer en los cuentos populares gitanos. Un analisis
comparativo entre el corpus espaiol y el hungaro», Boletin de Literatura Oral, 11,
pp. 147-171. https://doi.org/11.17561/blo.v11.6004

Barros DEL Rio, Maria Amor (1999): «“Heroines don’t have to be good anymore”: figuras
femeninas en las narrativas irlandesa y espafiola de mediados de siglo», AEDEAN,

pp. 1-7.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 75 ~


https://doi.org/10.17561/blo.vextrai1.17
https://doi.org/10.17561/blo.vextrai1.17
https://doi.org/11.17561/blo.v11.6004

L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

BauTista RopriGuEz, José (2020): «El cuento de Mariquita triqui traca (ATU 1730C*) y
el romance de La mujer del molinero y el cura: cultura popular, anticlericalismo
y biopolitica», Boletin de Literatura Oral, 10, 87-108. https://doi.org/10.17561/
blo.v10.5466

BERBEL, Silvina (2017): «La figura de Atalanta a través de la estética modernista», Revista
de Literaturas Modernas, 1, pp. 47-67.

BETANCOURT, José Victoriano (1846): «La solteronay, en Flores del Siglo, Ratael Maria de
Mendive y José Gonzalo Roldéan (coords.), La Habana, II, pp. 361-372.

Boniraz Nuro, Alberto (1959): Juego de espejos, México, Imprenta Universitaria.

Bustamantk, Gerardo (2007): «Rasgos autobiograficos en Rito de iniciacion de Rosario
Castellanos», Literatura Mexicana, 1, pp. 89-105.

CamacHo, Rubis (2022): «Orquesta de seforitasy, Politechné, 2, 66-68.

CampoverDE TELLO, Paul Esteban (2021): «Comunidad: un concepto politico desde
el Sumak Kawsay andino», en 4 70 arios de la Declaracion Universal de los
Derechos Humanos (Retos desde América Latina), A. L. Guerrero (ed.), México,
UNAM / Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe, pp. 91-107.

CarrANzA, Claudia (2011): «Un destripador de antario. Bases y géneros tradicionales en
un cuento de Emilia Pardo Bazany, Revista de El Colegio de San Luis, 2, pp. 60-87.
https://doi.org/10.21696/rcs1022011493.

CortEs ViEco, Francisco José (2013): «‘No-body’: envejecimiento prematuro y ausencia
corporal femenina en “Persuasion” de Jane Austen», Revista Internacional de
Culturas y Literaturas, pp. 14-27. http://dx.doi.org/10.12795/RICL.2013.113.02

Costa ALMEIDA, Mayra Resende (2010): «Lujuria, gula y mala fe: Cuentos populares
brasilefios y representaciones del sacerdote», Revista Cultura y Religion, 1, pp. 94-
104. https://doi.org/10.61303/07184727.v411.141.

Cuvarpic Garcia, Dorde (2008): «La construccion de tipos sociales en el costumbrismo
latinoamericano», Filologia y Lingiiistica, 1, pp. 37-51. https://doi.org/10.15517/
rfl.v34i1.1648

DE CertEAU, Michel (2000): La invencion de lo cotidiano I. Artes de hacer, México,
Universidad Iberoamericana.

DEecLErck, Thierry, Ko§tovA, Antdnia y ScHAFER, Lisa (2017): Towards a Linked Data
Access to Folktales classified by Thompson's Motifs and Aarne-Thompson-Uther s
Types, Germany, DFKI GmbH / Saarland University.

Diz, Tania (2000): «Deshilvanar los vestidos. Mujeres solteras en la Literatura Argentinay,
en VI Jornadas de historia de las mujeres y I Congreso Iberoamericano de estudios
de género. Voces en conflicto, espacios de disputa, Buenos Aires, IIEGE-UBA,
pp. 1-10.

DowminGuez MiranDA, Claudia Maribel (2013): «La identidad femenina en La ultima
niebla», La Colmena, 78, pp. 37-44.

DueNas, Guadalupe (1958): Tiene la noche un arbol, México, Fondo de Cultura Econdmica.

DurAN, Alicia (2023): «Adaptacion de Ubu encadenado de Alfred Jarry», Anzuelo.
Educacion e Investigacion en Artes Escénicas, 5, pp. 86-98.

EscoBar, Angel (2006): Poesia completa, La Habana, Ediciones Union.

Espivo ReLuck, Gonzalo (2010): «Literatura oral o la tradicion oral, una bibliografia
necesaria (Bolivia, Ecuador, Pert)», Escritura y Pensamiento, 26, 195-225.

FERNANDEZ PONCELA, Anna M. (1994): «Madres y suegras, doncellas y putas. Roles
femeninos en la narrativa oral tradicionaly, Anthropologica, 12, 87-102. https://
doi.org/10.18800/anthropologica.199401.004

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~76 ~


https://doi.org/10.17561/blo.v10.5466
https://doi.org/10.17561/blo.v10.5466
https://doi.org/10.21696/rcsl022011493
http://dx.doi.org/10.12795/RICL.2013.i13.02
https://doi.org/10.61303/07184727.v4i1.141
https://doi.org/10.15517/rfl.v34i1.1648
https://doi.org/10.15517/rfl.v34i1.1648
https://doi.org/10.18800/anthropologica.199401.004
https://doi.org/10.18800/anthropologica.199401.004

L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

Franco, Bernarda (2014): «La literatura infantil como formadora de identidades
nacionales, en Ecuador y en Sudamérica», Saber, Ciencia y Libertad, 2, 229-239.
https://doi.org/10.22525/sabcliber.2014v9n2.229240

GaLmpo, Sergio (2012): Polvos de arroz, México, Universidad Nacional Auténoma de
México / Fondo Nacional para la Cultura y las Artes.

Garcia Lorca, Federico (1989): Obras completas, Madrid, Akal.

GARcia VARELA, Jesus (1994): «Factores constitutivos del discurso del marginado en la
literatura del Siglo de Oro», Thesaurus, 2, pp. 275-292.

Garcia Zamora, Sergio (2010): El afilador de tijeras, Santa Clara, Ediciones Sed de
Belleza.

GarriDO CarRrRASCO, Vicenta (2019): «El incesto en los cuentos de Perrault y de Madame
d’Aulnoy», Arenal, 2, pp. 467-488. http://dx.doi.org/10.30827/arenal.v26i2.4229

GENETTE, Gerard (1989): Palimpsestos. La literatura en segundo grado, Madrid, Taurus.

Grickman, Nora (2000): «Andando se hacen los caminos de Alicia Dujovne
Ortiz», Revista Iberoamericana, 191, pp. 381-392. https://doi.org/10.5195/
reviberoamer.2000.5776.

Gomez Lopez, Nieves (1998): «Cuentos maravillosos en la tradicion oral del poniente de
Almeria», Lenguaje y Textos, 11-12, pp. 145-159.

GonNzALEZ ANDUJAR, Margarita (2017): «El cuento colorao: mujeres de La Manchuela y
cuentos eroticosy», Estudis de Literatura Oral Popular, 6, pp. 27-44. https://doi.
org/10.17345/elop201727-44.

GonNzALEZ, Ana y RopriGuez, Ketty (2000): «Literatura Infantil del Ecuador, una vision
histérica», Educacion y Biblioteca, 110, 40-44.

GortscHLIcH, Guillermo (1989): «Ceremonia secreta de Marco Denevi; enigma y
ritualizaciony, Revista Chilena de Literatura, 33, 87-101.

Hamar, Larosi (2006): «Tradicion oral saharaui: traduccion de Shartat busca una
camellay, Tebeto: Anuario del Archivo Historico Insular de Fuerteventura, 19,
pp. 353-374. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3360050

HEerNANDEZ, Graciela (2018): «La pastora y el condor: de los antagonismos entre naturaleza
y cultura a los antagonismos de género», Revista nuestrAmérica, 11, pp. 189-208.

Horno DELGADO, Asuncion (1993): «Juegos de agua: el Imaginario de Dulce Maria
Loynaz en su escritura acudtico-poética», Anthropos, Revista de documentacion
cientifica de la cultura, 151, pp. 50-53.

Issa, Ibrahim (2022): «La literatura camerunesa en lengua espafiola: una base para la
adquisicion de las competencias socioculturales en la ensefianza del E/LE»,
Ziglobitha, Revue des Arts, Linguistique, Littérature & Civilisations, 5, pp. 271-292.

Jemio, Lucy (2005): Senderos y mojones. Literatura oral aymara jukumarita, La Paz,
Universidad Mayor de San Andrés.

KnNuTseN, Gunnar W. (2012): «Historias de lo sobrenaturaly, Estudis, 38, pp. 77-89.

KogeL, Diana Cecilia (2021): «Representacion de los cuentos de la cultura popular del
Siglo de Oro en el Tesoro de Covarrubiasy, Boletin Hispanico Helvético, 37-38,
pp. 47-75. https://doi.org/10.36950/bhhd.vi37-38.10111.

Lacrau, Ernesto y CuantaL Mouffe (1987): Hegemonia y estrategia socialista. Hacia
una radicalizacion de la democracia, Madrid, Siglo XXI.

LEvi-StrAUSS, Claude (2002): Mitologias. Lo crudo y lo cocido, México, Fondo de Cultura
Econdmica

Lezama Lima, José [ed.] (1965): Antologia de la poesia cubana, La Habana, Consejo
Nacional de Cultura.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~T77 ~


https://doi.org/10.22525/sabcliber.2014v9n2.229240
http://dx.doi.org/10.30827/arenal.v26i2.4229
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2000.5776
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2000.5776
https://doi.org/10.17345/elop201727-44
https://doi.org/10.17345/elop201727-44
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3360050
https://doi.org/10.36950/bhhd.vi37-38.10111

L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

LomBo MonTtarEs, Alberto (2020): «Los grandes hitos de la risa prehistorica: una hipotesis
interpretativa con base arqueologica», Saldvie, 20, pp. 11-35. https://doi.org/10.
26754/0js_salduie/sald.2020206742.

Lorez Bueno, Milton Bernardo (2024): «La literatura indigena y su presencia en el
Ecuador, bajo la sombra del indigenismo», CIEG, 69, 52-65.

Loprez YERrA, Lauren (2014): «La configuracion del sujeto femenino en la literatura de
autoria masculina: aproximaciones desde el género», Islas, 56, pp. 48-61.

LopEz YERA, Lauren (2017): «Figuras femeninas en la poesia de Angel Escobary, Islas,
59, pp. 119-133.

LoyNaz, Dulce Maria (2002): Poesia, La Habana, Editorial Letras Cubanas.

Luro, Alessandro (2015): «Entre venados y lagartas. roles, valores e identidades en las
narraciones huaves sobre el sexo entre animales y humanosy, ltinerarios, 21, 123-143.

MaNRIQUE ANTON, Teodoro (2023): «El ciervo en las tradiciones antiguas del norte de
Europay, Revista de poética medieval, 37, pp. 289-318. https://doi.org/10.37536/
RPM.2023.37.1.97572

MasieLLo, Francine (1985): «Texto, ley, transgresion: especulacion sobre la novela
(feminista) de vanguardia», Revista Iberoamericana, 132-133, pp. 807-822.
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.1985.4114.

Maver, Hans (1977): Historia maldita de la literatura: la mujer, el homosexual, el judio,
Madrid, Taurus Ediciones S. A.

MENDIZABAL, Ivan Rodrigo (2012): «La lenguay lo afro: de la literatura oral a la oralituray,
Chasqui. Revista Latinoamericana de Comunicacion, 120, pp. 93-101.

MiLLER, Gabrielle (2020): «Unveiling the beata: feminine aging and subjectivity in El
doctor Centeno (1883) and Tormento (1884)», Anales Galdosianos, 55, pp. 39-53.
https://doi.org/10.1353/ang.2020.0000

MoLiNa PiLares, Carmen (2022): «El deseo femenino en el cine espaiol (1939-1975):
arquetipos y actrices» [Resefia de Nuria Bou y Xavier Pérez (eds.), Madrid,
Catedra, 2022], Secuencias, 55, pp. 211-213.

MontEes NoGALEs, Vicente Enrique (2013): «La funcion de los personajes femeninos en la
literatura tradicional de Africa occidentaly, C.EF., 24, pp. 347-362.

MoRroTE MAGAN, Pascuala (2010): Aproximacion a la literatura oral. La leyenda entre el
mito, el cuento, la fantasia y las creencias, Valéncia, Periferic Edicions.

Mousa ABp EL Azeem, Saadeya (2017): «La identidad femenina en los Cuentos de Eva
Luna de Isabel Allende. “Estudio analitico del discurso narrativo feminista”y,
Candil, 17, pp. 214-238.

Mova, Alba (20006): Literatura oral y popular de Ecuador, Quito, Instituto Iberoamericano
del Patrimonio Natural y Cultural-IPANC.

Mova, Alba (2009): Arte oral del Ecuador, Quito, Ministerio de Cultura del Ecuador.

NoisvanDeRr, Enrique (1985): «Historia de los corazones solitarios», Apuntes de Teatro,
93, pp. 130-135.

NuURNEz Garcia, Xiomara Francisca (2003): «Una mirada a la diferencia. A propdsito del
pensamiento humanista de Dulce Maria Loynaz», Islas, 45, pp. 60-70.

OLivER LaBRA, Carilda (2002): Error de magia, La Habana, Editorial Letras Cubanas.

Orsanic, Lucia (2015): «*Y vino a consentir, aunque no por su voluntad que tuviese sus
ayuntamientos libidinosos con ella”: sobre los raptos femeninos ejecutados por
animales en la literatura espanola», Letras, 72, pp. 133-144.

Oviepo CevaLLos, Fausto Vinicio, SoLorzano CostaLes, Angel Xavier y Lopez
CHIRIBOGA, Maria Alexandra (2023): «Estado del arte: manifestaciones culturales

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~ 78 ~


https://doi.org/10.26754/ojs_salduie/sald.2020206742
https://doi.org/10.26754/ojs_salduie/sald.2020206742
https://doi.org/10.37536/RPM.2023.37.1.97572
https://doi.org/10.37536/RPM.2023.37.1.97572
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.1985.4114
https://doi.org/10.1353/ang.2020.0000

L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

populares en Ecuador», Dominio de las Ciencias, 3, pp. 2495-2516. https://doi.
org/10.23857/dc.v9i2.3423

PaBON, Javier (2016): «Ora-literatura afroecuatoriana: narrativas insurgentes de re-
existencia y lugar», The Latin Americanist, 95-113. https://doi.org/10.1111/
tla.12062

PavnE, Johnny (2003): Cuentos cuzquerios, Cuzco, Centro de Estudios Bartolomé de las
Casas.

PEDROSA BARTOLOME, José Manuel (2021): «Del caballero que hacia hablar a los conios:
un fabliau francés del siglo XIII y sus paralelos orales hispanicos (ATU 1391)»,
Artifara, 21.2, pp. 225-248. http://dx.doi.org/10.13135/1594-378X/5384

Perez, Galo René (2001): Literatura del ecuador (cuatrocientos arios), Quito, Ediciones
Abya-Yala.

Praza, José Luis (2011): «La vision plastica de la mujer en los dibujos de Federico Garcia
Lorca: aparente ingenuidad, drama surrealista y tragedia expresionista», De Arte,
pp. 231-252.

Prapo, Gloria (2017): «El cuerpo como espacio caligrafico. Tres aproximaciones a la
narrativa de Aline Pettersson», La Colmena, 20, pp. 51-55.

Propp, Vladimir (1981): Morfologia del cuento. Madrid, Editorial Fundamentos.

PuLLman UriBe, Mercedes (2013): «Caso practico de trabajo social: el cuento de
Caperucita roja», Trabajo Social Hoy, 68, pp. 107-126. http://dx.doi.org/10.12960/
TSH.2013.0006.

QuisupE LEma, Cristobal Lorenzo (2021): «Literatura de la etnia kichwa de Ecuadory,
Horizontes. Revista de Investigacion en Ciencias de la Educacion, 20, pp. 1141-
1152. https://doi.org/10.33996/revistahorizontes.v5i20.264.

RECABARREN, Marcela: (2004): El condor y la pastora, Chile, Editorial Amanuta.

RuBmELLL, Maria Luisa (2017): «Expresiones narrativas de subjetividades sociales
diversas en el noroeste andino argentino», Hist. R., Goidnia, 3, pp. 35-50. https://
doi.org/hr.v22i3.52894

Ruiz, Alvaro (1986): Lecturas en familia, México, Universidad Veracruzana.

SANcHEZ-PEREZ, Maria (2015): «Pervivencias del cuento medieval en la tradicion sefardi
contemporanea», Revista de Poética Medieval, 29, pp. 291-310. https://doi.
org/10.37536/RPM.2015.29.0.53289.

SaNFILIPPO, Marina (2017): «‘Nca, Signuri, si riccunta di Agatuzza: Agata Messia y
otras narradoras sicilianas en las recopilaciones de Giuseppe Pitréy, Estudis de
Literatura Oral Popular, 6, 75-96. https://doi.org/10.17345/elop201775-96.

Savrrr, Jill (1982): «Female Stereotypes in Literature (With a Focus on Latin American
Writers)», Curricular Resources, 5. En linea: [<https://teachersinstitute.yale.edu/
curriculum/units/1982/5/82.05.06.x.htmI>].

ScHENONE ALBERINI, Elena (2010): «Las mujeres libias en la literatura oral. Ritos de paso
y roles de géneroy, Ordfrica, revista de oralidad africana, 6, pp. 33-58.

Scumitt, Jean-Claude (2012): «La historia de los marginales», en La Historia y el oficio
de historiador, Eduardo Torres-Cuevas (coord.), La Habana, Ediciones Imagen
Contemporanea, pp. 245-270.

SEGurRA GraiNo, Cristina (2014): «Modelos desautorizadores de las mujeres en los
cuentos tradicionales», Arenal, 2, pp. 221-241. https://doi.org/10.30827/arenal.
v21i2.2628.

Serrert, Marcos (2012): «Extravios. Viaje y relato en dos narraciones de Antonio Di
Benedetto», Confluenze. Rivista di Studi Iberoamericani, 1, pp. 66-74.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409
~79 ~


https://doi.org/10.23857/dc.v9i2.3423
https://doi.org/10.23857/dc.v9i2.3423
https://doi.org/10.1111/tla.12062
https://doi.org/10.1111/tla.12062
http://dx.doi.org/10.13135/1594-378X/5384
http://dx.doi.org/10.12960/TSH.2013.0006
http://dx.doi.org/10.12960/TSH.2013.0006
https://doi.org/10.33996/revistahorizontes.v5i20.264
https://doi.org/hr.v22i3.52894
https://doi.org/hr.v22i3.52894
https://doi.org/10.37536/RPM.2015.29.0.53289
https://doi.org/10.37536/RPM.2015.29.0.53289
https://doi.org/10.17345/elop201775-96
https://teachersinstitute.yale.edu/curriculum/units/1982/5/82.05.06.x.html
https://teachersinstitute.yale.edu/curriculum/units/1982/5/82.05.06.x.html
https://doi.org/10.30827/arenal.v21i2.2628
https://doi.org/10.30827/arenal.v21i2.2628

L. HERRERA CARPIO, «LA SOLTERONA COMO...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 59-80

SiMoN HERNANDEZ, Fatima (2017): «El estereotipo de la solterona: literatura y construccion
social en la Inglaterra de Jane Austen (1775-1817)», Revista de Historiografia, 26,
pp. 125-148. https://doi.org/10.20318/revhisto.2017.3702.

Tuaza Castro, Luis Alberto (2017): La construccion de la comunidad desde los
imaginarios indigenas, Riobamba, Editorial Unach.

Tuaza Castro, Luis Alberto (2021): «La construccion de la comunidad indigenay,
en Antropologias hechas en Ecuador, Jos¢ E. Juncosa, Fernando Garcia,
Catalina Campo y Tania Gonzalez (ed.), Quito, Asociacion Latinoamericana de
Antropologia, pp. 140-151.

URrIARTE, Fernando (1949): «Los célibes». Atenea, 289-290, pp. 108-113. https://doi.
org/10.29393/AT289-290-12LCFU10012.

VaLDERRAMA, Constanza (2021): «La solterona chilena: un arquetipo en La mujer de sal
(1967) de Maria Elena Gertner», Mapocho, 89, pp. 30-39.

WaN-LIH CHANG, Ann (2015): «A Woman Alone: The Depictions of Spinsters in Irish
Women’s Short Stories», Estudios Irlandeses, 10, pp. 44-57. https://doi.org/10.
24162/E12015-4924.

YAREz, Mirta (ed.) (2002): Album de poetisas cubanas, La Habana, Editorial Letras

Cubanas.
Fecha de recepcion: 4 de enero de 2025
Fecha de aceptacion: 27 de marzo de 2025
ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9409

~ 80 ~


https://doi.org/10.20318/revhisto.2017.3702
https://doi.org/10.29393/AT289-290-12LCFU10012
https://doi.org/10.29393/AT289-290-12LCFU10012
https://doi.org/10.24162/EI2015-4924
https://doi.org/10.24162/EI2015-4924

C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)»

BOLETIN DE LITERATURA OR4L, 15 (2025), pp. 81-111

Seguidilla y copla en Chiloé: una primera mirada desde la
intertextualidad genérica

Seguidilla and copla in Chiloé¢: a first look from generic
intertextuality

Cristian YANEZ AGUILAR

(Instituto de Comunicacion Social, Universidad Austral de Chile)
https://orcid.org/0009-0001-3424-7015

Resumen: El siguiente estudio expone los
resultados de una investigacion documental en
torno a géneros del campo cultural del folklore
en Chiloé, sur de Chile, en que hay presencia
de seguidillas y coplas. El objeto de estudio
es la intertextualidad genérica en el caso de la
seguidilla y la copla en Chiloé. Se identifica
un conjunto de relaciones intertextuales y se
discute sus alcances en términos de matrices
culturales, analisis genéricos e instancias en
que se expresa lo popular. Entre los principales
resultados esta la propuesta académica de
analizar los géneros del campo del folklore en
Chiloé, histéricamente documentados desde
criterios musico-dancisticos, con base en sus
componentes poéticos y contextuales, abriendo
nuevas rutas de interpretacion y relecturas
genéricas, culturales, sociales e historicas.

PaLaBrAs cLAVE: Intertextualidad genérica, Copla
y seguidilla, Géneros de tradicion oral, Chiloé.

ISSN: 2173-0695

ABSTRACT: The following study presents the
results of a documentary research about genres
of the cultural field of folklore in Chiloé,
southern Chile. The object of study is generic
intertextuality in the case of the «copla» and
«seguidillay in Chiloé. A set of intertextual
relationships is exposed and their scope is
discussed in terms of cultural matrices, generic
analyzes and instances in which the popular
is expressed. Among the mains results of the
discussion is the academic proposal to analyze
the genres of the folklore field in Chilog,
historically documented from musical-dance
criteria based on theis poetic and contextual
components, opening news interpretations
about genres, culture, historic and social
practices.

Keyworps: Generic intertextuality, «Copla»

and «seguidilla», Genres of oral tradition,
Chiloé.

DOI: 10.17561/blo.v15.9255

~81 ~


https://orcid.org/0009-0001-3424-7015

C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

1. DISCUSION INICIAL Y PLANTEAMIENTO

En América Latina el folklore se constituyd en un campo en torno al cual
participan diversos tipos de agentes. «All those tasks were undertaken by an array of
actors: academic scholars, public sector officials, independent collectors, and members of
the cultural industries (writers, journalists, musicians, singers, dancers» (Fischman, 2012:
165). Cabe senalar que los Estudios Folkloricos Latinoamericanos poseen referencias
historicas desde fines del siglo XIX y hasta la actualidad. «The establishment of folklore
studies as a field of intellectual inquiri and political application since the last decades of
the nineteenth century the development of practices of collection, transcription, archiving,
classification, dissemination, and recreation» (Fischman, 2012: 265).

En Chilo¢, territorio insular ubicado geograficamente 1200 kilometros al
sur de Santiago de Chile, se advierte el inicio de un proceso de documentacion de
manifestaciones expresivas desde la mirada del folklore desde principios del siglo XX.
Un hito fue la publicacion del libro «Chiloé y los chilotes» (1914) de Francisco Javier
Cavada. A mediados del siglo XX y en conexidn con un proceso de institucionalizacion
vinculado a las politicas nacionales impulsadas por los gobiernos radicales en Chile, se
fue conformando un campo artistico donde destaco6 el trabajo de documentacion de musica
y danza tipificada como tradicional o folklérica. En Chiloé esto implico la construccion
social de la figura del «folklorista», en un proceso que tuvo como agentes protagdnicos
a los profesores normalistas de Chiloé, segiin hemos documentado en estudios recientes
(Yanez, 2023: 2021a).

En el proceso de institucionalizacién del campo del folklore en Chiloé (Yaiez,
2023) se fue construyendo un amplio corpus compuesto por manifestaciones musicales y
dancisticas en que destacan variantes de expresiones divulgadas como: periconas, cuecas,
seguidillas, pavo, chocolate o vals. En términos sociohistoricos, esta documentacion y
creacion de campo artistico se produce en un momento de modernizacién tardia y cambio
social en un territorio donde estos géneros fueron ejecutados y ampliamente recordados
preferentemente —aunque no de forma exclusiva— por la poblacion de origen rural hasta
la segunda mitad del siglo XX.

Dicho corpus ha sido documentado a nivel bibliografico y también a través de
una enorme cantidad de registros discograficos que se transformaron en la fuente para
nuevas reinterpretaciones de tales géneros (Yafiez, 2021a). En concomitancia con lo
que ocurrid en Chile, en Chilo¢ la fuerza del campo artistico del folklore implico que el
propio significado del término «folklore»—en el sentido comun de la poblaciéon y también
dentro de los agentes del campo' (folkloristas, artistas, profesores, gestores culturales,
comunicadores sociales)—se asocieprincipalmente a musica y danza. El enfoque teorico
predominante en Chiloé se fundamenta en los planteamientos que desde las décadas de
1930 y 40 desarrollo el teorico argentino Augusto Raul Cortazar (Yanez, 2021b) y que
posteriormente se divulgaron ampliamente en Chile.

Una expresion de lo anterior es que en la produccion de los estudios de géneros
folkloricos de Chiloé (Cadiz, 2021; Loyola y Cadiz, 2014; Conjunto Angelmo del

"'Hemos incorporado la nocion de campo cultural del folklore en el ambito de los Estudios Folkloricos
en Chile (Yafez, 2023) y de la investigacion musical (Yafiez, 2021a) siguiendo los aportes de Pierre
Bourdieu y estudiando histéricamente la conformacién de un corpus que ha sido reproducido a través
de la industria cultural (discografia, medios de comunicacion radial), las representaciones escénicas y la
educacion, especialmente en los niveles primario y secundario.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~82 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

Magisterio de Puerto Montt, 2010; Magisterio de Castro, 1994; Gomez, 1998) predomina
un enfoque descriptivo en lo epistemologico, con énfasis en los textos (musico-
dancisticos), informacion sobre las funciones e informantes de los géneros’. A nivel
artistico, la mayoria de los géneros han sido registrados fonograficamente (en formato
cassete o disco compacto) a través de sellos discograficos o mediante autoediciones, en
el periodo anterior a la emergencia de las plataformas de difusiéon musical en linea. En
lo escénico se representan como documento cultural mediante la perspectiva estética
ampliamente dominante en Chilo¢ y en el discurso de sus agentes, la ya consignada
Proyeccion Folklorica® (Yafiez, 2021b). En el ambito escolar se producen textos que
buscan difundir los géneros para su uso educativo o para la divulgacion de los mismos
(junto con los antecedentes de recopilacion) entre las y los folkloristas.

En su analisis del folklore y los estudios folkloricos en América Latina, Fischman
(2012) sostiene que, desde mediados del siglo XX, en una de las etapas de dichos estudios
en esta parte del continente, se produce una vinculacion entre las practicas de estudiosos
(académicos o pesquisadores aficionados), artistas, politicas nacionales y discursos del
folklore como fundamento de identidades nacionales y territoriales. Esto ocurrié en Chiloé
y, sumado a la centralidad que adquiri6 el campo del folklore como un d&mbito centrado en
la musica y la danza, los discursos sobre los géneros —incluso a nivel de investigadores—
tienden a enfatizar su caracter exclusivamente regional y buscar sus genealogias en el
siglo XIX, contribuyendo a una retorica nacionalista, pero invisibilizando eventuales
relaciones historicas, culturales, genéricas o contextuales mas amplias.

Como resultado de un abordaje intertextual se puede contribuir en abrir nuevas
rutas interpretativas con base en el corpus documentado desde el campo cultural del
folklore en Chiloé. Es decir, no se trata de invisibilizar el enorme caudal de documentacion
genérica que se ha producido desde el campo del folklore, sino de aproximarnos desde
una perspectiva teorico-metodoldgica distinta en relacion a la que se ha utilizado
dentro del mismo. De ese modo se abren varias posibilidades que exploraremos en este
trabajo: evidenciar conexiones intertextuales de géneros que en el campo del folklore

2Si bien existen interesantes estudios que rescatan informacion de la literatura oral (Haverbeck, 1989;
Bahamonde, 1992) los Estudios de Folklore en el territorio se han centrado mayoritariamente en las
expresiones musicales y dancisticas. Junto con lo anterior, es en la musica y la danza donde el folklore se
ha incorporado preferentemente a la educacion primaria y secundaria del pais a través de las asignaturas
de Educacion Musical y Educacion Fisica. Del mismo modo, los mecanismos de aproximacion a los
fenémenos se han realizado desde criterios musicales al tiempo que los enfoques filoldgicos y literarios
han tenido un menor desarrollo, aunque su produccién asociada al folklore fue significativa en la primera
mitad del siglo XX.

3También a nivel del pais se desarrollaron corrientes estéticas como la del Ballet Folklorico y otras
propuestas artisticas actuales que no necesariamente poseen una fundamentacion anclada en los Estudios
Folkléricos pero que circulan a través de las instancias escénicas del campo. En ellas se suelen utilizar
elementos especificos: ritmos, pasos, fragmentos coreograficos, vestuario, pero con fines creativos sin
reivindicar el valor documental especifico de los géneros sino su «signo de identidad cultural». A nivel
teorico la perspectiva de la proyeccion se fundamenta en los planteos de Cortazar, ampliamente difundidos
en el pais mediante la obra de los folkloristas de mayor prestigio dentro del campo. El teérico argentino
distingue el ambito del «folclor» propiamente tal de lo que concibe como la «proyeccion del folclory,
entendiendo a esta ultima como las «manifestaciones producidas fuera de su ambiente geografico y
cultural, por obra de personas determinadas o determinables, que se inspiran en la realidad folcldrica
cuyo estilo formal o caracter trasuntan y reelaboran en sus obras e interpretaciones destinadas al publico
general, preferentemente urbano, al cual se transmite por medios mecanicos e institucionalizados»
(Cortazar, 1976: 50).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 83 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

se clasifican como distintos; aproximarnos de forma inicial a conexiones historicas que
poseen géneros del corpus del folklore en Chiloé (siglos XVII o XVIII, por ejemplo),
ampliando la perspectiva para estudios posteriores; conexiones con corpus de territorios
actualmente anclados en otros sitios de Espafia y América Latina (ante la exacerbacion
de lo propio invisibiliza lo posiblemente compartido que informan las manifestaciones
expresivas), sirviendo eventualmente como signo de interculturalidad; identificar
conexiones intertextuales con expresiones que cruzan el &mbito de lo queacriticamente
se ha entendido como los planos de lo tradicional y lo masivo (Yafiez, 2024). De alli
que, junto a la propuesta de abrir nuevas rutas mediante el andlisis intertextual, el
estudio realizado también nos pone ante la necesidad de revisitar los géneros musico-
dancisticos del campo del folklore volviendo la mirada hacia el rol de la palabra y la
formulacion presente en géneros estudiados con un énfasis fundamentalmente musical
o coreografico.

Productodeloanterior proponemos analizarun corpus de manifestaciones musicales
y dancisticas documentadas en el campo del folklore en Chilo¢ desde la perspectiva de la
intertextualidad genérica. Nuestro objeto de estudio son las recontextualizaciones genéricas
de la «copla» y «seguidillas» en el campo del folklore en Chiloé. Nuestra hipotesis es que
la recontextualizacion genérica de seguidillas y coplas en manifestaciones documentadas
en el campo del folklore en Chiloé permite aproximarnos a los géneros de tradicion oral del
territorio identificando elementos poéticos que indican modos de ejecucion en contextos
de tradicion oral en el territorio estudiado, relaciones histéricas mediante referencias
intertextuales a matrices culturales, formas de intertextualidad dentro del corpus, vinculos
interculturales con el territorio hispanoamericano, asi como conexiones con ambitos de
enunciacion presentes en instancias tanto tradicionales como industriales (masivas). De
ese modo proponemos revisitar el corpus del campo cultural del folklore con herramientas
tedrico-metodoldgicas que todavia no se han aplicado sistematicamente, proponiendo una
mirada critica que conlleva al mismo tiempo una valorizacion epistémica del trabajo de
documentacion realizado por las y los agentes del campo.

En términos tedricos ponemos en didlogo dos enfoques: la nocion de
recontextualizacion genérica y huella intertextual proveniente de los Estudios de
Performance originados en la lingiiistica antropologica y los estudios folkloricos
norteamericanos (Briggs y Naithani, 2012; Fischman, 2012; Briggs y Bauman,
(1996[1992]). En segundo lugar, la nocion de matrices culturales proveniente de la
reflexion cultural y comunicativa originada en la obra de Jestis Martin Babero (Martin-
Barbero, 1987; Marroquin 2021 y 2015). Dado que la nocién de recontextualizacion
genérica también constituye una herramienta tedrico-metodologica, nos hemos centrado
en un analisis documental dentro del cual tomamos como referencia un corpus del campo
cultural del folklore en Chiloé, aproximandonos en lo posible, aunque con limitaciones, a
los contextos de ejecucion, pese a que el énfasis estd en los procesos de intertextualidad.

En términos operativos, nuestro objetivo general es describir procesos de
intertextualidad genérica de coplas y seguidillas en manifestaciones expresivas del campo
cultural del folklore en Chiloé abriendo nuevas rutas de comprension sociocultural.
Como objetivos especificos tenemos: identificar intertextualidad genérica de la seguidilla
en manifestaciones dancisticas y musicales del campo cultural del folklore en Chiloé¢;
identificar y describir procesos de intertextualidad genérica de la copla en manifestaciones
expresivas documentadas desde el campo del folklore en Chiloé; identificar conexiones
intertextuales que abran nuevas rutas de comprension sociocultural con base en
manifestaciones provenientes del campo folklore en Chiloé.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 84 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

2. MARCO TEORICO Y METODOLOGICO

Desde el punto de vista tedrico ponemos en didlogo elementos provenientes de la
teoria de la performance, particularmente de la perspectiva desarrollada en el marco de
una lingiiistica antropologica y Estudios Folkléricos Contemporaneos (Briggs y Naithani,
2012) en didlogo con perspectivas que provienen de los estudios de comunicacion y cultura,
en que se enfatiza la relevancia de las matrices culturales presentes en las expresiones
culturales (Marroquin, 2021; 2015). Ello nos permite proponer un abordaje dialogante en
lo epistémico respecto de saberes convergentes que han circulado en ambitos disciplinarios
distintos por ubicarse en constelaciones de sentido diferentes (Ortiz, 2022)*.

En relacion al primer enfoque se trata de una perspectiva surgida en el seno de
la lingtiistica antropologica con un énfasis en el estudio de los géneros étnicosdesde una
perspectiva intertextual. Este enfoque presta especial atencion a los géneros ejecutados
y propone una serie de reflexiones sobre la importancia de desarrollar procesos de
interpretacion que interroguen los modos en que los campos disciplinarios o —las practicas
de divulgacion escénica, mediatica o escolar; agregamos para este estudio- han clasificado
o tipificado a los géneros.

Nuestra investigacion se fundamenta en la nocidn intertextualidad genérica que
desarrollaron autores como Américo Paredes, Charles Briggs y Richard Bauman (Briggs
y Naithani, 2012; Fischman, 2012), quienes recogen una larga tradicion en los estudios
antropologicos y folkloricos, asi como de vertientes como la etnografia del habla o los
enfoques en torno al arte verbal. Ya en la década de 1980 Ben-Amos (1981) sostuvo
que mientras los géneros étnicosson formas de comunicacion que rigen la expresion de
mensajes en contextos culturales de enunciacion, los sistemas académicos responden a
mecanismos de clasificacion de textos con los cuales necesariamente existen brechas.

El planteo anterior es relevante para el planteamiento de este trabajo. Ello porque
mientras desde el campo del folklore se construyd un corpus de repertorio musical y
dancistico, existe una brecha respecto a las formas de comunicacion. Asi como los
planteos de Ben Amos fueron relevantes en el desarrollo de la categoria de intertextualidad
genérica, también se abre alli una oportunidad epistémica para estudiar el corpus del

“Renato Ortiz propone que es posible identificar tres constelaciones de sentido: «culto, cultivado, arte,
«cultura como totalidad» y «cultura de masas» como tres constelaciones de sentido cuyas fenomenologias
se entremezclan invitando asi a plantear abordajes capaces de recuperar la complejidad. El socidlogo y
antropdlogo latinoamericano entiende a las constelaciones de sentido como «un conjunto formado por
significados que giran en torno a una misma oOrbita delimitando un territorio especifico» (...) Los estudios
antropologicos estaban distantes de la esfera del arte; la nocién de cultura de masas era la negacion del
gran arte e inaplicable a las sociedades indigenas; la sociedad nacional era distinta de la realidad etnologica
considerada por la Antropologia Clésica (...) A partir de un determinado momento esas fronteras se
rompen, la interaccion entre espacios relativamente estancos se intensifican y los nuevos significados y
redefiniciones se agregan al cuadro anterior. Esos cuadros, ahora, sin girar en la 6rbita de las constelaciones,
se depositan en camadas geoldgicas (Ortiz, 2022: 22). En base a esta nocion hemos planteado la necesidad
de articular perspectivas convergentes pero que han circulado en comunidades académicas que no
siempre dialogan (Yafiez, 2024). Mientras los estudios de performance se inscriben en una tradicion
antropologica (constelacion de la «cultura como totalidad», segiin Ortiz), los estudios de las mediaciones
fueron recepcionados e impulsaron una serie de estudios culturales en el campo de investigacion de
la comunicacion, que para estos efectos, se inscriben en agentes que circulan académicamente bajo la
constelacion de «cultura de masas» e histdricamente se caracterizan por un fuerte mediocentrismo a la hora
de abordar el fendmeno de la comunicacion. El folklore cabria dentro de la «cultura como totalidad», pero
precisamente su densidad implica que sus expresiones fenomenoldgicas transitan mas alla de los limites
desde donde se les ha interpretado, a propdsito del corpus en que proponemos el analisis.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 85 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

folklore en Chilo¢ sin reproducir una vez mas las categorias de clasificacion del campo
sino buscando nuevos desarrollos heuristicos.

Siguiendo en la linea de la folkloristica contemporanea, autores como Briggs
y Bauman, desarrollaron abordajes en torno a los géneros (Bauman, 1992; Briggs y
Bauman, 1996[1992]; Briggs y Naithani, 2012; Yafiez y Fischman, 2016). Ambos autores
realizan una importante genealogia en la antropologia lingiiistica y en los estudios de
folklore, donde los procesos de clasificacion genérica han sido relevantes en el estudio
de la narrativa oral (Briggs y Bauman, Briggs y Bauman, (1996[1992]). El género-
como categoria- ha adquirido vigencia dentro del campo de la antropologia lingiiistica
contemporanea gracias al estimulo de la antropologia del habla y los estudios del lenguaje
centrados en la actuacion, y a través de los trabajos de Mijail Bajtin (Briggs y Bauman
(1996[1992]: 79).

Para Briggs y Bauman (1996 [1992]): 90), lo que define a los géneros es la
intertextualidad. Sostienen que cuando el discurso estd vinculado con un género, el
proceso a través del cual se produce y se recepciona se lleva a cabo en relacion con
un discurso anterior o actual, pero de una esfera externa a la del contexto especifico
de enunciacion. Plantean queanalizar los géneros desde la intertextualidad permite
observar «los textos en entidades ordenadas, unificadas y delimitadas, por una parte; y
fragmentadas, heterogéneas y abiertas, por otra».

En el marco de este debate proponen el concepto de intertextualidad genérica: «Los
géneros tienen arraigadas conexiones histdricas y es asi como los proverbios y cuentos
de hadas llevan la marca del pasado tradicional, mientras que el correo electronico esta
asociado con los avances ultramodernos» (Briggs y Bauman, 1996 [1992]): 90). En este
sentido, «remitirse a un género crea asi conexiones indexicales que se extienden mucho
mas alla de la escena actual de produccion o recepcion. Tal remision conecta un acto
particular con otros tiempos, lugares y personas» (Briggs y Bauman, 1996 [1992]): 90).

Lo anterior autoriza la aproximacion a los géneros como herramienta para conectar
con cuestiones historicas, elemento relevante en el trabajo que estamos proponiendo,
ya que precisamente en esa dimension textual, tanto homogénea como heterogénea, se
abren conexiones intertextuales hasta ahora escasamente profundizadas en el campo
del folklore en Chiloé. Briggs y Bauman sostienen que «asi como algunos elementos
de contextualizacion se desplazan, adoptando conexiones indexicales con el discurso
en proceso, con la interaccion social, con relaciones sociales mas amplias y con la(s)
conjuncion(es) histéricas en las que tal discurso es producido y recibido» (Briggs y
Bauman, 1996 [1992]): 91).

En un esfuerzo plausible de considerar interdisciplinario, ponemos en dialogo
la nocion de intertextualidad genérica con las aproximaciones a la cultura popular
provenientes del pensamiento comunicoldgico latinoamericano, en particular de la
perspectiva proveniente de Jesis Martin Barbero. Aqui aparece la reflexion en tornoa
las matrices culturales presentes en manifestaciones expresivas, por contemporaneas
que sean. En este marco teorico surge también el concepto de lo popular-masivo, que
nos resulta relevante porque trasciende las oposiciones «tradicional-moderno» todavia
muy presentes en el discurso de folkloristas e incluso académicos del campo del folklore
latinoamericano. Dado que el corpus que abordamos fue documentado en registros
discograficos y bibliograficos es muy relevante aportar por una mirada desprejuiciada
y abierta al valor documental con independencia de las fenomenologias relativas a la
produccion-circulacion-consumo de las manifestaciones expresivas, aunque estas se
consideren en el proceso analitico. Marroquin sostiene que lo popular-masivo permite

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 86 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

identificar como los medios e industrias culturales constituyen un complejo que fue
desordenando lo que se presentaba como origen (el pueblo) para volverlo una cuestion
impura (masiva), que siempre serd mirada con desconfianza por ideologizada, porque
estd atravesada por la industria, por los intereses empresariales, pero que a pesar de si
misma, sigue habitada por unas matrices culturales ancestrales, que vienen de un tiempo
premoderno (Marroquin, 2021: 30).

A nivel metodolégico realizamos una investigacion documental que Reyes-Ruiz
y Carmona-Alvarado (2020) definen como «una de las técnicas de la investigacion
cualitativa que se encarga de recolectar, recopilar y seleccionar informacion de las lecturas
de documentos, revistas, libros, grabaciones, filmaciones, peridédicos, articulos resultados
de investigaciones, memorias de eventos, entre otros» (Reyes-Ruiz y Carmona-Alvarado,
2020: 1). En particular, la fuente en el caso de esta investigacion proviene de una serie
de documentos escritos, discograficos, bibliograficos y entrevistas que se inscriben en el
ya mencionado campo cultural del folklore en Chiloé (Yanez, 2023; 2021b). Entendemos
como campo cultural del folklore en Chiloé¢ un ambito institucionalizado que

comprende conjuntos folcloricos, fiestas costumbristas, municipios, programas
radiales (la llamada «musica tradicional chilota» para referir a este repertorio), actores
locales conocedores de la tradicion oral a veces ajenos a este campo y otras incorporados
a ¢l desde la posicion de cultores, y entidades publicas o universitarias de extension y
difusion artistico cultural (Yanez, 2021b: 158).

Es necesario recordar que el trabajo en torno a la nocion de campo cultural del
folklore, como espacio institucionalizado desde el cual se extrajeron los documentos
analizados, se ha ido construyendo en trabajos anteriores. Por una parte, el abordaje
de Fischman (2012) proveniente desde la folkloristica latinoamericana, y también
los planteos de Bourdieu sobre la nocion de campo para referir a un espacio que se
configuran agentes y procesos en torno a determinados bienes materiales y simbolicos.
Especialmente inspirador para los fines de construccion de la categoria fueron los trabajos
de Bourdieu (1995) en relacion al campo literario francés. De alli elaboramos luego la
nocion de campo cultural del folklore en Chiloé (Yanez 2023; 2021a), que, para fines de
este trabajo, constituye la base de la delimitacion en torno a la cual seleccionamos los
géneros musicales y dancisticos recopilados y documentados que se analizaron.

Por ultimo, dado que el enfoque tedrico-metodoloégico que seguimos corresponde
a la teoria de la performance resefiada en primer lugar en este marco, la categoria de
analisis fue la intertextualidad genérica en el caso de coplas y seguidillas de tradicion
oral registradas y difundidas en publicaciones bibliograficas y discograficas del campo
cultural del folklore en Chiloé¢ entre las décadas de 1960 y 2021.

3. BREVE MARCO CONTEXTUAL DEL ESTUDIO

Chiloé constituye un territorio insular que se ubica en Sudamérica entre los
paralelos 41° y 43° de latitud sur. En la comprension sociocultural de la geografia en
Chile se puede senalar que este territorio constituye el inicio de la enorme Patagonia
cuyos territorios comparten lo que hoy es Chile y Argentina. Se compone de una Isla
Grande de 180 km de longitud y mas de 40 islas menores, 1200 kilémetros al sur de
Santiago de Chile, la capital del pais. En términos politico-administrativos Chiloé también
es el nombre de la provincia que pertenece a la Region de Los Lagos, la penultima mas

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~87 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

austral. Sus elementos culturales se comparten con otras provincias de la misma region
(especialmente Palena y Llanquihue).

Desde el punto de vista histdrico y social hay algunos elementos muy relevantes
para consignar en un trabajo de esta naturaleza. Por razones de tiempo se realizara apenas
una revision general. Lo primero es considerar que se trata de un territorio con evidencia
de presencia prehispanica de larga data. En periodo histérico los pueblos originarios que
habitan el territorio son canoeros y mapuche williche. Durante el periodo colonial fue un
territorio importante desde el punto de vista administrativo y militar. Un rasgo importante
que ha destacado la historiografia fue que la anexion al Estado-nacion de Chile se produjo
en 1826, de forma tardia en comparacion con el resto del pais y con una caracteristica: en
Chiloé hubo resistencia ante el ejército patriotade la época. Historiadores han senalado
que lo anterior, sumado a su condicion islefia, implicd que por mucho tiempo Chiloé haya
sido un territorio abandonado durante buena parte del siglo XIX y XX por parte del estado
institucional. El proceso de modernizacion se llevo a cabo de forma tardia en comparacion
con otros territorios, lo que de algin modo incidi6 en una fuerte personalidad cultural
y también generd las condiciones para la institucionalizaciéon de un campo en torno al
folklore, el cual hoy es una fuerte actividad asociada al turismo cultural y las politicas del
patrimonio (Yanez, 2023).

En materia econdmicael proceso de modernizacion se expresé en la instalacion de
la industria salmonera desde fines del siglo XX. A nivel cultural a mediadosdel siglo XX
llegaron diversos folkloristas chilenos quienes iniciaron un proceso de documentacion
y registro de manifestaciones tipificadas como tradicionales o folkléricas. Predomind
un interés artistico que focalizd la documentacion de musica y danza desde analisis
basados en los estudios del folklore. Esto fue tan relevante que implicé también la
institucionalizacion de la figura del folklorista, como alguien que interpreta musical o
dancisticamente repertorio proveniente de este campo cultural.

El primer libro que document6 géneros dancisticos y musicales desde un enfoque
basado en el folklore se publico en 1914 y se denominé Chilo¢ y Los Chilotes (Cavada,
1914). Posteriormente destaca la llegada del musicologo argentino Carlos Vega, quien
visito el norte de la Isla Grande de Chiloé a mediados del siglo XX. En la década de 1940
en Santiago de Chile funcion¢ el Instituto de Investigaciones Musicales de la Universidad
de Chile (Chavez, 2022) que dio un fuerte impulso a las manifestaciones del folklore
por parte de compositores formados en musica académica de tradicion escrita. De este
grupo hubo dos compositores que realizaron trabajo etnografico o escribieron sobre
manifestaciones expresivas de Chiloé: Carlos Isamitt y Carlos Lavin (Yanez, 2023).

En la década de 1950 la iconica folklorista chilena Violeta Parra viajé a Chiloé
y a su regreso en Santiago difundi6 la sirilla (Gonzalez, Ohlsen y Rolle, 2009: 339),
una de las denominaciones que en el territorio islefio tiene la seguidilla. A fines de la
misma década el Conjunto Millaray de la capital de Chile viajo hasta Chiloé y realizd
documentacion y reconstruccion de manifestaciones genéricas propias del territorio
a través de la recopilacion de canto, musica y danza. Por entonces a través de las
Escuelas de Temporada surgieron los Conjuntos Folkloricos como una modalidad de
representacion de la cultura denominada folklorica. Lo propio realizé desde la década
de 1960 Margot Loyola, figura fundamental del campo del folklore en Chile, quien
realizo un trabajo de documentacion de manifestaciones folkldricas en terreno (Chavez,
2022; Yanez, 2023).

En Chiloé, el trabajo de documentacion de manifestaciones folkloricas desde el
campo del folklore tuvo como principales protagonistas a los maestros normalistas que

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 88 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

comenzaron a conformar Conjuntos de Proyeccion Folklorica desde 1964 hasta la década
de 1980. Las agrupaciones del folklore entrevistaron a las personas de sus comunidades,
en pleno proceso de modernizacion tardia en que se produjo una transformacion de los
repertorios de tradicion oral por parte de aquellos populares mediatizados, entre los
cuales por la via de los folkloristas también se integrd a géneros musicales y dancisticos
provenientes de la tradicion local® (Yafiez, 2023; 2021a; 2021b).

Los maestros normalistas y folkloristas se formaron en instituciones como la
Escuela Nacional de Folklore (ENAFO), institucion que se form6 en 1980. Afios mas
tarde también lo hicieron en las Jornadas de Arte y Cultura Tradicional que se dict6 bajo
el impulso del Instituto de Estética de la Pontificia Universidad Catdlica de Chile (Yafiez,
2021a). Conceptualmente fundamentaron su quehacer y los géneros que documentaron
y registraron en libros y cassettes con base en la Teoria de la Proyeccion Folklorica,
desarrollada inicialmente por el tedrico argentino Augusto Raul Cortazar (Yafiez y
Fischman, 2016). De alli que hoy existe un corpus de manifestaciones dancisticas
y musicales registradas desde las teorias del folklore, pero donde las manifestaciones
ajenas a lo musical, dancistico-coreografico han sido objeto de una menor preocupacion
académica desde el campo.

4. INTERTEXTUALIDAD GENERICA EN EL CASO DE LA COPLA Y LA SEGUIDILLA: EXPOSICION DE
RESULTADOS

Para exponer los resultados haremos una categorizacion en base a las unidades
de analisis, recontextualizaciones genéricas en coplas y seguidillas documentadas en el
campo cultural del folklore en Chiloé. Proponemos, para fines de orden, presentar los
ejemplos con base en un conjunto de categorias que no buscan ser taxativas, ya que cada
ejemplo puede trascender los limites de la propia clasificacion. Sin embargo, el hacerlo
de esta forma es parte del proceso metodoldgico y, al mismo tiempo, nos permitira
desprender de aqui el andlisis y discusion de los hallazgos de intertextualidad. De modo
que consideramos ejemplos para las siguientes categorias:

4.1. Recontextualizaciones genéricas de seguidillas y coplas en géneros musico-
dancisticos distintos del campo cultural del folklore en Chiloé

En el primer ejemplo referiremos a algunas coplas que circulan en géneros que han
sido descritos desde su nomenclatura dancistica. Asi, gracias al trabajo de recopilacion
realizado en Chiloé durante la segunda mitad del siglo XX por Margot Loyola Palacios,
figura fundamental del campo del folklore en Chile, en conjunto al profesor y su
esposo Osvaldo Cadiz (Cadiz, 2021), ofrecemos un primer ejemplo. Ambos folkloristas
documentaron una cueca en Chiloé, estructuralmente compuesta por copla-seguidilla 1,
seguidilla 2 mas pareado, siguiendo los elementos analiticos de la fuente. La ejecucion de
la cueca evidencia el uso de expletivo. La copla 1 dice:

Mi vida Un dia sali a cazar

Mi vida, con mi esco, con mi escopeta y mi perro

Mi vida, y en el tiempo de rastrillar

Mi vida mi perro, mi perro cay6 primero. (Cadiz, 2021: 129).

3 Este proceso se ha documentado en Yadez (2023).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 89 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

La estrofa anterior aparece en el trabajo de reconstruccion de danzas de tradicion
oral como parte de la manifestacion denominada ‘chocolate’, expresion genérica danzable
que la pareja de folkloristas conoci6 en Chiloé en su primer viaje de la década de 1960.
Seiiala el texto citado:

Conocimos dos versiones de esta danza. La primera, entregada por don José Daniel
Bahamonde, junto a su esposa, dofia Sara Ulloa, en Quetalco, en los anos 1962-1963. En
esta version bailaba una sola pareja. Para verificar la reconstitucion que realizamos de
esta danza, la refrendamos en 1980, en su casa de Puchauran (Cadiz, 2021: 74).

Alli presentan dos pies y el segundo contiene los dos versos iniciales que coinciden
con el de la cueca:

Un dia sali a cazar

Con mi escopeta y mi perro

Arolele que tomaremos el chocolate
Al tiempo de gatillar

La paloma alz6 su vuelo

Arolele que tomaremos el chocolate
(Cadiz, 2021: 71).

Analizando las ejecuciones musicales que hemos documentado a través de
observacion directa en actividades escénicas del campo cultural del folklore en Chile,
podemos advertir que, si consideramos la expresion «arolele que tomaremos el chocolate»
como expletivo, la estrofa queda del siguiente modo:

Un dia sali a cazar

Con mi escopeta y mi perro
Al tiempo de gatillar

La paloma alz6 su vuelo.

De ese modo, la huella intertextual que aparece tanto en la cueca como en el
chocolate es el expletivo, elemento propio de la expresion verbal muy en boga en la
musica popular del siglo XVII en Hispanoamérica. En contextos de tradicion oral, es
decir, en ejecuciones no leidas, los versos 1 y 2 expresan una constante sobre la cual, sea
que se ejecute una cueca o chocolate, se construye una estrofa. Como ya hemos estudiado
en investigaciones anteriores (Yafiez, 2022; 2023) desde el campo del folklore se ha
realizado un proceso de documentacion y registro discografico de estos géneros, con lo
cual las versiones se han fijado y han servido para nuevas interpretaciones que se ejecutan
principalmente en el campo artistico y, en segundo lugar, en los espacios escolares.

En 1991 aparecio el disco «Qué Bella Tierra es Chiloé» del Grupo Llauquil de
Quelldén, agrupacion fundamental del campo del folklore en el territorio insular. Alli
se grabo fonograficamente una version de chocolate que ritmicamente coincide con la
difundida por Margot Loyola pero que es distinta en su melodia y constituye una nueva
version. Aqui nuevamente la estrofa aparece como encabezado, pero se mantiene como
elemento comun solamente la frase 1 (un dia sali a cazar):

Un dia sali a cazar

Patitos en la laguna

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~90 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

Vino la pata y me dijo
No cazaras ni las plumas
(Llauquil de Quellon, 1991).

En ambos casos, después de la estrofa que encabeza le siguen otras que aluden
explicitamente al chocolate como bebida. Sin embargo, para cerrar este pequefio ejemplo
resulta muy relevante el ejemplo que Cadiz (2021) ofrece a partir de una version de
sajuria ejecutada por Pepe Icarte en el disco Aires Tradicionales y Folkloricos de Chile,
registrada en la década de 1940. Ademas de un ejercicio de transcripcion musical e
informacion coreografica, el texto desarrolla el motivo de los «patitos en la laguna» cuya
primera estrofa dice:

Los patos en la laguna

Los patos, los patos en la laguna
Irruen (irrumpen) en la tempestad
Los chiquitos dicen tumba

Y los grandes tumbala

(Cadiz, 2021: 82).

Intertextualmente, lo anterior nos habla de una base comin de elementos poéticos,
fragmentos que en contextos de tradicion oral documentados para el siglo XIX y primera
mitad del siglo XX en Chilo¢, podian funcionar en géneros musicales bailables como el
chocolate, la cueca o la sajuria, pese a que la bibliografia que describe dichos géneros
desde un énfasis musical (Pereira; 1941 Gomez,1998) centra la atencion en el origen
colonial del primero, nacional del segundo (siglo XIX) y del periodo de la Independencia
del tercero, tendiendo a la invisibilizacion de las matrices poéticas comunes.

Como segundo ejemplo de recontextualizacion genérica documentamos la
presencia de una misma estrofa de seguidilla presente en la expresion dancistica del
mismo nombre que en Chiloé se ha difundido con los nombres de sirilla, segiriya,
segriya o siririlla (Yafiez, 2022). También estd documentada en la pericona, danza que de
acuerdo a la literatura musical y del folklore llegd a Chile y Chilo¢ en tiempos del Ejército
Libertador (Gémez, 1998; Loyola y Cadiz, 2014). En ambas, sin embargo, predomina
un tipo de ejecucion danzable de parejas sueltas e interdependientes documentadas en
el siglo XVIII y remiten a las expresiones que en distintos paises de América Latina se
documentaron como «bailes de tierra» (Loyola y Céadiz, 2014; Pérez-Bugallo, 2008).

En el ejemplo es importante consignar que los contextos de documentacion
son distintos pues, mientras el primero tiene un valor cronistico, el segundo, mas
contemporaneo, se enmarca en el trabajo de recopilacion del folklore en Chile desde
mediados del siglo XX (Yafiez, 2021a;2021b;2022; 2023). En 1907 en una ceremonia de
velorio de angelito realizada en la Isla de Quinchao, Alvarez Sotomayor documenta que
elmusicoejecutd una sirilla y junto a su guitarra canto:

Cuatro patas, cuatro patas
Tiene el gato

Cuatro la zorra

Cuatro la zorra,

Cuatro la lagartija,

Dos la paloma

Dos la paloma

(Alvarez, 1966:222).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~91] ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

El documento no describe elementos musicales ni coreograficos, pero si
contextuales. La sirilla —una de las denominaciones emic que en Chiloé recibe la
seguidilla—se bailden situaciones sociales relevantes (quegnin®, medanes’, mingas®) y una
de ellas son los velorios de angelito, donde ademas del rezo habia comida y baile para
prodigar que el bebé tenga un buen viaje al cielo. Décadas mas tarde —a fines de la década
de 1970- el Conjunto Angelmoé del Magisterio de Puerto Montt grabo una version de la
danza «seguidillay recopilada por el folklorista Jos¢ Mufioz Contreras, quien la aprendio
mediante trabajo de recopilacion con un antiguo cantor oriundo de la Isla Tranqui,
archipiélago de Chiloé. En este periodo la seguidilla (en cuanto a danza) ya era un género
que permanecia como documento de memoria y de alli pasé a performancesartisticas,
pero no estaba presente en fiestas comunitarias y ritualidades como el velorio de angelito.
La cancion precisamente comienza con la misma estrofa de seguidilla

Cuatro pies tiene el gato
Cuatro la zorra (se repite)
Cuatro la lagartija

Dos la paloma (dos veces)
(Yanez, 2022).

En la década de 1980 el Conjunto Magisterio de Castro realizd trabajo de
recopilacion y aprendié una de las tantas versiones de pericona que se han documentado

¢ «El quegntin es propiamente una visita anunciada desde el algin tiempo atrs, que se hace a un
amigo, por lo general a un compadre y para lo cual un visitante lleva cuantas personas sean de su agrado
con tal de que vayan en calidad de pagas. El quegntin participa de cena y de sarao, pues tiene un doble
objeto: comer y divertirse con musica y baile. Algunos dias antes de la visita, el duefio de casa provee de
un buen nimero de chanchos, gallinas, pescados y huevos con qué obsequiar a sus huéspedes. Llegado
el dia designado, se pone en marcha la comitiva que acompaiia al compadre visitante, provista de fusiles
para las salvas y guitarras, violines y flautas de fabricacion islefia (Cavada, 1914:145). «Una vez qe la
comparsa se acerca a la casa del visitado, este cierra puertas y ventanas segun dicta el rito. Previo al
esquinazo —o serenata- un cantor que ha sido designado por el anfitrion para contestar al que viene en
la comparsa-comienza a “templar su guitarra”». Cavada (1914) sostiene que inmediatamente después
se entabla el siguiente didlogo que se construye con versos ritualizados, lo que revela una vez mas, la
presencia de la seguidilla como parte de las expresiones de sociabilidad (...). «El de afuera: Abre tu
puerta, compadre, Haz que suene la tranquilla, Para que entre mi gente, A bailar la seguidilla (Cavada,
1914: 146-148). (Yanez, 2022: 130-131). «Luego se abren las puertas, pero solo para los enmascarados,
que entran a baila la seguidillay (Cavada, 1914: 149).

7«Cuando un vecino carecia de bienes como papas o trigo se organizaba un medan y el dia indicado
la gente del sector llegaba a la casa con lo solicitado mientras el duefio de casa organizaba una
abaundante comida de azuela y asado en retribucion, ademas de una fiesta donde se bailaba por horas.
En Quehui abundaban los medanes de los recién casados que se realizaban casi siempre en invierno.
Cada matrimonio y/o pareja era una “paga” y los organizadores la registraban, aunque a veces habia
quienes se excusan pues irian solos y sélo se inscribian con media ‘paga’» (Yafiez, 2015: 71). MEDAN:
M. Cena bailable con abundante comida y bebida; los asistentes voluntarios deben llevar al organizador
de ésta un regalo previamente estipulado, que es el fundamento de la fiesta. El medan lo efectiia un
vecino que quiere proveerse de corderos, gallinas, papas, trigo, madera para hacer su casa o galpon, etc.
Etim: MEDAN. «regalar para ser correspondido». O bien de MESAN «regalar» (Céardenas y Trujillo,
1978: 61).

8 kMINGA, mingaco: f. Reunion de vecinos para hacer un trabajo por solo comida y bebida, y la
retribucion posterior cuando alguno lo necesita. Etim: m. y ay. MINKAY, MINKANA ‘alquilar gente para
algun trabajo’» (Cardenas y Trujillo, 1978: 63)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~92 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

en Chiloé. Ocurre que, en la literatura del campo del folklore, siguiendo al musico del
siglo XIX José Zapiola (1802-1885)° se ha documentado a la pericona como una danza
que llega a Chile en 1817 con el denominado Ejército Libertador liderado por figuras como
José San Martin de Argentina, reconocido como héroe del periodo de la Independencia
vinculado a la figura de Bernardo O’Higgins.

Sin embargo, al revisar algunos de los componentes de este género musical y
dancistico (siempre considerado desde un punto de vista difusionista como originado
porla contradanza europea), nos encontramos con que, en lo poético, se canta con
seguidillas de 7 y 5 silabas. En el caso de Chilo¢ se advierte que la Gltima estrofa se repite
con acompafiamiento de expletivo, formando de este modo 7 silabas, mismo fenémeno
que ocurre en la cueca donde, tal como en la cultura popular del siglo XVII y XVIII, los
ejecutantes cantan mezclando copla y seguidilla. En las fichas de recoleccion y el disco se
ha difundido a esta expresion como «Pericona de Llau Llao», debido a que fue recopilada
en esa localidad. En la versiéon documentada por Magisterio de Castro encontramos la
siguiente estrofa de seguidilla:

Cuatro tiene la gata

Cuatro la zorra (tres veces)

Cuatro la lagartija

Dos la paloma (3 veces)

(Conjunto Folklorico Magisterio de Castro, 1991).

Un ejemplo textual que nos parece relevante porque conecta con una frase de
seguidilla es la que est4 presente en la version de seguidilla documentada en Nepué por
el maestro José Mufioz Contreras, (recopilada en la década de 1970) de don José Montiel,
oriundo de la Isla Tranqui en la actual comuna de Queilen, y en la cueca «Un dia sali a
cazary, recopilada por Margot Loyola y Osvaldo Cadiz en 1984 en San Juan (Isla Grande
de Chiloé) al sefior Aurelio Bahamonde. La frase compartida destaca por su brevedad y
corresponde al verso irregular de 5 silabas «Y asi decia». En el caso de la seguidilla que
forma parte de la danza del mismo nombre el texto completo dice:

Nos entendemos si,

Y asi decia'® (se repite)
Un enfermo de amores
Que se moria (se repite)
(Yafez, 2022).

% «...las canciones y bailes que traia San Martin entre los soldados de su ejéreito. En 1817, (el dato es
de Zapiola), llegaron a Chile el cielito, el pericon, la sajuriana y el cuando» (Pereira, 1941:69). «Zapiola,
el gran memorialista, sefiala expresamente como novedades: ‘el cielito, el pericon, la sajuriana y el cuando,
especie de minuet que al fin tenia su alegro» (Pereira, 1941: 238). «Como el cielito, el Pericon o Pericona,
fue antigua danza aristocratica europea que adquirié ritmo criollo al invadir el ambiente gaucho. Tal es la
version del erudito folklorista argentino Carlos Vega. Llegé a Chile, conforme a la tradicion de Zapiola, con
el ejército de San Martin, obteniendo, junto a sus alegres compafieras, carta de ciudadania, difundiéndose
por el territorio nacional. En 1836 habria llegado hasta Chilo¢, donde la vio bailar en San Carlos el ya citado
viajero francés doctor Dubosc. En 1840 César Famin la cita en su libro sobre Chile, como una de las danzas
tipicas del pais» (Pereira, 1941:241).

10E] subrayado en ambas estrofas es nuestro.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~03 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

En el caso de la cueca el texto completo es:

Que estan durmiendo, si
Alla va. Y asi decia
Que solo con la muerte.
Alla va, me olvidaria.
(Cadiz, 2021).

En ambos casos ocupa la posicion de segundo verso después del primero que—a su
vez,es la repeticion del cuarto verso de una estrofa anterior— acompafado por un expletivo
con el cual se vuelve a construir la seguidilla en su relacién 7 y 5. Lo anterior nos entrega
elementos para consignar la intertextualidad como una herramienta para comprender lo
que bien puede constituir un tipo de formula que sirve a los cantantes a la hora de construir
versos en géneros musicales distintos pero con elementos poéticos comunes. De alli
entonces que, si bien estos versos no fueron recogidos de improvisadores, nos encontramos
ante herramientas que provienen de dicha logica de enunciacion y que se comparten con
cantores —o conocedores de repertorio popular- en un mismo territorio en un marco de una
tradicion oral todavia no mediada por las referencias musicales provenientes de las industrias
culturales (ya sea la radio, el disco u otra plataforma contemporanea), que mas tarde fijaron
las versiones cerrando la dimension improvisativade estos géneros (Yanez, 2022).

4.2. Intertextualidad con expresiones hispanoamericanas

En materia musical, es muy relevante el aporte realizado por Valdivia (2024),
quien al revisar seguidillas musicalizadas en cancioneros de los siglos XVII sefiala que
éstas funcionan casi siempre como estribillos pero que, ademas, «suelen estar escritas en
compas ternario (aunque hay excepciones)» (Valdivia, 2024: 184) y también advierte la
presencia de hemiola. Naturalmente que hay elementos relativos a las formas especificas de
la enunciacion que, entre otras cosas, se expresan en la acentuacion ritmica. Sin embargo,
en el caso de las seguidillas de Chiloé, sea que se canten en versiones de cueca, pericona,
nave o pavo, nos encontramos ante estructuras ritmicas musicales del tipo compas 6/8 con
subdivision binaria y acento en el primer tiempo. En el caso de la cueca existe efectivamente
la alternancia del compas de 6/8 con el de %, al punto que en la memoria de distintas
localidades existe el concepto de «cueca valseada» para expresar una modalidad de danza
en pareja suelta e independiente con tempo lento y, en otros casos, a una ejecucion de
pareja tomada al igual que en el vals, sin uso de pafiuelo, a la manera de algunas danzas
socializadas en el siglo XIX. De alli entonces que en materia ritmica y si pensamos algunas
expresiones como la seguidilla, la zarabanda o la chacona, podemos proponer que, en
tanto matrices culturales, estas conectan con las expresiones bailables que se cantan con
seguidillas en Chiloé. Esto se advierte en la propia seguidilla como danza, la cueca (que
se baila preferentemente en parejas sueltas con uso de pafiuelo), la pericona (que asi como
la danza de seguidillas se baila en grupos de dos parejas sueltas e interdependientes vy,
con el paso de los afios, la bailaron parejas al dejar de tener vigencia social en los marcos
sociales festivos previos a la mediatizacion de los repertorios en el campo artistico del
folklore), el pavo (baile de pareja) y la nave (baile juego donde se intercambian parejas
sueltas que se mueven a partir de una ritmica binaria de subdivision ternaria).

En lo poético, una de las modalidades de la seguidilla que logré difusion en el siglo
XVII se ha definido como «seguidilla de contera» (Valdivia, 2024). Se trata precisamente
de una seguidilla simple a la cual le siguen tres versos distribuidos del siguiente modo:

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 04 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

5-7-5. Segun este investigador, en el siglo XVIII «cobraron preeminencia las seguidillas
compuestas, en las que los cuatro primeros versos son sucedidos por un terceto que consta
de dos versos de cinco silabas que riman entre si en asonante, con un heptasilabo central
suelto entre ambos» (Valdivia, 2024: 195). De manera especial recuerda el uso de Torres
Villarroel, quien les llama «seguidillas de contera» y las utiliza en sus «almanackes»;
generalmente en un contexto que implica ser cantadas. Asi en su opusculo titulado Los
Ciegos de Madrid, Almanack prondstico y diario de Quartos de Luna, para el afio Bisiesto
de 1732 (...) escrito segin su autor «al compas del cumbé y de la Gayta Gallega, y de
los otros sones que alegran a las gentes, y al populacho» (op. Cit). Un aspecto arriba cita
constituye fundamental para nosotros: «Junto con las “Seguidillas manchegas”, ésta es
una de las primeras seguidillas documentadas, que probablemente llegd al continente
americano poco después de ser copiadas» (Valdivia, 2024: 195).

Para ¢l caso de Chiloé la modalidad también denominada «de contera», esta
presente a modo de cierre en versiones de la danza seguidilla, tal como expondremos a
continuacion.

Relin Tirano

Como paso el invierno
Paso el verano
(Cavada, 1914).

En otra version también reconstruida desde el trabajo de Amador Cardenas y
registrada discograficamente por el Conjunto Caituy de Achao, se culmina con la siguiente
estrofa del mismo tipo:

Maria ‘el Carmen
Préstame tu peineta

Para peinarme

(Caituy de Achao, 1985).

La pericona es otra expresion genérica que en el caso de Chiloé se construye con
seguidillas simples. En sus versiones también se advierte la presencia de la modalidad
utilizada en la cueca, es decir, repeticion del verso pentasilabo anterior con expletivo para
crear un heptasilabo mas los versos 5-7-5 que crean una nueva seguidilla. Sin embargo,
mediante una escucha atenta de algunas de las versiones difundidas desde el campo
cultural del folklore, se advierte la presencia de esta modalidad —llamada de contera—en el
cierre de la pericona, del mismo modo como ocurre con la version de danza de seguidilla
del ejemplo anterior. Es lo que advertimos en el caso de la denominada «Pericona de
Calen» que hacia el final del canto presenta la siguiente seguidilla de contera

Yo también digo (5)

Que la ceba chilena (7), caramba (expletivo)
Se ha vuelto trigo (5) a ja (expletivo)
(Magisterio de Castro, 1991).

4.3. Intertextualidad como indicador intercultural

Si bien la cantidad de ejemplos siempre puede ser mas amplia, hay dos que nos
parecen relevantes porque nos permiten abrir la conversacion respecto a la cuestion
intercultural. En primer término, mostramos un indicador intertextual que nos abre hacia

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 95 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

huellas historicas. En segundo lugar, mostramos una huella intertextual que comunica a la
sociedad de Chiloé actual, con una de las comunidades migrantes actuales mas presente
hoy en el pais, la de Venezuela, evidenciando huellas intertextuales comunes. Luis Felipe
Ramon y Rivera (1987) ofrece notas sobre la seguidilla en Venezuela en un sefiero trabajo
publicado en la Revista de Investigaciones Folkloricas.

Los ejemplos recogidos hasta el presente corresponden a las siguientes especies mu-
sicales: canciones de arrullo, galantes, festivas y de simple diversion. En la Isla de Mar-
garita se encuentra un primer gran ejemplo del tipo de las que —devenir folklorico— pro-
cedentes del renglon bailable, seguramente, (tal el caracter humoristico de la letra), paran
en canciones de cuna (Ramoén y Rivera, 1987: 13).

En la orilla del rio
Pari6 una blanca,
Veinticinco alacranes
Y una potranca

(...)
(Qué quieres que te traiga
Nino, de Coro?
Para tu mano blanca
Sortija de oro
(Ramon y Rivera, 1987:13).

El primer verso de esta ultima seguidilla est4 presente en cuecas documentadas en
Chiloé.Una de ellas ha sido difundida por el Conjunto Villa San Carlos del Magisterio de
Chonchi y registrada fonograficamente por el Grupo Caituy de Achao:

Qué queris que te traiga
Chiquita, de Punta Arenas
Un reloj de campana
Chiquita, de cuerda buena
(Caituy de Achao, 2003).

Para el caso de Venezuela, el autor identifica aspectos de la interpretacién que son
relevantes, a proposito de los contextos socioculturales de tradicion oral:

Al cantar estas estrofas, en razon de la extension de la frase musical, se repiten algunos
versos. El uso de este recurso, o la intercalacion de estribillo, es muy comun tanto en el
repertorio teatral como en el popular, folklorico, de América y Espana. Henriquez Urefia
escribe que los tres y ultimos versos de la seguidilla de siete, se consideraban muchas
veces como estribillos (Ramon y Rivera, 1987: 14).

En el caso de Chiloé¢ existe una version ejecutada musicalmente en ritmo de vals y
formato cancion con estribillo, letra variante pero donde se subraya el estribillo mediante
la melodia y armonia. Se advierte presencia de seguidillas y la armonia transita por los
grados [°V°IV°I°V°I° sobre una escala menor.

Soy pajarillo errante
Que ando perdido (se repite)
Dentro de la enramada

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 96 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

En pos de abrigo (se repite)
(Conjunto Villa San Carlos del Magisterio de Chonchi, 1994)

Con esta misma armonizacion aparece en la version de la cantautora de Chiloé
Rosario Hueicha y en el trabajo del Grupo Cuncumén, en cuyo repertorio aparece
vinculado al canto del valle central de Chile y como expresion musical de habanera.

La presencia y explicitacion de la seguidilla tiende a invisibilizarse porque la
clasificacion de los géneros ha sido realizada, en el campo del folklore en Chilo¢, desde
un criterio musical. Del mismo modo hay una razon vinculada a la performance: bajo las
repeticiones propias de la ejecucion y, en otros casos, el uso de expletivos (en cuecas,
periconas o danzas de seguidilla) se aparece la estructura métrica subyacente.

Otro ejemplo nos parece decidor es el que documenta Frenk (2006) sobre judios
de oriente:

La pava, la pava
Por aquel monte
El pavon es rojo
Bien le responde.

Y en el Vocabulario de Gonzalo Correas citado por Frenk (2006) consigna
Voces daba la pava

Y en aquel monte

El pavon era nuevo

Y no le responde

(Frenk, 2006: 265)

El intelectual chileno Gaston Soublette documenta en una revista académica de
estética (1989) la danza de Chiloé que fue recopilada en la Costa de Dalcahue a mediados
del siglo XX por distintos folkloristas. Destaca en lo musical el uso del modo Dorio, lo
cual es un elemento relevante ya que la mayoria del repertorio tradicional esta en mayor.
En el articulo dedicado a un repertorio de Chilo¢ expone la siguiente seguidilla:

El pavo con la pava

Se picotean (se repite)

La pava no permite

Que le hagan Rueda (se repite)
(Soublette, 1989: 60).

Aunque su constatacion tiene un caracter anecdotico, nos parece relevante a la luz
de la intertextualidad mostrada antes:

un folklorista espafiol de paso en Paris que me escucho cantarla, la reconocidé como
perteneciente al folklore gallego, en lo que a melodia se refiere. Asimismo, algunos
judios sefarditas la han reconocido como perteneciente a la vieja tradicion del Judaismo
(Soublette, 1989:60).

En el periodo de trabajo de los folkloristas se advierte la importancia del musico
José Daniel Bahamonde (conocido popularmente como Coche Molina) en la ensefianza
de esta danza que ya en la década de 1960 era escasamente recordada en el territorio. A

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~97 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

partir de ello cobra sentido igualmente el relato del historiador Renato Cardenas desde
la memoria local, sobre las familias Bahamonde, de enorme presencia en esa zona: «Un
gallego, que hoy cultiva ‘mejillones’ en Calen nos decia que los Bahamonde son de su
tierra, de posible origen judio, es decir, inmigrantes a la Peninsula Ibérica» (Cardenas,
2019:81).

Documentada desde el campo del folklore en Chile central como una cueca, la
escuchamos en las fiestas populares rurales del archipié¢lago de Chiloé mediante ejercicio
de observacion de campo en fiestas bailables. A fines del siglo XX en Chile, mediada por
las industrias culturales (disco, radio y television) se difundié una modalidad expresiva
de la cueca anclada en el valle central del pais como sinénimo de «cueca chilenay, es
decir, se le transformo6 en simbolo nacional. En el caso de Chiloé —pero también a lo
largo del Cono Sur (los actuales Chile, Bolivia, Pert o Argentina), se han documentado
diversas variantes poético-musicales en la ejecucion del género. De alli que las orquestas
musicales populares de territorios como Chiloé denominan a estas expresiones de forma
emic como «cueca central» y su ejecucion tiene un lugar dentro de la fiesta donde hoy
predominan géneros como el «corrido mexicano», la cumbia y las ahora denominadas
«cuecas chilotas». Producto de la difusion radial, una de las tantas «cuecas centrales» que
logré difusion y se ha ejecutado en las fiestas populares comienza con la siguiente copla:

Eres chiquita y bonita

Eres como yo te quiero (se repite)
Pareces campanillita

Hecha de mano e platero
(Conjunto Graneros, 2020).

En Espaiia y en canciones de Boda aprendida de Lorenzo Suérez de 65 afios en La
Adrada, Castilla, aparecen las siguientes coplas al final de la cancion:

Eres chiquita y bonita

Y eres como yo te quiero,
Y eres la primera naranja
Que ha criado el naranjero

Eres chiquita y bonita
Como un grano de cebada;
Lo que tienes de pequena
Lo tienes de resalada
(Mahlau, 1997: 156)

Encontramos otro ejemplo que incluye varias de las dimensiones mencionadas
en este estudio, pero ademas la de este apartado. En una de las versiones de danza de
seguidilla recopilada por el maestro folklorista del territorio, Jos¢é Mufioz Contreras, y
que constituye una version de danza de seguidilla recopilada en Llaguepe, Cochamo, en
un territorio cordillerano ubicado en el continente entre Chile y Argentina, a unos 140
kilometros de Chacao, limite norte de la Isla Grande de Chiloé. La version de danza de
seguidilla recopilada alli contiene la siguiente estrofa.

Dices que no me quieres

Porque soy chica (se repite)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 08 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

Mas pica la pimienta
Sazona y pica.
(Yafiez, 2022)

Eugenio Pereira Salas fue un historiador de mediados del siglo XX vinculado
al Instituto de Investigaciones Musicales de Chile. En un texto emblematico titulado
Origenes del Arte Musical en Chile, escribe un capitulo dedicado a la zamacueca y alli
incluye la siguiente seguidilla:

Dices que no me quieres
Porque soy chica

Mas chica es la pimienta
Caramba y pica
(Pereira, 1941: 267).

Pedrosa (2002) ha documentado el caracter hispanico de esta estrofa, por ejemplo,
en la version recogida por Martinez Ruiz (1988-1989)

Dices que no me quieres

porque soy chica;

mas chica es la pimienta,

galana, y pica

(Martinez Ruiz, en Pedrosa, 2002: 157).

En el mismo articulo expone una variante recogida por Carrillo en Argentina y
también en Cantabria, Espaiia.

En el articulo citado por Pedrosa, donde aborda seguidillas sefarditas en Marruecos,
discute la importancia del viejo cancionero hispanoamericano. Para nuestro caso, llama la
atencion la difusion que otorga a estrofas con paralelos en Andalucia, la Isla Margarita de
Venezuela y Colombia. En el articulo expone:

Antier noche y anoche

pari6 Joroba

veinticinco ratones

y una paloma...

(Rodriguez Marin, en Pedrosa, 2002: 160).

Cabe sefialar que la estrofa anterior aparece cifrada en el Ms 3985, f. 230 de la
Biblioteca Nacional de Espafia del siglo XVII. Alli el motivo aparece enmarcado en la
siguiente estrofa, segun pudimos advertir en la edicion digital del documento.

Esta noche pasada

pari6 Quiroga

Veinticinco lagartos

Y una paloma

Esta palomita

Quedo prenada

Y pari6 una borrica

Desorejada (Ms 3938 £.230-238)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~99 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

Esto resulta clave para los fines de nuestra investigacion ya que necesariamente
implica que el motivo ejecutado en diversas cuecas de tradicion oral en Chiloé, hunde
sus huellas en el siglo XVII. Pero hay mas. La frase «esta palomita» (verso cinco) es
muy similar a la frase «Y una palomay (verso cuatro), porque repite la palabra, pero con
diminutivo. Esto es importante porque en el canto de la cueca se utiliza la repeticion del
verso cuatro mas expletivo, con lo cual el quinto verso se constituye en heptasilabo de una
nueva seguidilla simple, lo cual puede verse como parte de un tipo de enunciacion propia
de hace 4 siglos cuya huella aparece en los cantores de cueca tanto en Chiloé como en
diversas regiones y contextos culturales de lo que hoy es Chile. En el mismo articulo que
hemos citado de Pedrosa (2002), el autor consigna a esta seguidilla junto a otras dos que
forman parte del archivo folclorico (Proyekto Folklor) de la radiodifusion israeli:

Anoche y anteanoche
pari6 Merroma
veinticinco ratones

y una paloma
(Pedrosa, 2002: 157).

Y después la consigna también a propdsito de su trabajo de investigacion Madrid:

Antianoche y anoche
pari6 la luna
veinticinco luceros

y una potranca
(Pedrosa, 2002: 161).

En Chiloé se trata de una estrofa documentada en distintas versiones de cueca.
Una de ellas ha logrado ser fijada en las ejecuciones artisticas actuales debido a que fue
documentada discograficamente por el Conjunto Magisterio de Castro en un disco editado
en 1991. La presentaremos incorporando el expletivo que acompafia dicha version:

Antenoche y anoche, caramba

Y esta mafiana (se repite este verso)
Ando buscando nifia, caramba

Para casarme (se repite este verso).
(Magisterio de Castro, 1991)

Genéricamente y desde el punto de vista textual, en el territorio los agentes
culturales contemporaneos del campo del folklore la reconocen como uno de los ejemplos
mas caracteristicos de una «cueca chilotay. Si bien la version registrada mediaticamente
por Magisterio de Castro es la base de las interpretaciones actuales, gracias a archivos
de entrevistas con musicos campesinos tradicionales hemos escuchado otras versiones
no mediatizadas donde el mismo motivo (Antenoche y anoche/Y esta mafnana) configura
otra seguidilla con una melodia distinta. Sin embargo, estas versiones no fueron
mediatizadas y constituyen parte del acervo comunicativo de las cuecas ejecutadas en
contextos de tradicion oral previos a la mediatizacion del repertorio del folklore en
Chiloé. Asi ocurre con un registro que el musico Gabriel Bahamonde de la Costa de
Dalcahue —Isla Grande de Chiloé- quien en una entrevista con un grupo de folkloristas
el afio 2002 recordd las antiguas fiestas campesinas en que tocaba cuecas junto a un

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 100 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

violinista. Alli advierte que las cuecas no tenian nombre y se podia incorporar diversas
estrofas segun el contexto festivo.
Alli cant6 una cueca donde incorpora el motivo en los versos 1y 2:

Antenoche y anoche, mi vida

Y una manana

Te ha mirado tus ojos, alla va

Y de mala gana

(G. Bahamonde, 2002, archivo personal del autor)

A lo anterior habria que afadir también el motivo de cueca ampliamente difundido
y conocido en el territorio islefio y en otras regiones del pais de forma mediatizada como
«25 limones.

El altimo ejemplo de este apartado corresponde a la estrofa de seguidilla mas
difundida en las danzas recopiladas y reconstruidas desde el campo del folklore como
«seguidillas». Lo relevante es que ademas del paralelismo que muestra las variantes de
esta estrofa en las versiones recopiladas de Chiloé, la intertextualidad genérica revela la
presencia de variantes de la misma en Canariasy en antiguos registros de la peninsula.

Ya en el trabajo realizado por Cavada en 1914 desde la perspectiva de los Estudios
de Folklore, se document6 la danza de la ‘sirilla’ (seguidilla). Alli provee una breve
descripcion de letra y coreografia sin agregar informacién musical mas concreta (melodia,
ritmo, armonia). Cavada sostiene: «Se baila entre 4 con pafiuelo, zapateo y redoble. Tiene
3 vueltas» (Cavada, 1914: 166). Cita la siguiente estrofa de seguidilla

Sirilla me pides

(Cual de ellas quieres?
Son unas amarillas

Y otras son verdes
(Cavada, 1914: 43).

En la década de 1950 la iconica folklorista chilena Violeta Parra recorre Chiloé
y al retornar a Santiago difunde /a sirilla. Esta version con ritmo binario de subdivision
ternaria es registrada en 1961 por el iconico grupo Cuncumén

Sirilla me pides

De la cualquier quieres, si de la cual quieres (repeticion de la ejecucion musical)
Me vo’ a la amarilla

Me vo’ a la verde si

(Cuncumen, 1961).

En la década de 1960 la folklorista Margot Loyola trabajo en la Isla de Quinchao
con personas del territorio que recordaban antiguas danzas que habian sido parte de los
espacios festivos pero que de a poco caian en desuso. En una localidad denominada Curaco
de Vélez trabajo en la reconstruccion de una version de seguidilla que constituye una
version distinta a la difundida por Violeta Parra y aporta nuevos elementos coreograficos,
ritmicos y en nimero de estrofas de seguidilla. Sin embargo y ahora con la denominacion
«seguidillay, nuevamente aparece la misma estrofa:

Seguidilla me pides
De la cual quieres (en la version cantada se repite tres veces)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 101 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

Ser de las amarillas
O de las verdes (en la version cantada se repiten los dos Gltimos versos).
(Loyola, 1980: 236).

A fines de la década de 1980 el Conjunto Folklorico Magisterio de Castro recopild
una version de seguidilla en la localidad de Puchaurdn, de manos del musico Gerénimo
Barria. Esta version fue registrada discograficamente en el afio 1991 en el disco Buscando
Raices. La primera estrofa de la version es coincidente:

Seguidillas me pides,

De la cual quieres si (luego canta: «de la cual quieres, no. De la cualquieresy)
Dos de las amarillas

Dos de las verdes, si (luego canta: «dos de las verdes ay no»).

(Magisterio de Castro, 1991).

En Canarias aparece documentada la siguiente seguidilla:

Seguidillas me pides.
De ‘cualas’ quieres
Si de las amarillas

O de las verdes
(Noda, 1998: 35).

Diacronicamente resulta muy relevante una estrofa de seguidilla anotada en
denominado Romancero de Barcelona, datado desde 1600, editadas inicialmente por
Alin(1991) y referidas en el trabajo de Pedrosa (2022):

Seguidillas me pide,
Madre, el alguacil
Seguidillas me pide
Mas de cuatro mil
(Pedrosa, 2022: 14).

5. INTERTEXTUALIDAD CON EXPRESIONES MASIVAS

En el plano de la intertextualidad con expresiones masificadas a través de
la industria del disco hay ejemplos que son decidores. El primero corresponde a una
expresion danzable y cantable registrada discograficamente en el campo artistico del
folklore en Chiloé (Yafiez, 2023) a través de la interpretacion del Conjunto Caituy de
Achao. La version se conoce como «Para subir al cielo» y dentro del campo es reconocida
por los productores de discurso artistico, las audiencias y los medios de comunicacion
como una sefia de identidad de Chiloé.

La primera estrofa de la danza que se ejecuta bajo un compas de 6/8 considera
también el uso de expletivo:

Para subir al cielo, caramba
Se necesita, ay ayay (se repite)
Una escalera larga, caramba

y otra cortita, ay ayay

(Caituy de Achao, 1985).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 102 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

La misma aparece de manera persistente en el son huasteco conocido
internacionalmente como «La bambay, tras ser mediatizado a través del estilo musical
del rock and roll en la pelicula biografica donde la cancion fue interpretada por Los Lobos
(Yafez, 2024). Se trata de una misma estrofa pero que viene a constituir un nuevo género
mediante un proceso que, en su lenguaje, implica un ritmo y un conjunto instrumental que
constituye nuevas audiencias y procesos de produccion y consumo. Sin embargo, persiste
la misma estrofa de seguidilla. Como incorporacion cultural habria que afiadir también la
presencia de un nuevo agregado verbal que reemplaza al expletivo. Incluso la estrofa méas
famosa de «LLa bamba» bien puede interpretarse como una variante en tanto se produce
un cambio signico que mantiene la estructura general de la estrofa:

Para bailar la bamba

se necesita

Una poca de gracia

Pa’ mi pa’ ti, ay arriba y arriba
(Los Lobos, 1987).

Otro ejemplo importante lo encontramos en cuecas de tradicion oral que hemos
aprendido mediante nuestra propia investigacion de campo con informantes que
vivieron en el Chilo¢ insular justo antes del momento en que emergieran los repertorios
populares mediatizados por la industria musical del folklore. En dicho periodo tuvo una
enorme vigencia la presencia de las cuecas ejecutadas por musicos acordeonistas que
cantaban seguidillas de tradicion oral e incluso podian crear contenidos en el momento
(improvisacion) manteniendo algunos elementos formales como ripios o ciertas frases. El
ejemplo intertextual que presentamos ahora lo encontramos en una cueca aprendida por
el autor de este articulo en la islade Quehui y también estad presente en cuecas que fueron
registradas discograficamente como expresiones de Chiloé.

En las versiones sefialadas aparece una referencia a la clésica estrofa proveniente
de la musica popular mexicana conocida como «canta y no llores». Lo anterior revela
ya un uso en sectores populares rurales de versos populares en un género como la cueca
en Chiloé, proceso que se evidencia en otros contextos culturales y genéricos como el
de la tonada, que no abordaremos en este trabajo. En el caso de Chiloé, se verifica el
consumo del cine de Oro'' desde la década de 1930 en adelante, particularmente a partir
de la emision de la pelicula «Alld en el rancho grande» del afio 1936. El fendmeno de

'En términos generales, suele denominarse como Epoca de Oro del Cine Mexicano a un periodo que,
en términos generales, puede abarcar mas o menos entre las décadas de 1930 y 1960 donde hubo una
enorme produccién de peliculas mexicanas que se exportaron a diversos paises como Chile. «El fuerte
influjo del cine mexicano en Chile desde los afios 40 inicié un proceso de apropiacion cultural que, a través
de la figura del charro cantor y la musica nortefia, fue adoptada en los campos chilenos y con mucha fuerza
en Chiloé» (Yaiiez, 2015: 81). «El cine mexicano logra su consolidacion a fines de la década de 1930, esto
debido a la masificacion y profesionalizacion de su industria, que gracias a una potenciada musica ranchera
le otorgaron un sello caracteristico y particular que le permitié penetrar de manera exitosa en Chile,
apropiandose de un cardcter costumbrista y escenas recargadas de detalles tipicos mexicanos, sacados de
teatros de revista del pais del norte (...)». La difusion de la musica ranchera mexicana, promovida por la
industria cinematografica, fue tan rapida que, en la campafa presidencial de 1938, el candidato del Frente
Popular, Pedro Aguirre Cerda, utiliz6 una adaptaciéon de la canciéon mexicana «;Qué sera?», de Tito y
Pepe Guizar, conocida en el pais por la version de Jorge Negreteen la pelicula La Rancherita del Carmen»
(Villalobos, 2012: 86-87).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~103 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

consumo generd nuevas practicas musicales y culturales en todo Chile, abriendo un
espacio que termino por constituirse en un campo artistico en torno a lo que dentro del
pais se denomina como la musica ranchera mexicana. En el caso de Chiloé, ademas
del cine fue la radiodifusion el medio que ayudd en la difusién de estos repertorios
que, antes de ser replicados en el territorio por artistas locales, proveyo algunas estrofas
populares que a su vez beben de un fondo histérico comtn. Es asi como en contextos
previos a la modernizacion tardia que se produce desde 1980 (Yanez, 2023), ya se
advierte la presencia de trazos de musica del cine de oro que luego logrdé un amplio
consumo y produccion de nuevas practicas musicales de la cultura popular. La estrofa
de la cancion mexicana que tiene en la voz de Pedro Infante una de las principales
referencias discograficas dice:

Ay ayayay

Canta y no llores

Porque cantando se alegran
Cielito lindo

Los corazones

(Infante, 2010)

En isla de Quehui aprendimos una popular cueca ejecutada a mediados del siglo
XX. Aqui se verifica un uso poético muy comun en la enunciacioén de la cueca. Se trata
de la repeticion de la estrofa pentasilabica de una seguidilla, al iniciar la nueva estrofa
con ella y agregarle un expletivo (ay si, mi alma, mi vida, vida, etc.) para luego continuar
con la contera, es decir, una estrofa de 5-7-5, conformando asi una nueva seguidilla de 4
versos. Precisamente alli incorporan las estrofas de la cancion, modificando el término
«porque» por «que», lo que genera la métrica 5-7-5. Asi ocurre en el fragmento que
compartimos a continuacion:

Y hables conmigo, cierto

Mi vida, canta y no llores

Qué cantando se alegran

Los corazones, si ay ay ay

(E. Vidal, comunicacién personal, marzo de 2006).

Un motivo que presenta diversas variantes en su ejecucion en contextos de
tradicion oral, fue registrado discograficamente en la década de 1960 por el folklorista
chileno Héctor Pavez Casanova. La cueca grabada por €l inicia con la siguiente estrofa
de seguidilla:

En la Barra de Chaiguao
Perdi mi bote

Cuatro Chiguas de papas
Cinco chilotes.

(Pavez, 1967)

En 2004 se grab6 un trabajo (pelicula documental y disco compacto) de alto valor
antropologico y etnomusicoldgico en la localidad de Puchauran, costa de Dalcahue, en
la Isla Grande de Chiloé. Al final del documental los musicos sostenedores de una larga
tradicion musical familiar, ejecutan el mismo motivo, pero con variante:

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~104 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

En la punta de Calbuco,
Caramba, perdi mi bote,
por hacerle cachana,
caramba ay a un cachalote.
(Moreno, 2004).

El desarrollo del topico desarrolla una seguidilla que culmina con la frase «por la
muchachay. La seguidilla de cueca siguiente sefiala lo siguiente:

Por la muchacha, ay si

Caramba, canta y no llores

Que cantando se alegran

Caramba los corazones (se repiten los versos 3 y 4)
(Moreno, 2004).

6. ANALISIS Y DIscusION

Desde el punto de vista de la discusion genérica, podriamos sefialar que, en el
marco de la tradicion oral de Chiloé, nos encontramos ante la necesidad de abordar el
corpus del folklore con énfasis en la dimension enunciativa, lo cual puede proveer de
nuevas rutas de investigacion. En ese horizonte este trabajo tiene un caracter inicial para
el caso del territorio abordado, pero ya es posible advertir algunos elementos relevantes a
la luz de la recontextualizacion genérica y la cuestion de las matrices culturales.

En base al analisis del corpus realizado, la recontextualizacion genérica del campo
del folklore de Chiloé muestra una vinculacion con el cancionero hispanoamericano que
nos conecta con los siglos XVII y XVIIIL. Lo relevante es que dichas huellas cruzan lo
masivo y se instalan en espacios de consumo considerados modernos por la via de la
industria discografica y la difusion del folklore a nivel mediatico en América Latina y
particularmente en Chiloé. De alli que su circulacion también sea constatable en diversos
repertorios hispanoamericanos, lo cual abre nuevamente la comprension a la cuestion de
las matrices culturales presentes en las manifestaciones genéricas. De alli que es posible
advertir variantes de manifestaciones que hoy forman parte de la tradicion oral de paises
como México, Argentina e incluso Brasil y —por supuesto— los actuales Portugal y Espana.

Si bien el énfasis de este trabajo se centra en la dimension poética, es importante
relevar también la conexion con huellas intertextuales que conectan con manifestaciones
musicales de los siglos XVIII. Ello ocurre por ejemplo en relacion con las expresiones
musicales de ritmo ternario y las modalidades dancisticas de bailes de parejas o grupales
separadas, que ya en el siglo XIX son reemplazadas por los tipos de baile tomados
mediante la influencia de la polka o el vals. La literatura histérica y la evidencia de los
casos muestran que el caracter insular de Chiloé ayudo a sostener manifestaciones de larga
densidad historica cuyas huellas estan presentes en las manifestaciones documentadas en
el campo del folklore. De alli que la intertextualidad de estas métricas en lo poético y
en su ritmica (la importancia de los ritmos ternarios con subdivision binaria y presencia
de alternancia del 6/8 con %) conectan a los saberes islefios con el periodo anterior a la
conformacidn del Estado-nacion. A ello ayuda el hecho de que el proceso de anexion de
Chiloé a Chile fue posterior (1826) y tras un proceso bélico, lo que no indica genealogia
genérica, pero si nos permite pensar lo siguiente: que los géneros de la tradicion oral
todavia presentes en el siglo XX poseen matrices culturales comunes a otros territorios
con independencia de las sintesis genéricas que realizan los propios agentes en contextos

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 105 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

especificos de enunciacion. La conexidn con estas matrices no niega el hecho de que
expresiones como la cueca o la pericona tienen una presencia durante el siglo XIX y
funcionan como géneros nacionales, sin embargo, los elementos que los componen
remiten a una temporalidad anterior. «Una estrofa de pericona como: la pericona tiene/
corona ¢’ plata/y un letrero que dice/ viva la patria», evidencia la filiacion con el periodo
de independencia. Sin embargo, es evidente que, dado que en el siglo XIX ya habia tres
siglos de transculturacion, las matrices que nutren los nuevos géneros, ademas de las
ideas propias de la época, sean elementos del periodo anterior.

Otro elemento intertextual relevante que se constata en los marcos de ejecucion
de tradicion oral y su fijacion en las versiones mediatizadas, es la presencia de las mismas
estrofas en expresiones genéricas dancisticas o musicales distintas, por ejemplo, en cuecas,
periconas o danzas de seguidillas. La intertextualidad también abre la posibilidad de
ubicar a manifestaciones genéricas de Chiloé, histéricamente interpretadas como géneros
dancistico-musicales, en relacion con el arte verbal, es decir con la palabra. De alli que
se advierte, por ejemplo, la presencia de elementos propios de la formula que permiten
crear nuevas estrofas, incorporando elementos de otras o incluso apenas algtn verso. Por
ejemplo, hay versos que funcionan como puente después de la repeticion del verso anterior
mas expletivo, con ello se puede advertir un elemento que tiene que ver con la formulacion
ya que, junto con las matrices poéticas comunes, la memoria oral de Chiloé consigna la
importancia de la «creacion» de contenidos, por ejemplo, en las cuecas (Yanez, 2022).
Re-visitar los géneros del folklore desde el Arte Verbal nos permite enriquecer una puerta
analitica que se ha cerrado ante el predominio de la mirada musico-dancistica.

Aqui un fendémeno importante en el Chiloé previo a la modernizacion tardia que
hemos podido documentar con base en nuestra investigacion y participacion en el campo
cultural del folklore: antes de la «fijacion» de las versiones de pericona, seguidilla o
cuecas a través del trabajo de los folkloristas y la reproduccion del disco, las y los
musicos ejecutaban estrofas diversas donde recontextualizadas algunas que ya sabian
—y en orden distinto- mientras que, en algunos casos siguiendo la métrica, expletivos y
frases de apoyo (de siete o cinco silabas) incorporaban algin contenido creado jocoso
o amoroso. Asi documentamos en las islas interiores con los denominados musicos
campesinos que en islas del archipié¢lago animaron eventos sociales como los bailes de
las mingas, medanes o ventas de Chicha antes del establecimiento de los musicos del
género ranchero o del folklore (Yanez, 2015). Se trata de una matriz cultural poética que
habita los géneros del campo.

Coplasyseguidillasvanpasando por distintas sintesis que dan lugar, contextualmente
hablando, a géneros como la pericona, las cuecas y las propias seguidillas. La presencia
de estas estrofas también se presenta en otros géneros musico-dancisticos que desde la
década de 1950 fueron documentados, recreados y reconstruidos por las y los folkloristas:
la nave —en el caso de la seguidilla- o la copla en el caso del cielito. Una mencion especial
revela la dimension métrica. La presencia de enorme cantidad de seguidillas con variantes
en cuecas y pericona que pueden dar lugar a versiones extensas de cueca o pericona, y
luego a través de la institucionalizacion del campo del folklore se produce una fijacion
que al mismo tiempo desecha diversos ejemplos de modalidades expresivas que, en los
contextos tradicionales de enunciacion, estaban sujetas a otras formas de sociabilidad, lo
que implicaba, por ejemplo, duraciones mas largas en relacion al canto.

La presencia de matrices poéticas comunes abre como posible también el aporte
de los Estudios Folkloricos a los procesos de interculturalidad. Actualmente en Chile
y Chilo¢ una de las comunidades migrantes mas presentes es la venezolana. Dado que

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 106 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

buena parte de la realidad latinoamericana ha pasado por configurar diferencias culturales
asociadas a los estados-nacionales y las regiones al interior de ellas, la evidencia de
matrices comunes puede ser relevante en la construccion de acciones sociopoliticas y
educativas que promuevan la interculturalidad.

Llegado a este punto es fundamental retomar nuevamente la tesis. La
recontextualizacion genérica de coplas y seguidillas permite mostrar la presencia de una
matriz cultural que hoy habita los repertorios del folklore en Chiloé pero que no ha sido del
todo visibilizado. Cuecas, periconas y seguidillas revelan un modo de enunciacion donde
las coplas y seguidillas permiten —en los contextos de tradicion oral vivos documentados
por los folkloristas— elaborar mensajes que construyen sociabilidad por la via musico-
dancistica. Se expresan relaciones historicas con el cancionero hispanoamericano que
cruzan espacios de circulacion hoy mediatizados.

Laherramienta conceptual utilizada nos permiti6 abordar y desarrollar los objetivos
propuestos. Al mismo tiempo que permiten continuar profundizando en un corpus que
es amplio y en torno al cual es posible continuar desarrollando estudios comprensivos
en torno al arte verbal presente en los géneros del folklore en Chiloé¢, indagando en su
profundidad histdrica y sociocultural.

7. CONCLUSIONES

Con base en el estudio propuesto, se abre un espacio para —a partir del analisis
intratextual y la herramienta de la intertextualidad genérica—estudiar desde la seguidilla
a géneros como la cueca y la pericona, con una revision amplia de corpus para establecer
conclusiones mas so6lidas en su dimension genérica, histdrica, sociocultural, comunicativa
e intercultural.

Dado que ha predominado un enfoque centrado en la dimension dancistico-
musical de las versiones proponemos un abordaje en sucesivos estudios que recojan la
dimension intertextual relativa al arte verbal. Un desafio clave es ampliar la conexion
con los procesos contextuales, lo cual arrojara nuevas evidencias clave al tiempo que se
enriquece la dimension investigativa de los Estudios de Folklore en Chiloé. De alli que
es importante seguir investigando con base en el material cultural que ha proveido la
investigacion del folklore, material que se debe estudiar con criterios criticos pero cuyo
valor documental debiese trascender los usos meramente artisticos o constatativos de
patrimonio que han predominado hasta la actualidad. Esto ultimo ha generado que casi
siempre el interés esté de forma acritica en la difusion, pero no existe, por parte de las
ciencias sociales y humanidades, un interés heuristico hacia los corpus documentados.

Una de las puertas que se abre es el abordaje filologico de los corpus poéticos y
musico-dancisticos, ya que por ejemplo, mediante el analisis que hemos propuesto se
vislumbra el protagonismo de practicas de enunciacion que instalan a las manifestaciones
de tradicion oral como la cueca, pericona o seguidilla, en marcos culturales donde la
palabra tenia un rol fundamental y con ello ciertas caracteristicas de la formulacién que
acercan a estas manifestaciones a aquellas que han sido abordadas en Chiloé¢ (y también
en Chile) principalmente asociadas a la denominada poesia popular, reproduciendo asi
una logica mas bien cartesiana propia de la sociedad contemporanea que crea ambitos
especializados: los de la poesia popular, por una parte, y los del folklore, que en Chile
y Chiloé se asocian a musica y danza. Aqui también se abre la cuestion de revisar en el
territorio la matriz poética hispanoamericana, lo cual puede abrir nuevas posibilidades
interpretativas pues con ello no se propone un comparativismo descontextualizable

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 107 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

sino nuevas vias de reconstruccion historica con base en las manifestaciones expresivas
miradas desde lo transcultural y contextual.

La tendencia social a cristalizar géneros y enmarcarlos en un discurso esencialista
sobrelopropioyloajeno tambiénse ve invadido con la intertextualidad de la heterogeneidad
que constituye los textos. Esto resulta clave para ampliar la discusion genérica pero
también sus alcances sociales. Reconocer influencias diversas o la presencia de matrices
culturales comunes en una sociedad histéricamente leida desde su autonomia y que hoy
vive un proceso de migracion desde otros paises latinoamericanos podria ser un aporte
sociocultural concreto. Aqui hay algunos alcances sociales respecto a que, los historicos
usos de los saberes del folklore como indicadores y fundamentacién de «lo propio» puede
eventualmente servir para visibilizar aspectos comunes entre agentes hoy desnivelados y
cuyas diferencias en ocasiones tienden a subrayarse por sobre las semejanzas.

Otra puerta que se abre es la del analisis de los materiales del campo cultural del
folklore a la luz de las relaciones interculturales que pueden develar los contextos de
enunciacion, pero también las huellas intertextuales, como ocurre por ejemplo con el ejemplo
de la danza que en Chiloé se documentd y luego se socializ6 a través de la escuela y el disco
como «el pavo». Es decir, lo intercultural puede entregar pistas sobre colectivos culturales
que han habitado el territorio o cuyas huellas estan presentes en el repertorio documentado
desde el campo del folklore. Lo mismo ocurre con la importancia que tiene el fenomeno
mismo de la mediatizacion de estos repertorios. De manera que nuestras proyecciones
implican seguir trabajado desde el ambito de los géneros populares, las conexiones
intertextuales, el arte verbal y el estudio de lo popular-masivo, en sucesivas investigaciones
que permitiran enriquecer la comprension de la cultura popular en el territorio.

BIBLIOGRAFIiA

ALVAREZ-SOTOMAYOR, Agustin (1966): «Canciones populares religiosas de Chiloé y versos
de los angeles», Revista Mapocho,4, pp.216-223. En linea: [<https://chiloe.omeka.
net/items/show/368>].

Banamonpg, Heriberto (1992): Folklore de Chiloé: Adivinancero, Puerto Montt, Southern
Press.

Bauman, Richard (1992): «Performance», en Folklore, Cultural Performances and
Popular Entertainments, Richard Bauman (ed.), New York, Oxford University
Press, pp. 41-49.

Ben-Amos, Dan (1981): «Analytical categories and Ethnic Genres», enFolklore Genres,
Dan Ben-Amos (ed.), Austin, University of Texas Press, pp. 215-242.

BisLioTECA NacionaL DE EspaNa (s. XVII): Manuscrito 3985, Folio 230.

Bourbiku, Pierre (1995): Las reglas del arte. Génesis y estructura del campo literario,
Barcelona, Anagrama.

BriGgas, Charles y Bauman, Richard (1996[1992]): «Género, intertextualidad y poder
social», Revista de Investigaciones Folkloricas, 11, pp. 78-108.

BricaGs, Charles y NaitHani, Sadhana (2012): «The Coloniality of Folklore: Towards a
Multi-Genealogical Practice of Folkloristics», Studies in History, 2, pp. 231-270.
https://doi.org/10.1177/0257643013482404.

CApiz, Osvaldo (2021): Nuestras andanzas por Chiloé: Margot Loyola Palacios y Osvaldo
Cadiz Valenzuela, Chile, Trébol Ediciones.

CAITUY DE AcHAO (1985): Carruy pE Actao [ALBum], Chile, EMI Odeon.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 108 ~


https://chiloe.omeka.net/items/show/368
https://chiloe.omeka.net/items/show/368
https://doi.org/10.1177/0257643013482404

C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

CAITUY DE AcHAO (2003): MEmoRria CHILHUENA [ALBUM], Chile, Independiente.
CArDENAS, Renato (2019): Dalcahue, Cronicas y memoria: Entrevistas, historias y
reflexiones desde la vida campesina de la comuna, Castro, Grafica Punto.
CARrDENAS, Renato y TruiiLLo, Carlos (1978): Apuntes para un Diccionario de Chiloé,

Santiago de Chile, «Lautaro».

Cavapa, Francisco (1914): Chiloé y los chilotes. Estudios de Folklore y Lingiiistica de
la provincia de Chiloé (Republica de Chile) acompariados de un vocabulario de
chilotismos y precedidos de una breve resenia historica del archipiélago, Santiago
de Chile, Editorial Universitaria.

CoNJUNTO ANGELMO DEL MAGISTERIO DE PUERTO MONTT (2010): DANZAS HISTORICAS DEL AREA
cuLTURAL DE CHILOE, Chile.

CoNtUNTO FOLKLORICO DEL MAGISTERIO DE CASTRO (1991): Buscanpo Raices [ALBUM],
Santiago, Circulo Cuadrado.

CONJUNTO GRANEROS (2020): 30 CUECAS DE LAS MEJORES CEPAS DEL FOLKLORE [ALBUM],
Santiago de Chile, Master Media.

ConyunTO ViLLA SAN CARLOS DEL MAGISTERIO DE CHONCHI (1994): CHONCHI QUERIDO
[ALBUM], Puerto Montt, Bordemar Ediciones.

CorTAzAR, Augusto (1976): Ciencia Folclorica Aplicada. Resenia tedrica y experiencia
argentina, Argentina, Fondo Nacional de Las Artes (obra pdstuma).

Cuncumen, Conjunto (1961): Folklore por el Conjunto Cuncumen. Santiago de Chile:
Coleccion El Folklore de Chile Volumen VII de EMI ODEON.

CHAvEz, Hiranio (2022): «Folklore musical y dancistico durante los siglos XIX y XX»
en Folklore y Comunicacion: enfoques para el analisis cultural, Cristian Yafiez
Aguilar y Fernando Fischman (coords), Temuco, Ediciones Universidad de La
Frontera, pp. 165-178.

Fiscaman, Fernando (2012): «Folklore and Folklore Studies in Latin American», en 4
Companion to Folklore, Regina Bendix y Galit Hasan-Rokem (editores), Oxford,
Wiley-Blackwell, pp. 265-285.

Frenk, Margit (2006): Poesia Popular Hispanica: 44 Estudios, México, Fondo de Cultura
Econoémica.

GomMmEz, Carlos (1998): La musica tradicional festiva de Chiloé, Santiago, Olimpho.

GonzaALEz, Juan Pablo, OnLsEN, Oscar y RoLLE, Claudio (2009): Historia Social de la
Musica Popular en Chile, 1950—1970, Santiago, Ediciones Pontificia Universidad
Catolica de Chile.

HaverBeck, Erwin (1989):Relatos Orales de Chiloé, Santiago, Editorial Andrés Bello /
Universidad Austral de Chile.

INFANTE, Pedro (2010): Pedro Infante [Album CD], Vintage Music niimero 53.

LrauQuiL DE QUELLON (1991): Que bella tierra es Chiloé [Album en formato cassette],
Sello Ok.

Los LoBos (1987): La Bamba [Sencillo en formato vinilo], Estados Unidos,Hitway.

Loyora, Margot (1980): Bailes de Tierra en Chile, Valparaiso, Ediciones Universitarias
de Valparaiso.

LoyoLa, Margot y Cadiz, Osvaldo (2014): 50 danzas tradicionales y populares en Chile,
Valparaiso, Ediciones Universitarias de Valparaiso.

MaacisTERIO DE CasTrRO (1991): Buscando Raices [Album en formato cassete], Sello
Circulo Cuadrado.

MAGISTERIO DE CASTRO (1994): 25 4NOS DE ANDANzAS, mariguanzas y jodiendas, Santiago,
Editorial Olimpho.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 109 ~



C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

MaHLAU, Axel (1997): «Apuntes para un estudio del folklore de La Adrada», Trasierra,
2, pp. 145-165.

MARTIN-BARBERO, Jesus (1987): De los medios a las mediaciones. Comunicacion: cultura
v hegemonia, Espafia, Editorial Gustavo Gili.

MaRrRrROQUIN, Amparo (2015): La categoria de ‘lo popular-masivo’ en el pensamiento
de Jesus Martin-Barbero. Tesis para optar al grado de Doctora en Filosofia
Iberoamericana, El Salvador, Universidad Centroamericana José Simeon Caiias.

MaRrrOQUIN, Amparo (2021): «Aportes desde la comunicacion para pensar lo popular.
Estrategias para hacer trampas a la modernidad. Aportes desde América Latina», en
Escenarios Comunicacionales: Nuevos Didlogos, Cristian Yéfiez, Elmano Ricarte
y Lawrenberg Advincula Da Silva (eds.), Portugal, Editorial Media XXI, pp. 29-44.

Moreno, German (2004): Tributo a Geronimo Barria. Musicos campesinos de Chiloé,
[Documental], Auryn Producciones.

Noba, Talio (1998): La musica tradicional canaria hoy, Las Palmas de Gran Canaria,
Ediciones de la Fundacion Orquesta Filarmonica de Gran Canaria.

Orrtiz, Renato (2022): «A problematica cultural no mundo contemporaneo», en Folklore
y Comunicacion: enfoques para el analisis cultural, Cristian Yanez y Fernando
Fischman (coords.), Temuco, Ediciones Universidad de la Frontera, pp. 19-20.

Pavez, Héctor (1967): Canto y guitarra. El Folklore de Chile XVI. [Album], Santiago de
Chile, EMI Odeon.

PEDROSA, José Manuel (2002): «Seguidillas sefardies de Marruecos: diacronia, poética
y comparatismo», Revista de Literaturas Populares, 2, pp. 153-175.En linea:
[<http://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL UNAM/6726>].

PEDROSA, José Manuel (2022): «El triunfo de la seguidilla barroca: voz femenina, carnaval
urbano y reconfiguracion de la cultura popular» en Seguidillas: Ecos, melodias y
contextos de un género folklorico mas alla de las fronteras, 1, Cristian Yanez,
Francisco Moya y Conjunto Folklérico Miancapu¢ de Quehui (eds.), Chile,
COYDE Los Rios.

PEREIRA, Eugenio (1941): Origenes del Arte Musical en Chile, Santiago, Publicaciones de
la Universidad de Chile.

PEREZ-BUGALLO, Rubén. (2008). EI Chamame: Raices coloniales y des-orden popular,
Argentina, Biblioteca de la Cultura Popular Ediciones del Sol.

RaMON Y Rivira, Luis (1987): «Nota sobre la seguidillan,Revista de Investigaciones
Folkloricas, 2, pp. 11-15

REYEs-Ruiz, Lizeth y CarmMoNA-ALvaraDO, Farid (2020): La investigacion documental
para la comprension ontologica del objeto de estudio. En linea: [<https://hdl.
handle.net/20.500.12442/6630>].

SouBLETTE, Gaston (1989): «El cancionero chilote»,disthesis: Revista de Investigaciones
Estéticas,22,pp.59-75. Enlinea: [<https://repositorio.uc.cl/handle/11534/29161>].

VaLbivia, Francisco (2024): «Tafiido consecutivo y “corriente”: las primeras seguidillas y
la guitarra», en Las seguidillas: ecos, melodias y contextos de un género folklorico
mas alla de las fronteras, 111, Maria Dolores, Francisco Moya-Maleno y Cristian
Yéanez (eds.), Madrid, Ediciones Universidad de Castilla La Mancha.

ViLLarosos, Luis (2012): «Los filmes musicales extranjeros y su inluencia en la creacion
de identidades en el cine y en los espectadores chilenos 1930-1950», Faro, /16,

pp- 81-91

Y AREz, Cristian (2015): Quehui: memorias de una isla del sur, Valdivia, Editorial
TextoContexto.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255

~ 110~


http://ru.atheneadigital.filos.unam.mx/jspui/handle/FFYL_UNAM/6726
https://hdl.handle.net/20.500.12442/6630
https://hdl.handle.net/20.500.12442/6630
https://repositorio.uc.cl/handle/11534/29161

C. YANEZ AGUILAR, «SEGUIDILLA Y COPLA...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 81-111

Y ANEz, Cristian (2021a): «La huella del profesorado normalista en la configuracion del
campo folclorico en Chiloé: Maestros, cultores y folcloristasy, Revista musical
chilena, 236, pp.156-174. En linea: [<https://revistamusicalchilena.uchile.cl/
index.php/RMCH/article/view/54261>].

Y AREz, Cristian (2021b): «Traditional Culture and Folklore Science: Two Approaches
in the Discursive Construction of the Cultural Field of Folklore in Chiley,
Folkloristika Journal of the Serbian Folklore Association, 6, pp. 61-87. https://
doi.org/10.18485/folk.2021.6.2.4

Y ANEz, Cristian (2022): «La seguidilla en Chilo¢, sur de Chile: recontextualizaciones y
memoria de una manifestacion de tradicion oral», en Seguidillas: Ecos, melodias
y contextos de un género folklorico mas alld de las fronteras, 1, Cristian Yafez,
Francisco Moya y Conjunto Folklorico Miancapué de Quehui (eds.), Chile,
COYDE Los Rios.

YAREz, Cristian (2023): Maestros, cultores y folkloristas: una aproximacion a los
conjuntos folkloricos del magisterio en Chiloé, Valdivia, Ediciones Kultrin.

Y ANEz, Cristian (2024): «Entre lo masivo y lo oral: recontextualizaciones a partir de un
género de tradicion oral», Chasqui. Revista Latinoamericana de Comunicacion,
156, pp. 249-266.

Y ANEz, Cristian y Fischman, Fernando (2016): «Recontextualizaciones expresivas en
contexto neoliberal: La Fiesta del Mar en la isla de Quehui, Chiloé», Revista
Estudios sobre las Culturas Contemporaneas, 43, pp. 9-35.

Fecha de recepcion: 16 de octubre de 2024
Fecha de aceptacion: 17 de febrero de 2025

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9255
~ 111 ~


https://revistamusicalchilena.uchile.cl/index.php/RMCH/article/view/54261
https://revistamusicalchilena.uchile.cl/index.php/RMCH/article/view/54261
https://doi.org/10.18485/folk.2021.6.2.4
https://doi.org/10.18485/folk.2021.6.2.4

M. ISOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...»

BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

Desafiando la otredad: una aproximacion comparativa
en payadas y pelejas

Challenging otherness: a comparative approach
to payadas and pelejas

Matias ISOLABELLA
(Universidad de Valladolid)
matiasnicolas.isolabella@uva.es
https://orcid.org/0000-0003-4452-3156

ResuMmEN: Los desafios de poesia improvisada
y cantada conforman un conjunto de
tradiciones que, por diversos motivos,
presentan notables semejanzas, especialmente
en el mundo hispano-luséfono y en la cuenca
del Mediterraneo, lo que invita a su estudio

comparativo.  Estas  similitudes pueden
observarse tanto en aspectos formales y
performaticos como en sus dimensiones

representacionales. En particular, me refiero a
las representaciones de desafios en leyendas y
relatos populares, recopilados y difundidos en
periodos marcados por narrativas identitarias
vinculadas a la construccién y consolidacion
de los Estados-nacion americanos.

En el marco de mi investigacion principal, he
analizado como la representacion de la payada
rioplatense en leyendas y desafios ficcionales
contribuy6d a la construccion de imaginarios
que proyectaban a Argentina como un Estado-
nacion moderno y blanco. En esta ocasion,
amplio el analisis a las pelejas nordestinas
de Brasil con el propodsito de explorar una
hipotesis mas amplia.

ParaBras cLave: Gauchesco, Sertanejo, Duelo
verbal, Cordel, Blanqueamiento.

ISSN: 2173-0695

ABSTRACT: Improvised and sung poetry duels
form a set of traditions that, for various reasons,
display remarkable similarities —particularly
across the Hispanic-Lusophone world and the
Mediterranean basin— inviting comparative
study. These similarities can be observed both
in formal and performative aspects as well as in
their representational dimensions. Specifically,
I refer to the depiction of duels in legends and
popular narratives, which were collected and
circulated during periods marked by identity-
driven narratives tied to the formation and
consolidation of American nation-states.

In the context of my primary research, I
have analyzed how the representation of
the payada in the Rio de la Plata region —
particularly in legends and fictional duels —
contributed to the construction of imaginaries
that projected Argentina as a modern and
white nation-state. In this article, I expand the
analysis to the pelejas of Brazil’s Northeast in
order to explore a broader hypothesis.

Keyworps: Gauchesco, Sertanejo, Verbal duel,
Cordel, Whitening.

DOI: 10.17561/blo.v15.9574

~ 112 ~


mailto:matiasnicolas.isolabella@uva.es
https://orcid.org/0000-0003-4452-3156

M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

1. INTRODUCCION

En el presente articulo se propone un estudio comparativo de las representaciones
escritas de controversias poéticas pertenecientes a las tradiciones de la payada rioplatense,
en Argentina y Uruguay, y de la peleja nordestina de Brasil. En particular, se presta atencion
a aquellos relatos en los que al menos uno de los improvisadores es connotado racialmente
de forma explicita. Este enfoque surge como una proyeccion de mi investigacion principal,
en la que llevé a cabo una pesquisa etnografica e historica de la payada rioplatense en la
Provincia de Buenos Aires (Isolabella, 2021). El nucleo de ese trabajo radico en el estudio
diacrénico de los procesos competitivos y colaborativos que articulan este género, asi
como en su vinculo con las construcciones identitarias nacionales. Para ello, ademas de
analizar la payada como practica improvisatoria, examin€ algunas de sus representaciones
literarias mas emblematicas, todas ellas compuestas o recopiladas entre fines del siglo xix
y comienzos del xx, un periodo especialmente significativo en la elaboracion de relatos
identitarios fundacionales. A pesar de la variedad de formatos en que se presentan —
que abarcan desde narraciones orales hasta publicaciones populares de diversa indole y
poemas narrativos, por mencionar solo algunos—, estos relatos exhiben entre si ciertas
continuidades y semejanzas relevantes que resultaron centrales en el desarrollo de mi
investigacion. Si bien algunas ya habian sido sefialadas en trabajos anteriores —aunque
con distintos matices e interpretaciones—, otras han recibido escasa o nula atencion. Entre
estas ultimas, cabe destacar la connotacion €tnica o racial de sus protagonistas, que, a mi
entender, desempefa un papel fundamental en el repertorio analizado. Asi, el examen de
estas representaciones permitié advertir que el enfrentamiento retorico entre un poeta
blanco y otro no blanco —donde el primero casi siempre resulta vencedor— contribuia a
reforzar la construccion de la Argentina como un Estado-nacion moderno y blanco.

Durante aquella investigacion, en el marco de mis revisiones bibliograficas sobre
tradiciones analogas en el mundo hispano-lus6fono, me resulto6 especialmente revelador
encontrar narraciones semejantes en el repertorio de folhetos del Nordeste de Brasil, donde
abundan los enfrentamientos entre improvisadores racializados y no racializados, con
desenlaces analogos. También en este caso se trata de un corpus heterogéneo que abarca,
aproximadamente, desde las ultimas décadas del siglo xix hasta las primeras del xx, un
periodo particularmente significativo para la constitucion y consolidacion de las identidades
nacionales. A partir de este hallazgo, comencé recientemente a profundizar el estudio del
repertorio de pelejas nordestinas, con el objetivo de indagar la dimension y consistencia
del fenomeno que comenzaba a emerger a partir de mi aproximacion comparativa. Este
nuevo enfoque me condujo a formular la siguiente hipotesis: en las narraciones americanas
que presentan enfrentamientos poéticos entre improvisadores blancos y no blancos,
recopiladas, escritas y difundidas entre los siglos xix y xx, se ponen en juego saberes que
trascienden las disputas de honor o de chanza para encarnar discursividades identitarias de
dominacién y blanqueamiento racial, lo cual amerita un tratamiento comparativo.

Con ese proposito, opté por un analisis en clave historico-antropoldgica sostenido
en una lectura foucaultiana que permite considerar estas representaciones como tacticas
o focos locales de dispositivos discursivos mas amplios. Entiendo aqui los dispositivos,
en términos de Michel Foucault, como redes heterogéneas de practicas, saberes, normas
y relaciones de poder que organizan la experiencia social y producen subjetividades.
En este caso, se trata de dispositivos orientados a la normalizacion de ciertos cuerpos,
lenguajes y formas de expresion, enmarcados en un proceso mas general de constitucion
del Estado-nacion. Estos discursos no solo reflejan relaciones de poder, sino que las
instituyen activamente, al poner en circulacion saberes que definen y jerarquizan a los

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 113 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

sujetos a partir de criterios raciales. En esa linea, las confrontaciones poéticas entre
improvisadores blancos y no blancos, en tanto dramatizaciones discursivas con fuerte
arraigo popular, pueden leerse como parte de una politica de produccion de la diferencia
racial, estrechamente vinculada al racismo de Estado. Este racismo, articulado a través de
discursos legitimados, permite separar y jerarquizar poblaciones, estableciendo quiénes
deben ser integrados, marginados o corregidos dentro del proyecto de nacion moderna.
Estas narrativas, que atraviesan diversos formatos —narraciones orales, literatura de
cordel, poemas, libros, representaciones teatrales, entre otros— y que, en muchos casos,
se han consolidado como elementos culturales muy relevantes de sus paises o regiones de
procedencia, apuntan a un publico heterogéneo desde el punto de vista socioecondmico: el
mismo que compone la comunidad nacional imaginada que estos dispositivos discursivos
contribuyen a moldear (Foucault, 1979, 2002, 2003 y 2005).

Antes de pasar a los apartados analiticos, considero necesario plantear dos
puntualizaciones teérico-metodoldgicas. La primera se refiere al uso que hago de los
términos blanco y no blanco para aludir a una dicotomia que atraviesa buena parte de los
discursos identitarios en las Américas entre finales del siglo xix y principios del xx. Se trata,
evidentemente, de una construccion binaria que simplifica realidades sumamente complejas:
ser identificado como blanco o no blanco remite, con frecuencia, a categorias relacionales
que trascienden un esencialismo epidérmico y que involucran dimensiones socio-culturales.
Asimismo, resulta problematico equiparar las distintas formas de colonialismo de matriz
europea y sus efectos sobre las poblaciones nativas americanas y africanas; cada contexto
debe abordarse en su especificidad. El uso del sintagma no blanco, en este trabajo, responde
por tanto a una prudencia metodologica: aunque, hasta donde alcanza mi conocimiento, la
mayoria de los improvisadores connotados racialmente en la literatura de cordel brasilefia
son, en mayor o menor medida, afrodescendientes, prefiero emplear un término que permita
incluir diversas formas de alteridad étnico-racial opuestas a la blanquitud. En este sentido,
considero relevante enfatizar la 16gica dicotdmica que estructura el racialismo y el racismo
de Estado en las Américas en la época considerada, donde la identidad dominante que se
busca construir se define por contraposicion a un Otro heterogéneo —afrodescendiente,
indigena o mestizo—, analogo a lo que en el &mbito anglosajon norteamericano se designa
mediante el acronimo BIPOC (Black, Indigenous, People of Color).

La segunda puntualizacion tiene como objetivo contextualizar el uso combinado
de métodos cualitativos y cuantitativos en este estudio. En el caso del repertorio
rioplatense, donde el analisis de representaciones literarias de la payada complementa
el trabajo etnografico que realicé con payadores en activo, prevalece una aproximacion
cualitativa al corpus. Esta se sustenta, en parte, en mi conocimiento mas profundo del
contexto historico-cultural y en la ausencia, atin, de un vaciado sistematico de los archivos
disponibles. En el caso de la literatura de cordel nordestina, en cambio, la aproximacion
adoptada ha sido, por ahora, predominantemente cuantitativa, dado que ha sido necesario
realizar un primer relevamiento de materiales para evaluar la pertinencia de la hipdtesis
planteada. Al tratarse de un proyecto en curso, estimo que las dimensiones pendientes se
iran completando con el tiempo.

2. PAYADAS RACIALIZADAS: TRES EJEMPLOS PARADIGMATICOS

Como punto de partida para el analisis comparativo, presento a continuacion algunos
ejemplos rioplatenses que resultaron decisivos en la orientacion de esta investigacion. Se
trata de tres célebres representaciones de payada, ya abordadas con mayor profundidad

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~114 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

en mi tesis doctoral y que seran desarrolladas mas extensamente en futuras publicaciones
actualmente en preparacion. El primero procede del Martin Fierro de José Hernandez,
una de las obras fundacionales de la literatura nacional argentina, publicada en dos
partes popularmente conocidas como La Ida (1872) y La Vuelta (1879). En esta obra, el
protagonista, un gaucho mestizo que transita la frontera sarmientina entre civilizacion y
barbarie sin hallar su lugar en un pais cada vez mas moderno y estructurado (Sarmiento,
1990), enfrenta en una payada a un rival negro que carece de nombre propio, identificado
unicamente como Moreno. Como se observa en el fragmento citado a continuacion,
tras un cruce de preguntas y respuestas relativamente equilibrado, Martin Fierro logra
doblegar a su oponente al plantearle una cuestion sobre los meses que tienen letra erre,
un conocimiento accesible solo para quienes han adquirido la lectoescritura. Ante esto, el
Moreno, indignado, protesta que no se debe abusar de la ignorancia de nadie. Poco antes,
de hecho, habia confesado no saber leer, afirmando que en lecturas es redondo como la jota
(Hernandez, 2008: vv. 4367-4396 de La Vuelta):

Martin Fierro

No procedo por soberbia

ni tampoco por jatancia,

mas no ha de faltar costancia
cuando es preciso luchar;

y te convido a cantar

sobre cosas de la Estancia.

Ansi prepara, moreno,

cuanto tu saber encierre;

y sin que tu lengua yerre,

me has de decir lo que empriende
el que del tiempo depende,

en los meses que train erre.

Moreno

De la inorancia de naides
ninguno debe abusar;

y aunque me puede doblar
todo el que tenga mas arte,
no voy a ninguna parte

a dejarme machetiar.

He reclarao que en leturas
soy redondo como jota;
no avergiience mi redota,
pues con clarida le digo:
no me gusta que conmigo
naide juegue a la pelota.

Es buena ley que el mas lerdo
debe perder la carrera;
ansi le pasa a cualquiera,

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 115~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

cuando en competencia se halla
un cantor de media talla
con otro de talla entera.

Al elaborar este desenlace, Herndndez impone retéricamente un saber letrado
en un contexto de oralidad, enalteciendo un conocimiento al que un negro, en la
Argentina rural de la época, dificilmente habria podido acceder. El resultado del
enfrentamiento, mas alld de su dimension ladico-poética y de su funcién en el relato,
refuerza una jerarquia racializada del saber y, con ella, una representacion simbolica
del blanqueamiento vinculado al progreso, la alfabetizacion y la pertenencia al proyecto
moderno del Estado-nacion.

El segundo ejemplo analizado tiene como protagonista a Santos Vega, un gaucho
cantor envuelto en un halo de misterio, convertido con el tiempo en uno de los iconos mas
representativos de la historia cultural rioplatense, en particular por la leyenda que narra
su célebre payada con el Diablo. Si bien existen multiples versiones de esta historia, me
centraré, por su relevancia y amplia difusion, en la que legd Rafael Obligado en su poema
homonimo, publicado de manera integra en 1906. Aqui, Santos Vega es presentado como
un gaucho invencible en el arte de la payada, pero su destino cambia al enfrentarse a un
desconocido contrincante llamado Juan Sin Ropa, un inmigrante que desembarca en la
Argentina en el marco de las grandes olas migratorias procedentes de Europa. Obligado
describe el canto del forastero como el grito glorioso del progreso y de la ciencia, que
marca un parteaguas entre una edad que se desmorona y otra que honra la tierra con el
arado y la habita de manera sedentaria (Obligado, 2005: vv. 491-510):

Era el grito poderoso

Del progreso, dado al viento;
El solemne [lamamiento

Al combate mas glorioso.
Era, en medio del reposo

De la Pampa ayer dormida,
La vision ennoblecida

Del trabajo, antes no honrado;
La promesa del arado

Que abre cauces a la vida.

Como en magico espejismo,
Al compas de ese concierto,
Mil ciudades el desierto
Levantaba de si mismo.

y a la par que en el abismo
Una edad se desmorona,

Al conjuro, en la ancha zona
Derramabase la Europa,
Que sin duda Juan Sin Ropa
Era la ciencia en persona.

La aparicion de Juan Sin Ropa coincide simbdlicamente con el derramarse de
Europa en las pampas dormidas, concebidas como territorios improductivos y vacios,
que, desde la mirada de colonos criollos y extranjeros, el gaucho y el indigena no sabian
aprovechar ni trabajar. Desde la perspectiva del gaucho, connotado racialmente como

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 116 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

mestizo, la improvisacion del forastero, con su carga de racionalidad y modernidad, se
torna inaccesible: adquiere un tono sobrenatural, incluso demoniaco. Santos Vega es
vencido en su propio terreno, en el ejercicio del arte que mejor lo caracteriza, ya que, para
la tradicion decimononica argentina, la payada constituye el canto natural del gaucho. No
se trata solo de una derrota poética, sino de una muerte simbolica y literal: Santos Vega
es vencido y desaparece. «Ni aun cenizas en el suelo, / de su cuerpo quedarony, afirman
los testigos del duelo, todos gauchos como ¢l (Obligado, 2005: vv. 541-550). La escena
se carga asi de una fuerte densidad alegorica: en la derrota del gaucho se representa el
ocaso de un sujeto nacional tradicional, desplazado por un nuevo ideal moderno, blanco
y europeo, al que se le asigna la promesa del futuro.

Ni aun cenizas en el suelo
De Santos Vega quedaron,

y los afios dispersaron

Los testigos de aquel duelo;
Pero un viejo y noble abuelo,
Asi el cuento termino:

- «Y si cantando murid
Aquel que vivié cantando,
Fue, decia suspirando,
Porque el diablo lo vencioy.

El tercer ejemplo, de amplia circulacion en las llanuras pampeanas, narra el duelo
acaecido en Curico (Chile) entre el invencible Taguada y el hacendado espafiol Javier
de la Rosa. Existen diversas versiones de esta leyenda, en las que resulta especialmente
significativa la connotacion étnica de Taguada: mayoritariamente identificado como
mulato, en algunas ocasiones ha sido descrito como negro, indio o mestizo, lo que puede
interpretarse como una evidente encarnacion de la otredad. El desenlace, también en este
caso, es inquietante: en una paya estructurada seglin el esquema clésico de preguntas y
respuestas, Taguada no logra responder tres interrogaciones consecutivas sobre contenidos
biblicos, pierde el duelo y se suicida. A continuacién, se presentan los desenlaces de dos
de las versiones publicadas (Plath, 1973: 166-167):

A una hora de camino del lugar de la lucha, sobre una pequefia eminencia, el indio, que
después del torneo no habia pronunciado una sola palabra, parecio balbucir, sus piernas
se doblaron y cayo en el suelo como un cadaver. Los que le acompaifiaban trataron de
levantarlo, pero fue imposible. El indio se habia clavado un pufial en el corazén y estaba
muerto.

Version de Adolfo Valderrama

Era la noche de San Juan, lo hallaron ahorcado, colgado de un arbol. Mas alla su gui-
tarra muda para siempre, con todas las cuerdas cortadas a pufial.
Version de Oreste Plath

Es importante sefialar que la escritura, recopilacion y difusién de estos relatos es
contemporanea a los llamados procesos de colonizacion interna, que incluyeron, entre
otros aspectos, una cruenta guerra expansionista contra las poblaciones indigenas y la
progresiva repoblacion de sus territorios por inmigrantes europeos. Se trata de procesos
complejos, que no corresponde desarrollar en esta instancia, pero que han sido analizados

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 117 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

en detalle en mi tesis doctoral (Isolabella, 2022). No obstante, lo expuesto hasta aqui
permite identificar con claridad un patron que justifica el enfoque comparativo adoptado:
en todos estos desafios poéticos, cuando se enfrentan dos personajes connotados
racialmente, el vencedor es siempre el blanco o el de tez mas clara.

Estos tres ejemplos evidencian como, en el imaginario rioplatense de fines del
siglo xix y principios del xx, la confrontacion poética entre personajes connotados
racialmente suele resolverse de forma que refuerza jerarquias raciales preexistentes.
En todos los casos, el personaje blanco —o el que encarna un ideal de blanquitud— se
impone sobre aquel que representa la otredad racial o étnica. Este patrén no solo pone
de manifiesto una dimension ideologica de las representaciones de la payada, sino que
plantea interrogantes sobre la funcion de estos relatos en los procesos de construccion de
identidades nacionales. A continuacion, me propongo examinar si una logica similar puede
rastrearse en el repertorio de las pelejas nordestinas de la literatura de cordel brasilefia.

3. PELEJAS NORDESTINAS: UNA APROXIMACION CUANTITATIVA

A partir de lo observado y de mi encuentro con algunas referencias que apuntan
a importantes continuidades con historias semejantes procedentes de otras tradiciones
continentales, decidi ampliar mi investigacion a la rica tradicion de la literatura de
cordel brasilefia. En este contexto, el término peleja remite a la representacion escrita
de un dialogo en versos entre dos poetas improvisadores (raramente tres o0 mas), que se
desarrolla en el marco de una cantoria de viola o repente, denominacion que recibe esta
practica de canto alterno en el Nordeste de Brasil. Aunque los hechos narrados pueden
inspirarse en acontecimientos y personajes reales, es importante subrayar que no se trata
de registros documentales de cantorias efectivamente ocurridas', sino de creaciones
literarias que integran la clase tematica de las pelejas, una de las mas emblematicas dentro
de la tradicion de los folhetos® nordestinos?.

'«Ao produzir pelejas, o escritor de folhetos toma por base muitas das modalidades poéticas do repente,
tendo como personagem cantadores reais ou ficticios e, como cendrio, a cantoria. Nao obstante, estas nao
devem ser confundidas com o improviso. Ruth Brito L€mos Terra, em sua fundamental Memoria de lutas:
literatura de folhetos no Nordeste (1893-1930) (Sao Paulo, Global, 1983), denomina desafios reais os que
ocorrem na cantoria, alertando para as diferencas entre estes e as pelejas ou desafios escritos: “Os desafios
escritos podem basear-se em desafios reais, escritos posteriormente por um dos contendores ou por um outro
poeta; estes acontecidos ndo reproduzem fielmente o encontro entre os cantadores, neles sao desenvolvidos
apenas alguns dos temas-chaves. [...] os desafios “imaginarios”, mais frequentes, sdo inventados pelos
poetas, tendo como protagonistas cantadores famosos do passado, adversarios fantasiosos ou mesmo poetas
contemporaneos do autor”» (Ayala, 1988: 16). «Al componer pelejas, el escritor de folhetos toma como
base muchas de las modalidades poéticas del repente, teniendo como personajes a cantadores reales o
ficticios y, como escenario, la cantoria. No obstante, estas no deben confundirse con la improvisacion. Ruth
Brito Lemos Terra, en su obra fundamental Memoria de lutas: literatura de folhetos no Nordeste (1893-
1930) (Sao Paulo, Global, 1983), denomina ‘desafios reales’ a los que ocurren en la cantoria, advirtiendo
sobre las diferencias entre estos y las pelejas o ‘desafios escritos’: “Los desafios escritos pueden basarse
en desafios reales, escritos posteriormente por uno de los contendientes o por otro poeta; estos relatos no
reproducen fielmente el encuentro entre los cantadores, sino que desarrollan solo algunos de los temas
clave. [...] Los desafios ‘imaginarios’, mas frecuentes, son inventados por los poetas, teniendo como
protagonistas a cantadores famosos del pasado, adversarios ficticios o incluso poetas contemporaneos del
autor”». Todas las traducciones de citas de este articulo son de mi autoria.

2Librillo de 8 a 16 paginas que puede contener pelejas o poemas de caricter periodistico (Abreu, 1999: 113).

3En su tesis doctoral, Maria Elizabeth Baltar Carneiro de Albuquerque (2011) discute de manera
critica las diversas propuestas existentes para la clasificacion del cordel en Brasil y presenta una propia

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 118 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

En algunas ocasiones, esta situacion performatica recibe también el nombre
de discussado, duelo, debate o desafio (Ayala, 1988: 16; Albuquerque, 2011: 159-163),
términos que aluden de manera inequivoca a la confrontacidon entre sus protagonistas.
De hecho, en las investigaciones dedicadas a este tipo de tradiciones, la confrontacion
se ha destacado como uno de los aspectos mas enfatizados. Sin embargo, a pesar de
su importancia indiscutible, centrar la atencion en el enfrentamiento de manera acritica
puede dar lugar a sesgos analiticos y a clichés que, aunque frecuentes, no dejan de
ser deletéreos. Por ejemplo, en su estudio tematico de 76 pelejas pertenecientes a los
fondos del Centro de Documentagdo em Literatura Popular de la Universidade Federal
da Paraiba, Dias, Belisario y Albuquerque (Dias et al., 2013) identificaron 82 temas,
entre los cuales la confrontacion destaca como el mas recurrente, mientras que se omite
cualquier mencion a la resolucion de los conflictos y a la colaboracion entre los poetas,
cuya presencia es insoslayable. Aunque no pretendo restar importancia al componente
agonistico que caracteriza y define a estos géneros, considero imprescindible analizarlo
en su relacion con los aspectos solidarios que también lo articulan®.

En el corpus de folhetos que he comenzado a analizar, perteneciente al Centro
Nacional de Folclore e Cultura Popular de Brasil (CNFCP), tras un estudio preliminar se
observa que, de un total de 208 pelejas’, 174 concluyen diluyendo la confrontacion: 47 de
ellas sancionan el empate de forma manifiesta, mientras que las restantes (127) lo hacen de
manera implicita®. La victoria de uno de los improvisadores ocurre solo en 34 ocasiones.
Por lo tanto, como se puede observar, el tema mas recurrente no es la confrontacion en
si, sino la escenificacion de una confrontacién que culmina en una resolucion marcada
por el equilibrio de fuerzas. La exacerbacion de la competitividad —es decir, cuando esta
culmina en la victoria de uno de los contendientes— solo se manifiesta en el 16% de los
casos, y es este reducido corpus de pelejas el que constituye mi objeto de investigacion.
A la luz de estos datos, cabe preguntarse si las que terminan con la victoria de uno de sus
protagonistas presentan caracteristicas particulares. Para ello, es necesario introducir un
segundo elemento en mi analisis: la presencia de marcadores raciales.

Desde hace varias décadas, la literatura de cordel brasilefia ha sido objeto de
investigaciones con perspectivas analiticas transdisciplinares que abarcan, entre otras
cuestiones, lecturas historicas en las que la tematica racial desempefia un papel central

y original que se subdivide en 27 clases tematicas. Para ello, estudia 1250 publicaciones de 345 autores
pertenecientes a la coleccion del Centro de Documentag@o do Programa de Pesquisa em Literatura Popular
de la Universidade Federal da Paraiba, lo que representa el 25% del fondo, que en ese entonces contaba
con 5000 ejemplares de 1073 autores diferentes. La incidencia de las Pelejas en el corpus estudiado es del
6.1%, superado tan solo por las clases tematicas Conto (6.7%) y Politico e Social (6.2 %) (Albuquerque,
2011: 188).

*Es decir, creo que el agonismo que constituye y define a estos géneros abarca tanto elementos
competitivos de desafio como solidarios de colaboracion.

3 Se trata del nimero total de pelejas que pude identificar en el repositorio digital (http://acervosdigitais.
cnfcp.gov.br) tras una primera criba. De estas, 176 son de autoria unica y pertenecen a 93 autores diferentes,
a las que se suman 19 pelejas de autoria compartida y otras 13 en las que la autoria no esta especificada en
el folheto. Es posible que estos nimeros puedan variar ligeramente tras el estudio cualitativo de las pelejas.
Remito al listado final para mayor informacion.

8Por ejemplo, en algunos casos los poetas solicitan interrumpir el duelo amparandose en el cansancio
o en la imposibilidad de superar al adversario, aunque siempre destacando que no han sido derrotados. En
otros, el publico o un narrador externo sugiere un equilibrio entre los contendientes sin mencionarlo de
manera directa.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 119 ~


http://acervosdigitais.cnfcp.gov.br
http://acervosdigitais.cnfcp.gov.br

M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

(Moura, 1976; Lessa, 1982; Diaz, 1988; Maxado, 1994; Costa, 2016; ITumatti, 2012,
2014 y 2020). Se trata de aproximaciones muy necesarias, especialmente en un contexto
sociocultural tan rico como el del Nordeste de Brasil, que se caracteriza por un alto
porcentaje de poblacion amerindia y afrodescendiente. Todo ello ha producido —y sigue
produciendo— conflictos que seria simplista resumir en pocas palabras, para los cuales
remito a la bibliografia de referencia (entre otros, Beattie, 2001 y Abreu, 2017). Lo que me
interesa destacar aqui es que dichos conflictos aparecian constantemente en las cantorias
que se producian entre blancos y no blancos (hasta donde alcanza mi conocimiento,
casi siempre negros o mulatos), especialmente entre finales del siglo xix y principios
del xx’. Cabe suponer, por lo tanto, que estas dindmicas también son observables en
las narraciones de pelejas en los folhetos, aunque, como es de esperar en un género tan
prolifico y longevo, la cuestion racial se presenta de maneras muy diferentes dependiendo
de la fecha de escritura o de la identidad de su autor o recopilador, entre otros factores
(Costa et al., 2008).

En este sentido, la mayoria de las investigaciones realizadas en Brasil se enfocan,
por un lado, en el analisis de los discursos étnico-raciales presentes en la literatura de
cordel mas antigua (Gomes, 2012; Lacerda, 2014) y en la necesidad de recuperar este
acervo con fines educativos para fomentar la conciencia critica de la poblacion desde
edades tempranas (Cerrao, 2022). Por otro lado, se presentan andlisis centrados en
obras mas recientes, en los que se evidencia su caracter subversivo y su potencial como
herramientas educativas positivas (Bora, 2007; Gomes y Lucena, 2008; Cabral etal., 2022).
Mi lectura analitica se diferencia de la bibliografia existente por su enfoque comparativo
de ambito iberoamericano. Desde mi perspectiva, los hallazgos mas interesantes en este
campo surgen al cruzar las pelejas que definen a un vencedor con aquellas que presentan
marcadores raciales explicitos y consistentes.

El corpus analizado incluye 38 enfrentamientos poéticos en los que al menos
uno de los protagonistas es racializado, lo que conforma el 18% del total®. Se trata de

" Escribe Germana Guimaraes Gomes (2012: 87): «No destaque ao aparato discriminatorio sobre os
negros nas cantorias, inumeros foram os temas abordados no final do século xix e inicio do século xx
acerca dessa conjuntura. Segundo Abreu (1999), os defeitos fisicos, a cor de pele, os vicios e as diferentes
formas de sociabilidade, foram temas naturalmente explorados pelos cantadores “brancos”. “Os negros
entdo, recém saidos da escraviddo ou ainda escravos, eram duramente alvejados nos desafios e respondiam
com maravilhosa agilidade mental, aparando os golpes e dando otros de ndo menor eficacia” (Abreu, 1999,
p- 157). Apontando também essa premissa, Lessa (1982) afirma ser inevitavel nas lutas poéticas que tinham
a participag@o de cantadores negros, a alusdo a cor, bem como a lembranca do estado subalternizado destes
com a escravidao (Lessa, 1982, p. 21)». «En el marco del aparato discriminatorio contra los negros en
las cantorias, numerosos fueron los temas abordados a finales del siglo xix y comienzos del siglo xx en
torno a esta situacion. Segun Abreu (1999), los defectos fisicos, el color de piel, los vicios y las distintas
formas de sociabilidad fueron temas naturalmente explotados por los cantadores ‘blancos’: “Los negros,
entonces, recién salidos de la esclavitud o atn esclavizados, eran duramente atacados en los desafios y
respondian con una maravillosa agilidad mental, esquivando los golpes y devolviendo otros no menos
efectivos” (Abreu, 1999, p. 157). Reforzando esta misma idea, Lessa (1982) sostiene que en las luchas
poéticas donde participaban cantadores negros era inevitable la alusién al color de piel, asi como la
evocacion de su condicion subalterna ligada a la esclavitud (Lessa, 1982, p. 21).

§Se han incluido tinicamente las pelejas en las que la racializacion es evidente, excluyendo aquellas
protagonizadas por un cantor cuya identidad no blanca es conocida, pero no explicitada en el folheto. Cabe
seflalar, ademads, que en algunos casos se han contabilizado distintas versiones de una misma peleja —a
veces idénticas, aunque no siempre— publicadas bajo diferentes autorias. En una segunda fase de esta
investigacion, serd necesario revisar los datos presentados a la luz de un analisis cualitativo mas detallado.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 120 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

un aspecto especialmente relevante si se considera que, en la poética de los folhetos, se
suele evitar la descripcion o connotacion fisica de los protagonistas, salvo cuando esta
es significativa para el desarrollo de la narracion’. De estos, 32 ocurren entre un blanco
y un no blanco, y 6 entre dos improvisadores no blancos. Si bien en esta aproximacion
cuantitativa al corpus no se ha especificado en detalle la identidad étnico-racial de los no
blancos ni la interseccionalidad de sus identidades, tarea que se emprendera en una fase
mas avanzada y cualitativa de la investigacion, se puede destacar que 9 de estos desafios
racializados tienen como protagonista a una mujer. En dos casos se trata de mujeres
blancas (quienes suman una victoria y una derrota contra hombres no blancos), mientras
que, en los otros siete, se trata de mujeres no blancas (quienes pierden en 4 ocasiones y
empatan en otra contra hombres blancos, y suman dos empates en desafios con hombres
no blancos).

Mas en general, llama la atencion que, de los 34 desafios que culminan con la
victoria de uno de los improvisadores, 22 se producen entre un blanco y un no blanco, 11
entre cantores no connotados racialmente y 1 entre dos no blancos. Teniendo en cuenta
que las pelejas racializadas representan el 18% del corpus analizado y que, de estas,
mas de la mitad tematizan un enfrentamiento entre un blanco y un no blanco, resulta
evidente que en el género se plasma un interés por exacerbar la competicion en las pelejas
interraciales. Estas, en la abrumadora mayoria de los casos (20, el 91%), culminan con la
victoria del blanco. De las dos ocasiones en que el no blanco gana (9%), una corresponde
a un enfrentamiento con una mujer, lo que podria evidenciar sesgos machistas, mientras
que la otra, una peleja reciente (Peleja entre o Coronel Junqueira e o Negro Enedino,
publicada por William José Gomes Pinto en 2001), tiene como objetivo combatir de
manera explicita el racismo en la sociedad brasilena contemporanea al enfrentar a un
supremacista blanco con un improvisador no blanco. En la Tabla 1, 2, 3 y 4 se ofrece una
sintesis del analisis cuantitativo presentado.

TABLA 1. ESTADISTICA DE LOS RESULTADOS DE LAS PELEJAS ANALIZADAS.

Vencedor Empate Sin definir Total
34 (16%) 47 (23%) 127 (61%) 208

° Escribe Abreu (1999, 116): «Buscando compor uma “historia desembaragada”, os poetas evitardo o
acumulo de personagens, acompanhando apenas as atitudes dos protagonistas das tramas. Nao ¢ habitual
encontrarem-se personagens secunddrios envolvidos em tramas paralelas. Descri¢gdes detalhadas de
ambientes, paisagens, fisionomias, estados de espirito tampouco sdo benvindas, assim como evitam-se
intervengdes digressivas do narrador. Ou seja, qualquer elemento que possa desviar a atencdo do fluxo
central da agdo sera excluido, pois desrespeita o principio da oragdo, segundo o qual uma narrativa deve
apresentar, de forma articulada, o desdobramento de uma tUnica questdo». «Buscando componer una
“historia despejada”, los poetas evitaran la acumulacion de personajes, siguiendo tinicamente las acciones
de los protagonistas de las tramas. No es habitual encontrar personajes secundarios involucrados en tramas
paralelas. Tampoco se favorecen las descripciones detalladas de ambientes, paisajes, fisionomias o estados
de animo, del mismo modo que se evitan las intervenciones digresivas del narrador. Es decir, cualquier
elemento que pueda desviar la atencion del flujo central de la accion serd excluido, ya que contraviene
el principio de coherencia narrativa, seguin el cual una narrativa debe presentar, de manera articulada, el
desarrollo de una tinica cuestiony.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~121 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

TABLA 2. ESTADISTICA DE LA RACIALIZACION DE LAS PELEJAS.

Racializadas No racializadas Total
38 (18%) 170 (82%) 208

TABLA 3. ESTADISTICA DE LAS PELEJAS PROTAGONIZADAS POR IMPROVISADORES RACIALIZADOS Y
DE SUS RESULTADOS.

Blanco vs No Blanco No Blanco vs No Blanco Total
32 (84%) 6 (16%) 38
Gana Blanco | Gana No Blanco | Sin Vencedor Vencedor Sin Vencedor
20 (63%) 2 (6%) 10 (31%) 1 (17%) 5 (83%)

TABLA 4. ESTADISTICA DE LA COMPOSICION RACIAL DE LAS PELEJAS QUE TERMINAN CON UN VENCEDOR.

Sin referencias raciales Blanco vs No Blanco No Blanco vs No Blanco Total
11 (32%) 22 (65%) 1 (3%) 34
Gana el Gana el
Blanco No Blanco
20 (91%) 2 (9%)

4. PELEJAS RACIALIZADAS: PRIMERA APROXIMACION ANALITICA

De manera andloga a lo que ocurre en el area rioplatense, en Brasil el periodo
histérico considerado se ve marcado por una serie compleja de eventos que incluyen,
entre otros, la modernizacion del pais en el contexto de un racismo de Estado que se
manifiesta en discursos médicos, eugenistas e higienistas, los cuales inciden directamente
en la politica y la cultura, como se observa en las disputas que abarcan aproximadamente
el periodo 1870-1930. Estos discursos se caracterizan por promover la eliminacion de los
componentes sociales no blancos celebrando su muerte o, alternativamente, persiguiendo
su paulatina extinciéon mediante politicas migratorias que favorecieran un mestizaje con
poblaciones eurooccidentales, con el fin de lograr el blanqueamiento de la poblacion'®. En
el caso de la literatura de cordel y, en particular, de las pelejas, todo esto se cristaliza en la
representacion negativa de los cantadores negros, quienes son presentados con frecuencia
como figuras demoniacas y deshumanizadas, agredidos verbalmente y desautorizados en
sus saberes, con el proposito de establecer fronteras étnico-raciales firmes.

Se podria objetar que las descalificaciones y los insultos son caracteristicos del
género, tal como ocurre en muchas tradiciones de didlogos poéticos o verbal duels, y

0En general, estos discursos atraviesan todas las regiones del continente americano, mas alla de las
particularidades que puedan manifestarse en cada caso. Como se mencioné para el ambito rioplatense, no es
pertinente profundizar aqui en estas cuestiones, que seran trabajadas con mayor detalle en la continuacion
de esta investigacion. En el caso de Brasil, y en particular de la region nordestina, la contextualizacion
ofrecida por Germana Guimardes Gomes en su tesis (2012) constituye un buen punto de partida. Ademas
de las referencias ya citadas, conviene destacar también los trabajos de Schwarcz (1999; 2013 y 2022) y
Botelho y Schwarcz (2013).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~122 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

que, desde esta perspectiva, constituyen una muestra de colaboracion y aceptacion de las
normas que rigen a la performance. Comparto esta objecion y reconozco la necesidad
de evitar la exaltacion de la confrontacion y de la hostilidad que, en parte, define a estos
géneros, ya que, con demasiada frecuencia, ha conducido a la invisibilizacion de los
procesos colaborativos que, al mismo tiempo, los atraviesan y constituyen'!. No obstante,
y en consonancia con lo sefialado anteriormente, el andlisis de los descalificativos
empleados por los poetas al componer o recrear desafios interétnicos e interraciales
permite identificar algunos de los prejuicios dirigidos sistematicamente contra personas
etiquetadas como no blancas que circulaban en la sociedad de la época. Este conjunto de
elementos, sumado al andlisis cuantitativo aqui presentado, permite delinear con claridad
la jerarquizacion identitaria que operaba en el Brasil de entonces y, por extension, en el
repertorio analizado.

Todas estas cuestiones corren el riesgo de pasar inadvertidas si no se afina el
enfoque tedrico-metodoldgico de la investigacion. Por ejemplo, en un articulo de Dias
et al. (2013), en el que se propone una clasificacion tematica de los contenidos de las
pelejas, las referencias raciales aparecen bajo el rétulo genérico de prejuicios, lo que, a
mi entender, reduce la cuestion en exceso: también se manifiestan prejuicios hacia los
ciegos o las mujeres, entre otros, pero cada uno de estos grupos presenta caracteristicas
especificas que seria conveniente analizar por separado. En este sentido, y a pesar de
mis discrepancias con algunas interpretaciones avanzadas por Carlos Nogueira y John
Rex Amuzu Gadzekpo (2017 y 2021), se puede rescatar su acierto al poner el foco en la
multiplicidad y multidireccionalidad de las discriminaciones que atraviesan el género,
aunque los autores no siempre parecen dimensionar suficientemente, y en consonancia con
el contexto historico en el que esta se enmarca, la jerarquizacion racial que lo articula'.
Ademéds, algunas de sus consideraciones parecen debilitarse ante una perspectiva
comparativa en la que es posible apreciar continuidades transnacionales en el tratamiento
de la voz del no blanco, cuestiones que me resulta imposible desarrollar aqui y de las que
me ocuparé en futuras publicaciones.

Por otra parte, es posible apreciar esta jerarquizacion racial también mediante el
analisis de los poemas que se componian para ser declamados durante las cantorias de pie
de parede. En ellos, con frecuencia, se trata de manera caricaturesca al campesino caboclo,
término con el que en Brasil se hace referencia al mestizaje entre europeo y amerindio
(Silva, 2021: 221). Asimismo, conviene rescatar lo que afirma Franklin Maxado con
respecto a la practica contemporanea de canto improvisado nordestina (citado en Cabral
etal., 2022: 157-158):

«Muchos cantadores no gustan de, e incluso se niegan a, enfrentarse en pelejas
con colegas negros o mujeres. El prejuicio era mas comun en el pasado». [...] En este
contexto, el racismo se difundié ampliamente a través del género, que tendia a cristalizar

' Para una discusion critica de estas cuestiones ver, entre otros, Pagliai (2010) e Isolabella (2012 y
2021).

2Un ejemplo de ello se observa en el analisis de la peleja entre el Cego Aderaldo y Zé Pretinho,
en la que Aderaldo, que es blanco, derrota a Pretinho (Nogueira y Amuzu Gadzekpo, 2017). Segun los
autores, esta victoria reforzaria su hipétesis de que las pelejas son un género en el que suele imponerse el
cantor menos privilegiado, ya que, en su interpretacion, el negro Pretinho ocuparia una posiciéon superior
a la del ciego. Si bien considero fundamental analizar las identidades enfrentadas desde una perspectiva
interseccional y relacional, esta lectura no parece dimensionar adecuadamente la deshumanizaciéon que
sufrieron los esclavos africanos y sus descendientes en la época en que se publico la cantoria (1916).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~123 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

el estereotipo del negro como una «raza inferior y malintencionada, ideal solo para el
trabajo y el castigo. Dotado de gran fuerza fisica, pero sin inteligencia. Lleno de picardia
y brujeria [...]». Ademas, «[identifican] al diablo de la catequesis jesuitica con el negro.
Lo pintan de negro. De este modo, propagan los prejuicios de que el negro es un criminal
o que es el perro del infierno. Que el negro no tiene educacion ni aptitud para ella [la
literatura de cordel]» (Maxado, 2011: 114).

A pesar de lo expuesto, no cabe duda de que las pelejas también constituyen un
espacio fértil para analizar la resistencia de los no blancos, quienes, en el marco de las
cantorias y sus representaciones, han desplegado estrategias de rebeldia para contrarrestar
esos discursos. Si bien estas cuestiones son fundamentales, su andlisis presenta retos
metodologicos significativos. No es este el espacio para profundizar en ellos, pero una
posible via para recuperar la voz de los no blancos en este repertorio es el estudio critico
de los textos!®. En las distintas transcripciones de la poesia oral, es posible que se hayan
filtrado fragmentos que, de alguna manera, preservan las voces de sus protagonistas,
quienes no solo han experimentado en carne propia los estigmas discriminatorios, sino
que también han luchado contra ellos. Estas cuestiones forman parte de mi investigacion
y, en los ultimos afios, han sido objeto de debate en diversos estudios (entre otros, lumatti,
2017 y 2020; Alves de Lima, 2021 y Ananias, 2023).

Volviendo al analisis preliminar de los folhetos, entre las historias mas célebres
se encuentran varias versiones de desafios con el Diablo, en las que este suele aparecer
representado como un ser horrendo, mezcla de varios animales, y de piel negra
(Imagen 1). En estos relatos, el Diablo es vencido por un improvisador blanco mediante
rezos o invocaciones a santos catolicos, hasta lograr su desaparicion. Es importante
destacar que, en la mayoria de los casos, el improvisador blanco no lo interpela con
los nombres tradicionales que recibe el Diablo en la cultura popular, sino que lo llama,
sistematicamente, Negro. La mds famosa de estas historias es, sin duda, la Peleja de
Manoel do Riachdao com o Diabo, cuyo desenlace se cita a partir de un folheto publicado
bajo la autoria de Jodo Martins de Athaide'*:

O negro olhou Riachao

Com olhos de um cao danado
Riachao gritou: Jesus!
Homem Deus sacramentado
Valha-me a virgem Maria

A maie do verbo encarnado.

O negro soltando um grito
Dali desapareceu
De uma catinga de enxofre

13 Entre otras cuestiones, serd importante diferenciar entre la recreacion, por parte de un autor ajeno, de
una cantoria real que ha pasado a la historia; la recreacidn, por parte de uno de sus protagonistas, de una
cantoria que este ha llevado a cabo con otro cantador; la narracidén de encuentros ficticios entre cantadores
afamados, incluso de épocas diferentes; y las que narran encuentros entre el autor del folheto o cantadores
legendarios y personajes ficticios, ya sean humanos o sobrehumanos. Considero imprescindible tener en
cuenta estas variables a la hora de analizar la cuestion racial, pues de ellas van a depender, en parte, las
sociabilidades que se estan recreando.

4En ocasiones, escrito con y: Athayde.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~124 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

acfechﬁao
ei?)moowo

Imagen 1. Collage de portadas de pelejas con el Diablo.

A casa toda se encheu,
Os cdes olvaram na rua
O chédo da casa tremeu.

Riachio ficou cismado
Com a cantor desconhecido
Que quando escutava um
Tomava logo sentido,

O seu primeiro repente

Era a Deus oferecido®.

Estas narraciones evidencian importantes continuidades con la tradicion del
Cono Sur. Por una parte, en la deshumanizacion del personaje no blanco, cuyo nombre
permanece desconocido, como en el caso del Moreno que enfrenta a Martin Fierro.
Por otra, en la exaltacion del binomio blanco-catdlico frente al negro-pagano, visible
también en la payada entre Taguada y Javier de la Rosa. Ademas, la presencia del Diablo
introduce una linea de analisis particularmente fértil desde una perspectiva comparativa,
al permitir establecer vinculos con la historia de Santos Vega y, mas ampliamente, con las
multiples representaciones del Diablo en las narrativas populares americanas. En estas,
su pigmentacion varia: a veces es blanco, otras no blanco, dependiendo del perfil del
protagonista. O, para decirlo con las palabras del propio Moreno (Hernandez 2008: vv.
4067-4068 de La Vuelta): “Pinta el blanco negro al diablo / y el negro blanco lo pinta”.
No obstante, en el caso especifico que aqui se analiza, las variaciones en la pigmentacion
del Diablo no modifican el sentido de las historias, en las que la figura blanca sigue
representando el ideal aspiracional y hegemonico.

Otra peleja muy conocida narra el enfrentamiento entre Cego Aderaldo y Z¢
Pretinho, en el que triunfa Aderaldo, quien es blanco. A partir de este desafio se ha
conformado una saga interesante, compuesta por folhetos de diferentes €pocas y autores

15 «El negro mird a Riachdo / con ojos de perro rabioso / Riachdo grito: jJests! / jHombre-Dios
consagrado! / jAmparame, Virgen Maria, / madre del Verbo Encarnado! / El negro, lanzando un grito, /
de alli mismo desaparecio. / Un hedor de azufre rancio / la casa entera invadi6. / Los perros aullaron en la
calle, / el suelo de la casa temblo. / Riachdao quedd desconfiado / con el cantor desconocido. / Que cuando
escuchaba uno, / reaccionaba de inmediato. / Su primer repente / era a Dios ofrecido».

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 125 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

FIRMING TEIXERA 0O AMARAL

PELEJR do ‘ . ;
W CEGO ADERALDD COM)  Pici 50 G0 AoEtatno

oM

JACA MOLE

Imagen 2. Collage de portadas de la saga iniciada por Cego Aderaldo y Z¢ Pretinho.

(Imagen 2). En estos relatos, tanto Aderaldo como alguno de sus descendientes se enfrentan
a alglin familiar de Pretinho, y el desenlace se repite: en todos ellos gana el blanco. El
elemento que termina por definir la contienda es, sistematicamente, la incapacidad del
personaje no blanco para pronunciar correctamente un trabalenguas, lo que sefiala su
dominio insuficiente de la lengua portuguesa. Este detalle presenta elementos andlogos
a la limitacion que manifiesta el Moreno de Herndndez para acceder a la lectoescritura,
reforzando asi la asociacion entre blanquitud y acceso privilegiado al saber normativo.
A continuacion, se cita el final de la Peleja de Zé Pretinho com o Cego Aderaldo en un
folheto de autoria de Firmino Teixeira do Amaral:

C - Amigo José Pretinho
eu nem sei o que sera

de vocé depois da luta
vocé vencido ja esta
quem a paca cara compra
paca cara pagara.

P - Cego eu estou apertado
que s6 um pinto no ovo
estas cantando aprumado
e satisfazendo o povo

mas esse tema da paca
por favor diga de novo.

C - Disse uma vez digo dez
no cantar nao tenho pompa
presetemente nao acho

quem 0 meu mapa me rompa
paca cara pagara

quem a paca cara compra.

P - Cego teu peito ¢ de ago
foi bom ferreiro que fez
pensei que cego nao tinha
no verso tal rapidez

Cego se ndo ¢ magada
repete a paca outra vez.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 126 ~



M. ISOLABELLA, «DESAFIANDO LA OTREDAD...)» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

Imagen 3. Portada de A primeira peleja de Romano do Teixeira com Inacio da Catingueira.

C - Arre que tanta pergunta
desse preto capivara

nao ha quem cuspa pra cima
que nao ¢he caia na cara
quem a paca cara compra
pagara a paca cara.

P -Agora cego me ouga
cantarei a paca ja

tema assim ¢ um borrego
no bico de um carcara
quem a caca cara compra
caca cara cacara.

Houve um trovao de risadas
pelo verso do pretinho
capitao Duda lhe disse
arreda pra la negrinho

vai descansar o juizo

que o cego canta sozinho'¢.

16 «C - Amigo José Pretinho, / yo no sé lo que sera / de usted después de la lucha, / usted vencido ya
esta: / Quien la paca cara compra, / cara la pagara. / P - Ciego, yo estoy apretado, / que solo un pollito en
su huevo. / Estas cantando erguido / y satisfaciendo al pueblo, / pero ese tema de la paca, / por favor, dilo
de nuevo. / C - Lo dije una vez, lo digo diez, / en el cantar no tengo pompa. / Hoy por hoy no encuentro
/ quien a mi mapa rompa. / La paca cara pagard / quien la paca cara compra. / P - Ciego, tu pecho es de
acero, / fue buen herrador quien lo hizo. / Pensé que el ciego no tendria / en el verso tal rapidez. / Ciego, si
no es molestia, / repite la paca otra vez. / C - Vaya, qué tantas preguntas / de este negro capibara. / No hay
quien escupa hacia arriba / sin que le caiga en la cara. / Quien la paca cara compra, / pagara la paca cara. / P
- Ahora, ciego, escticheme, / cantaré la paca ya. / Tema como este es un corderito / en el pico del carancho.
/ Quien la caca cara compra, / caca cara cagara. / Hubo un estruendo de risas / tras el verso del negrito. /
El capitan Duda le dijo: / “Vete para alla, negrito. / Vete a descansar el juicio, / que el ciego canta solito”.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 127 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

Finalmente, en algunos relatos los personajes enfrentados estdn ambos racializados,
aunque uno de ellos posee una tonalidad de piel mas clara. La mas emblematica es la
disputa entre el esclavo negro Indcio da Catingueira y Romano do Teixeira, quien, a
pesar de ser mulato, se presenta a si mismo como blanco (Imagen 3). Esta historia, que
cuenta con multiples versiones, mereceria un analisis mas detenido (Lewin, 2007; Alves
de Lima, 2023). Por ahora, lo fundamental es destacar que, en casi todas ellas, el vencedor
es Romano, es decir, el mas blanco.

5. A MANERA DE CONCLUSION

A falta de un estudio cualitativo mas exhaustivo de las pelejas brasilefias, asi como
de una ampliacion de los corpus tanto brasilefio como rioplatense —incluyendo, por lo
tanto, al Uruguay—, lo expuesto permite identificar continuidades significativas entre
ambos repertorios. Estos hallazgos respaldan mis hipdtesis iniciales: las representaciones
de desafios poéticos improvisados entre cantores blancos y no blancos, escritas y difundidas
entre los siglos xix y xx, no solo escenifican disputas de honor o chanza, sino que también
encarnan discursividades identitarias vinculadas a procesos de dominacion y blanqueamiento
racial que ameritan un abordaje comparativo. Este enfoque analitico podria ampliarse al
caso chileno, dada la circulacion de la leyenda de Taguada en tierras pampeanas, y, en
un sentido mas amplio, a otros paises americanos con tradiciones consolidadas de canto
improvisado, como Venezuela, Colombia, México, Puerto Rico o Cuba. Estoy convencido
de que un estudio comparativo de estos repertorios puede aportar nuevas perspectivas al
analisis de la literatura oral y popular, asi como al estudio del racialismo y del racismo de
Estado en las Américas, entre otras cuestiones. Estas historias locales, por lo tanto, deben
ser situadas dentro de disefios globales (Mignolo, 2003), lo que hace imprescindible un
didlogo sostenido con los aportes del pensamiento decolonial y un estudio atento de los
contextos historico-sociales en los que estas manifestaciones se inscriben.

PELEJAS IDENTIFICADAS EN LA COLECCION DEL CENTRO NACIONAL DE FOLCLORE E CULTURA
PoruLAR DE BrASIL

Autor sin especificar. Peleja de Alberto Porfirio com Bentivi Neto.
Autor sin especificar. Peleja de Guriata de Coqueiro com Jodo Tavares.
Autor sin especificar. 4 peleja de Jodo Sevirino de Lima com Jodo Tavares.
Autor sin especificar. 4 peleja do P.T. contra o bicho ditadura e o monstro
capitalismo.
Autor sin especificar. 4 segunda peleja de Severino Borges com Severino Ciriaco.
Autor sin especificar. Peleja de Guriata de Coqueiro com Sebasto do Rio Grande.
7. Autor sin especificar. Peleja de José Severino Cristovao com Maria do Carmo
Cristovao.
8. Autor sin especificar. Peleja de Mestre Azulao com Bezerra do Ceara.
9. Autor sin especificar. Peleja de Pedro Aragao com Zé Enfeitado.
10. Autor sin especificar. Peleja de Pedro Bandeira com Manoel Chudu.
11. Autor sin especificar. Peleja de Severino Pinto com Antonio Marinho.
12. Autor sin especificar. Peleja de Zé Cunha com Oliveira.
13. Autor sin especificar. Peleja virtual entre Américo Gomes (Pb) e José Honorio
(Pe) (A primeira cantoria via INTERNET).
14. Acaci, José. A4 peleja do velho com o novo.

el S

ISAg

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 128 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

15.
16.

17.
18.
19.

20.
21.
22.

23.
24.

25.
26.
27.
28.
29.
30.
31.
32.
33.
34.
35.
36.
37.

38.

39.

40.
41.
42.

43.

44.
45.
46.
47.
48.

49.
50.
51.
52.

ISSN:

Alencar, Antonio Sena. Peleja de Joaquim Jaqueira com Manoel Barra Mansa.
Almofala, Raimundo Ferreira de. Peleja de Raimundo Ferreira de Almofala com
Mariano José da Silva.

Amaral, Firmino Teixeira do. Peleja de Jodo de Deus com o celebre Diabo Negro.
Amaral, Firmino Teixeira do. Peleja de Zé Pretinho com o Cego Aderaldo.
Amaral, Firmino Teixeira do. Peleja do Cego Aderaldo com Jaca Mole (primo de
Z¢ Pretinho).

Araujo, Raimundo Alves de. Peleja de Indcio Cobra-coral com Ricardo Comilao.
Araujo, Raimundo Alves de. Peleja do enterro do frei em Pires Ferreira.

Araujo, Raimundo Alves de. Peleja do padre velho contra as festas dangantes da
Jjuventude.

Araujo, Raimundo Alves de. Peleja do prefeito pra comprar vereador.

Aréda, Francisco Sales. 4 malassombrada peleja de Francisco Sales com o «Negro
Visdaonr.

Astier, Basilio. Peleja de Zé Limeira com o vate Augusto dos Anjos.

Athaide, Jodo Martins de. 4 peleja de Leandro Gomes com una velha de Sergipe.
Athaide, Jodo Martins de. Peleja de Antonio Machado com Manoel Gavido.
Athaide, Joao Martins de. Peleja de Laurindo Gato com Marcolino Cobra Verde.
Athaide, Jodo Martins de. Peleja de Manoel Raymundo com Manoel Campina.
Athaide, Joao Martins de. Peleja de Patricio com Indcio da Catingueira.

Athaide, Jodo Martins de. Peleja de Bernardo Nogueira com Preto Limdo.
Athaide, Jodo Martins de. Peleja de Manoel do Riachdo com o diabo.

Athaide, Joao Martins de. Serrador e Carneiro.

Azevedo, Teofilo de. 4 peleja de Joao Curio e o cantador Isidoro.

Azuldo do Norte. Peleja de Azulao do Norte com André Gongalves.

Barbosa, Lourival. Peleja de Joao Canario com Galdino Cearense.

Barreto, Antonio Carlos de Oliveira y Jotacé Freitas - 4 peleja internética entre
dois cabras da peste!

Barreto, Antonio y Creusa Meira. 4 peleja virtual de uma mulher valente com um
cabra cismado.

Barros [Jotabarros], Jodo Antonio de. Peleja de Aderaldo filho do cego com
Alexandre o neto de Zé Pretinho.

Barros [Jotabarros], Jodo Antonio de. Peleja de José Gaspar com Joao de Barros.
Barros [Jotabarros], Jodo Antonio de. Peleja de Otilia Soares com Jota Barros.
Barros [Jotabarros], Jodo Antonio de y Téo Azevedo. Peleja de Téo Azevedo com
Joao de Barros em Martelo Agalopado.

Barros, Leandro Gomes de. Segunda peleja de Romano do Teixeira com Inacio da
Catingueira.

Barros, Leandro Gomes de. 4 peleja de Leandro Gomes com una velha de Sergipe.
Barros, Leandro Gomes de. Peleja de Antonio Baptista e Manoel Cabeleira.
Batista, Jota. 4 peleja de dois mosquitos com um negrao do olho so.

Borges, José Francisco. Peleja de Francisco Buriti com Dedé Pereira do Iguatu.
Braga, Medeiros. Cordel da grande peleja entre Indacio da Catingueira e Romano
de Mae Agua.

Campos, José de Souza. Peleja de José de Campos com Joao Antonio de Barros.
Carlos, José. Peleja de José Carlos com Manoel Tomaz de Assis.

Carmo, J. do. Peleja do primeiro turno Remo 2 Paissandu 0.

Carvalho, Isael de. 4 peleja do viagra com o ovo de codorna.

2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 129 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

53.
54.
55.
56.
57.
58.
59.
60.

61.

62.
63.
64.
65.
66.
67.

68.
69.
70.
71.
72.
73.
74.

75.
76.
77.
78.
79.
80.
81.
82.
83.
84.

85.
86.
87.
88.
89.
90.
91.
92.

93.
94.

ISSN:

Catunda, Dalinha y Fred Monteiro. 4 peleja de Dalinha Catunda com Fred Monteiro.
Catunda, Dalinha y Fred Monteiro. Pelejando na web.

Catunda, Dalinha y Rosario Pinto. Fuxico de Mulher. Peleja virtual.

Cavalcante, Rodolfo Coelho. 4 discussao do padre com a protestante.

Cesario, Severino. Peleja de Severino Milanez e Manuel Clemente.

Carvalho, Lucia Costa. Peleja da Caipora com o Moleque Saci.

D’Almeida (Filho), Manoel. 4 luta de Za do Caixao com o Diabo.

D’ Almeida (Filho), Manoel. O encontro de Manoel D'Almeida Filho com o Limeira
da Bahia.

D’Almeida (Filho), Manoel. Peleja de Rodolfo Coelho Cavalcante com Manoel
D'Almeida Filho.

Daniel, José. Peleja de José Daniel e Gilberto Braga da Silva.

Dantas, Janduhi. Peleja da carta com o e-mail.

Emiliano, Joao Vicente. Peleja de J. Borges com Joao Vicente Emiliano.

Félix, Dodd. Peleja de Dodo Félix com Guriata do Norte.

Sobrinho, Manoel Ferreira. Peleja de Ferreirinha com Apolonio Alves dos Santos.
Ferreira, Antonio. Peleja de Antonio Ferreira com Lourival Bandeira descrevendo
as cachacas do Brasil.

Galindo, Carlisson. Peleja de Pelé contra Roberto Carlos.

Garcia, Victor Alvim Itahim. 4 peleja de Boa Voz com o Cantador Misterioso.
Gualberto, Joao. Peleja de Cesar de Mendong¢a com Chico Casca de Pau.
Gustavo, José. Peleja de José Gustavo com Maria Roxinha da Bahia.

Herminio, José€. Peleja de José Pontual com José Herminio.

Junior, José Luis. Peleja de José Luis com o Diabo.

Lacerda, Geraldo Moreira de. Peleja do afamado Luciano Carneiro com o Poeta
Maranhao.

Leite, Francisco. 4 peleja de Miguel Viola com Chico Leite.

Leite, Henrique Vieira. Peleja de Bush com Bin Laden.

Leite, José Costa. Peleja de Antonio Rocha com Joaquim Pitu.

Leite, José Costa. Peleja de Chiquinho Feijo com Gato Preto de Miracema.

Leite, José Costa. Peleja de Costa Leite com Antonio Americo.

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de Costa Leite com Dila de Caruaru.

Leite, José Costa. Peleja de Geraldo Mousinho com Cachimbinho.

Leite, José Costa. Peleja de Gercina Dalva com Manole Amaro de Melo.

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de Jeronimo do Junqueiro com Zéfinha do Chambocao.
Leite, Jos¢ Costa. Peleja de Joao Galdino com Joaquim Pitu descrevendo os
planetas e os signos.

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de José Alves Sobrinho com Otacilio Batista.

Leite, José Costa. Peleja de José Costa com a poetisa baiana.

Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Ana Roxinha.

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de José Costa com Joao Severo.

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de José Costa com Maria das Dores.

Leite, José Costa. Peleja de José Costa com Severino Paulino.

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de José Costa Leite com Antonio Klévisson Viana.

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de José Costa Leite com Maria Quixabeira (A Rainha das
Pelejas).

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de José do Brago com Ulisse Bahiano.

Leite, José Costa. Peleja de Severino Pereira com Manoel Xudu.

2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~130 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

95.
96.
97.
98.
99.
100.
101.
102.
103.

104.

105.
106.
107.

108.
109.
110.
111.

112.
113.
114.
115.
116.

117.
118.

119.

120.
121.

122.
123.

124.
125.
126.
127.
128.
129.
130.
131.

132.

Leite, José Costa. Peleja de Severino Pereira com Manoel Xudu 2° debate.

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de Silvino Piraud com Inacio da Catingueira.

Leite, José Costa. Peleja de um embolador de coco com o Diabo.

Leite, José Costa. Peleja de Zé Pretinho com Manoel Riachdo.

Leite, Jos¢ Costa. Peleja de Zé Pretinho com Maria Roxinha da Bahia.

Leite, José Costa. Peleja de Zé Pretinho com Patativa do Norte.

Leite, José Costa. Peleja de Chiquinho Feijo com Joel de Laranjais.

Leite, Jos¢ Costa. Segunda peleja de José Costa com a poetisa baiana.

Lima, Arievaldo Viana. A grande peleja de Joao Corta-Pau com Passarim da
Redondilha.

Lima, Joao Severo de. Peleja de Joao Severino de Lima com Manoel Camilo dos
Santos.

Lima, José Tomaz de. Peleja de José Tomaz Lima com o Cabo Vicente Rufino.
Lima, Natanael de. Peleja de Natanael de Lima com Apolonio Alves dos Santos.
Lima, Silvino Piraua de. 4 primeira peleja de Romano do Teixeira com Inacio da
Catigueira.

Lima, Sizenando. Desafio de Hebe Camargo com Dercy Goncalves.

Junior, José Luiz. Peleja de José Luiz com José Alves Sobrinho.

Mata, Sabia da. Peleja do Povo contra o homem que quer cercar o mundo.
Mattoso, Glauco y Moreira de Acopiara. Peleja virtual de Glauco Mattoso com
Moreira de Acopiara.

Meira, Creusa y Z¢ Walter. Desafio Creusa Meira x Zewalter.

Meira, Creusa y Z¢ Walter. Peleja virtual Creusa Meira x Zewalter.

Meira, Creusa y Sonia Ortega. Cordel na rede social.

Mendes Sobrinho, Joaquim. Peleja de Joames com Gaviao.

Monteiro, Fred y Marco di Aurélio (Dom Capeta). A peleja de Fred Monteiro e
Dom Capeta.

Motta, Bob. Peleja do Doutor x Matuto.

Mulatinha, Antonio da. 4 3“ peleja de Antonio da Mulatinha com o embolador
Manoel Batista.

Neto, Manoel Messias Belizario. Peleja de Manoel Messias com Francisco
Carolino.

Neves, Jota das. 4 peleja do bom cidadao com a maldita gula.

Nordestino, Franklin Maxado. 4 deferente peleja do Crioulo Doido com Coronel
Ludugero.

Nordestino, Franklin Maxado. Peleja de Zé Limeira com o Crioulo Doido.
Olegario, Alfredo. 4 peleja do Mestre Cabe¢ca com o Mestre Binha - Sinha
Capoeira -.

Olegario, Alfredo. 4 peleja do Mestre Cavalieri com o Mestre Gaio.

Olegario, Alfredo. 4 peleja do Mestre Leopoldina com o Mestre Nestor Capoeira.
Olegario, Alfredo. 4 peleja do Mestre Negoativo com o Mestre Porrada.
Olegario, Alfredo. 4 peleja entre os irmaos Cebolinha e Cantador.

Oliveira Barreto, Antonio Carlos de. 4 peleia do solteiro com o casado.

Pacheco, José. Peleja de um cantador de coco com o Diablo.

Pacheco, José. Peleja de Vicente Sabia com Antonio Coqueiro.

Paula, Francisco Firmino de. 4 tremenda peleja de Francisco de Paula com
Joao José.

Paulino, Pedro Paulo. Peleja de dois poetas falando de violencia.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574

~ 131 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

133.
134.
135.
136.

137.
138.
139.
140.
141.

142.
143.

144.

145.

146.
147.
148.
149.
150.
151.
152.
153.
154.
155.
156.

157.
158.
159.
160.
161.

162.
163.
164.

165.
166.

167.
168.
169.
170.
171.

Pavo, Z¢ do. 4 peleja do Guerreiro contra a corrup¢ao e a miséria.

Pereira Sobrinho, Manoel. Peleja de Manoel de Riachdo com o Diabo.

Pereira, Wanderlei. Peleja de Joao Sujeira com Maria Limpa Tudo.

Pild, Climaco Nardes Pires Neto; Antonio Carlos de Oliveira Barreto y José¢ Walter
Pires. Peleja a seis maos.

Pinheiro, Savio. 4 peleja do Figado Valente com Mané Cachacinha.

Pinto, William José¢ Gomes. Peleja entre o Coronel Junqueira e o Negro Enedino.
Pifieiro, Luis da Costa. Peleja de Riachdao Sobrinho com José Maneiro.

Pires, Jos¢ Walter y Antonio Carlos de Oliveira Barreto. Um e-mail respostado.
Pontual, José Pedro. A esmagadora peleja de Joao Vicente Emiliano com José
Pedro Pontual.

Pontual, José Pedro. Peleja de José Nilton de Oliveira com José Pedro Pontual.
Pontual, José Pedro. A esmagadora peleja de Joao Vicente Emiliano com José
Pedro Pontual.

Ramos, Joao Crispim. 4 grande peleja de Joao Crispim Ramos com Caboquinho
da Bahia.

Ramos, Joao Crispim. Peleja de Joao Crispim Ramos com Rodolfo Coelho
Cavalcante.

Rinaré, Rouxinol de y Serra Azul. O grande encontro de Camoes com Salomao.
Sales, Dideus y Dalinha Catunda. Didlogo poético.

Santa Helena, Raimundo. Peleja de Santa Helena com Franklin.

Santa Maria, Manoel. Peleja de Zé Sarney com Ulisses Guimaraes.

Santini, Edmilson. Peleja de Acabamundo com Estrella verde da flora.

Santini, Edmilson. Uma peleja entre Deus e o cao no picadeiro.

Santini, Edmilson y Thomas Bakk. Peleja de Papai Noel com Papai Cordel.
Santos, Amaro Quaresma dos. Discussao de Amaro Quaresma com José Batista.
Santos, Antonio Teodoro dos. Peleja de Garrincha com Pelé.

Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Cicero Quaresma com Expedito Ferreira.
Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Severino José com Apolonio Alves dos
Santos.

Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Zé Limeira com Severino Tempero.

Santos, Apolonio Alves dos. Peleja de Cicero Quaresma com Expedito Ferreira.
Santos (Azuldo), José Joao dos. 4 peleja de Azulao com Palmeirinha.

Santos (Azuldo), José Joao dos. 4 peleja de Azulao com Zé Limeira.

Santos, Manoel Camilo dos. Peleja de Antonio Correia com Manoel Camilo dos
Santos.

Santos, Manoel Camilo dos. Peleja de Camilo com Silveira.

Santos, Manoel Camilo dos. Peleja de Manoel Camilo com Pedro Simao.

Santos, Manoel Camilo dos. Primeira peleja de Manoel Camilo com Romano
Elias.

Santos, Manoel Camilo dos. Segunda peleja de Manoel Camilo com Romano Elias.
Santos Lima, Roberto y Manoel Monteiro. Peleja de um poeta do campo com um
poeta da cidade.

Silva, Caetano Cosme da. Peleja de Ana Roxinha com Maria Roxinha.

Silva, Caetano Cosme da. Peleja de Caetano Cosme com José Monteiro.

Silva, Caetano Cosme da. Peleja de Caetano Cosme com Maria Lavandeira.
Silva, Gongalo Ferreira da. Peleja de Oscar Alho e Francisco Malagueta.

Silva, Jodo José da. Peleja de Caetano Cosme da Silva com Maria Lavandeira.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574

~ 132 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

172.

173.
174.
175.
176.
177.
178.
179.
180.
181.
182.
183.
184.
185.
186.
187.

188.

189.
190.

191.

192.

193.
194.
195.
196.
197.
198.
199.

200.
201.
202.

203.
204.
205.
206.
207.
208.

Silva, Jodo José da. Peleja de Egidio Lima com Clidenor Varela sobre a Escritura
Sagrada.

Silva, Jodo José da. Peleja de Severino Borges com a Negra Furagao.

Silva, Jodo José da. Peleja de Severino Borges com Patativa do Norte.

Silva, Jodo José da. Peleja de Severino Semeao com Ana Roxinha.

Silva, Jodo José da. Terceira peleja de Luiz Gomes com Severino Borges.

Silva, José Bernardo da. Peleja de Jodo Athayde com Leandro Gomes.

Silva, José Bernardo da. Peleja de Joao Atayde com Raimundo Pelado.

Silva, José Bernardo da. Peleja de Jodo Athayde com José Ferreira Lima.

Silva, José Bernardo da. Peleja de Joaquim Jaqueira com Joao Melquiades.
Silva, José Bernardo da. Peleja de José Costa com Caetano Cosme da Silva.
Silva, José Bernardo da. Peleja de José Feliz com Mangabeira.

Silva, José Bernardo da. Peleja de Manoel Raimundo com Manoel Campina.
Silva, José Bernardo da. Peleja de Pinto com Milanes.

Silva, José Bernardo da. Peleja de Ulisses Baiano com José do Brago.

Silva, José Bernardo da. Peleja de Ventania com Pedra Azul.

Silva, José Ferreira da. Peleja de José Ferreira da Silva (Rouxinol) com Pedro
Bandeira Pereira de Caldas ou o sonho de um poeta.

Silva, Manoel Moisés da. Primeira peleja de Manoel Moisés da Silva (Messias)
com Sebastiao Batista Ramos.

Silva, Manoel Monteiro da. Peleja de Manoel Camilo com Manoel Monteiro.
Silva, Minelvino Francisco. Peleja de Minelvino com Odilon Pinto no forro do
mate o velho.

Silva, Minelvino Francisco. Peleja de Minelvino Francisco Silva com Manoel
Peixoto Almeida.

Silva, Minelvino Francisco. Peleja do filho do Cego Aderaldo com o filho de Zé
Pretinho.

Silva, Nilton José da. 4 peleja de Lo e Leu pela Dorinha Duval.

Silva, Severino Borges da. Peleja de Severino Borges com Mocinha do Para.
Silva, Severino Borges da. Peleja de Severino Borges com Patativa do Norte.
Silva, Severino Milanés da. Peleja de Severino Pinto com Severino Milanes.
Silva, Severino Milanés da. Peleja de Zé Quixabeira com Manoel Monteiro.
Soares, Jos¢ Francisco. Peleja de José Soares com José Costa Leite.

Tavares, Braulio y Antonio Klévisson Viana. Peleja de Braulio Tavares com
Antonio Klévisson Viana.

Torres, Heleno Francisco. Peleja de Chicotingole com Chica Esporao.

Viana, Antonio Klevisson. 4 grande peleja de Beneval com José Mota Pinheiro.
Viana, Antonio Klevisson. A insustentavel peleja de Zé Maria de Fortaleza com
Calixtao de Guerra.

Viana, Antonio Klevisson. A malassombrada peleja de Pedro Tatu com o lobisomem.
Viana, Arievaldo. Peleja de Zé Ramalho com Zé Limeira.

Vieira, Antonio. 4 peleja da ciencia com a sabedoria popular.

Vila Nova, Ivanildo. 4 peleja da ciencia com a sabedoria popular.

Xudu, Manoel. Peleja de Manoel Xudu Sobrinho e Zezé Lulu.

Zoido, Antde y Zefa Cabago. 4 peleja Virtual de um Catingueiro Tarado com uma
Sertaneja Insaciavel.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574

~ 133 ~



M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

FinANCIACION

Una parte del trabajo que se presenta en este articulo se enmarca en el proyecto
de investigacion “Turismo y procesos de espectacularizacion en las tradiciones musicales
ibéricas contemporaneas”, referencia PID2020-115959GB-100, financiado por MCIN/
AEI/10.13039/501100011033

BIBLIOGRAFIiA

ABREU, Mércia (1999): Historias de cordéis e folhetos, Campinas, Mercado de Letras /
Associacao de Leitura do Brasil

ABREU, Martha (2017): Da senzala ao palco. Cangoes escravas e racismo nas Américas,
1870-1930, Campinas, Editora Unicamp. https://doi.org/10.7476/978852
6813960

ALBUQUERQUE, Maria Elizabeth Baltar Carneiro de (2011): «Literatura popular de cordel.
Dos ciclos tematicos a classificacdo bibliografica», Tesis de Doctorado, Jodo
Pessoa, Universidade Federal da Paraiba. [<https://repositorio.ufpb.br/jspui/
handle/tede/6183>].

Avrves DE Lima, Gustavo Henrique (2021): «Ao repique da marimba e do pandeiro. A voz
e o verso de Luiz Gama e Inécio da Catingueira como “discursos fundadores” da
poesia negra brasileira», Tesis de Master, Assis, Universidade Estadual Paulista.
[<http://hdl.handle.net/11449/217999>].

Avrves DE Lima, Gustavo Henrique (2023): «Inacio da Catingueira e Luiz Gama. Duas
vozes poéticas negras pela liberdadew, Jangada: critica, literatura, artes, 20, pp.
194-213. https://doi.org/10.35921/jangada.v1i20.458

ANANIAS, Mariana do Nascimento (2023): «Os desafios de Chica Barrosa: estudo
dos fragmentos poéticos e biograficos de uma repentista negra da Paraiba
Oitocentista», Tesis de Master, Sdo Paulo, Universidade de Sao Paulo. https://doi.
org/10.11606/D.31.2023.tde-04042023-103929

AvaLa, Maria Ignez Novais (1988): No arranco do grito. Aspectos da cantoria nordestina,
Sdo Paulo, Editora Atica.

BearTie, Peter M. (2001): The Tribute of Blood Army, Honor, Race, and Nation in
Brazil, 1864-1945, Durham / London, Duke University Press. https://doi.
org/10.1215/9780822381105

Bora, Z¢lia M. (2007): «Negritude e literatura de cordel. Uma épica da interculturalidade
ante o supranacional», Polissema, 7, pp. 262-79. https://doi.org/10.34630/
polissema.vi7.3310

BoteLHo, André y Scuwarcz, Lilia Moritz (2013): Cidadania. Um projeto em construgao,
Sao Paulo, Claro Enigma.

CaBrAL, Rayssa Duarte Marques; Luiz, Lisiane Oliveira e Lima y SiLva, Gisele Meire Tita
Nazario da (2022): «Subversao a tradi¢ao da literatura de cordel. Um olhar para o
protagonismo negro feminino nos cordéis de Jarid Arraes», Scripta, 56 (26), 155-
167. https://doi.org/10.5752/P.2358-3428.2022v26n56p155-167

CerrAO, Natalia Gallo (2022): «Biblioteca escolar antirracista: manifestagdes de racismo
e preconceito étnico-racial na literatura de cordel», Multiplos Olhares em
Ciéncia da Informag¢do, Numero Especial 2022. https://doi.org/10.35699/2237-
6658.2022.35474

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 134 ~


https://doi.org/10.7476/9788526813960
https://doi.org/10.7476/9788526813960
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/tede/6183
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/tede/6183
http://hdl.handle.net/11449/217999
https://doi.org/10.35921/jangada.v1i20.458
https://doi.org/10.11606/D.31.2023.tde-04042023-103929
https://doi.org/10.11606/D.31.2023.tde-04042023-103929
https://doi.org/10.1215/9780822381105
https://doi.org/10.1215/9780822381105
https://doi.org/10.34630/polissema.vi7.3310
https://doi.org/10.34630/polissema.vi7.3310
https://doi.org/10.5752/P.2358-3428.2022v26n56p155-167
https://doi.org/10.35699/2237-6658.2022.35474
https://doi.org/10.35699/2237-6658.2022.35474

M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

Costa, Maria Suley da (2016): «A representacao do negro na poesia popular. Contribuindo
para a disseminag¢do de um discurso de autoafirmacao», Anais ENLIJE, 6. [<https://
editorarealize.com.br/artigo/visualizar/25890>].

Cosrta, Rafaela Mayara Bexerra, Sitva, Horténcia Lianna da y FeLix, lona Batista (2008):
«A representacdo do negro na literatura de cordel», en I Coloquio Internacional
de Historia. GT 08: Historia do Negro no Brasil, Campina Grande, Universidade
Federal de Campina Grande.

Dias, Karcia Lucia Oliveira; BELisario, Danielle Dos Santos Souza y ALBUQUERQUE, Maria
Elizabeth Baltar Carneiro de (2013): «Pelejas na literatura popular de cordel:
construindo temasy», Biblionline, 9, 2, pp. 122-40. [<https://periodicos.ufpb.br/
index.php/biblio/article/view/16790>].

Diaz, Silvia Susana (1988): «EI negro en la literatura de cordel de Salvador-Bahiay,
Alpha, 1, 4, pp. 41-56. [<https://revistaalpha.ulagos.cl/index.php/alpha/article/
view/2152>].

Foucautr, Michel (1979): Microfisica del poder, Madrid, La Piqueta.

Foucautr, Michel (2002): La Arqueologia del Saber, Buenos Aires, Siglo XXI Ediciones.

Foucautr, Michel (2003): Hay que defender la sociedad, Madrid, Akal.

Foucautrt, Michel (2005): El orden del discurso, Buenos Aires, Tusquets Editores.

Gowmes, Germana Guimaraes (2012): «Insultos, elogios e resisténcias. Participacdo de
repentistas negros em cantorias do Nordeste (1870-1930)», Tesis de Master, Jodo
Pessoa, Universidade Federal da Paraiba.

GowmEs, Germana Guimardes y Lucena, Vanessa Monteiro (2008): «A literatura de cordel
no combate ao preconceito racial», en I Coldquio Internacional de Historia. GT
01: Historia e Linguagens: interfaces com a literatura, o cinema e a fotografia,
Gervacio Batista Aranha, Pavula Maria Sales Nascimento y Joachin de Melo
Azevedo S. Neto (coord.), Campina Grande, Universidade Federal de Campina
Grande, s.p.

HEerNANDEZ, José (2008): Martin Fierro, Buenos Aires, Losada.

IsoLABELLA, Matias (2012): «Estructuras de improvisaciéon en la payada rioplatense:
definicion y andlisis», Revista Argentina de Musicologia, 12-13, pp. 151-182.

IsoLABELLA, Matias (2021): Lo que la rima desvela... Desafio y solidaridad en la payada
rioplatense. Un estudio de su practica profesional en la Provincia de Buenos
Aires, Tesis de Doctorado, Valladolid, Universidad de Valladolid.

IsoLABELLA, Matias (2022): «Lo que la rima desvela... Desafio y solidaridad en la payada
rioplatense. Un estudio de su practica profesional en la Provincia de Buenos Airesy,
Revista de Musicologia, 45, 1, pp. 347-355. https://doi.org/10.2307/27204767

TumarTi, Paulo Teixeira (2012): «Historia e Folhetos de Cordel No Brasil: Caminhos Para
a Continuidade de Um Dialogo Interdisciplinary, Escritural. Ecritures d’Amérique
Latine, 6, pp. 3-32.

TumarTi, Paulo Teixeira (2014): «Vozes negras na cantoria (1870-1925) O caso de Severino
Perigo», Literatura e Sociedade, 19, pp. 100-116. https://doi.org/10.11606/
issn.2237-1184.v0i19p100-116

Iumarti, Paulo Teixeira (2017): «Heranga escravista e forma poética no Brasil: As
apropriacdes do género do Marco por um cantador afrodescendente, Joaquim
Francisco Santana (1877-1917)», Luso-Brazilian Review, 54, 1, pp. 28-54. https://
doi.org/10.3368/1br.54.1.28

IumarTi, Paulo Teixeira (2020): Cantos de guerra. Cantadores negros e as disputas em
torno do género do Marco (1870-1930), Sao Paulo, Alameda Casa Editorial.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~ 135~


https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/25890
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/25890
https://periodicos.ufpb.br/index.php/biblio/article/view/16790
https://periodicos.ufpb.br/index.php/biblio/article/view/16790
https://revistaalpha.ulagos.cl/index.php/alpha/article/view/2152
https://revistaalpha.ulagos.cl/index.php/alpha/article/view/2152
https://doi.org/10.2307/27204767
https://doi.org/10.11606/issn.2237-1184.v0i19p100-116
https://doi.org/10.11606/issn.2237-1184.v0i19p100-116
https://doi.org/10.3368/lbr.54.1.28
https://doi.org/10.3368/lbr.54.1.28

M. [SOLABELLA, «IDESAFIANDO LA OTREDAD...» BoOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 112-136

Lacerpa, Erasmo Peixoto (2014): «Representacdes do Diabo na literatura de cordel:
a demonizagdo do negro em Leandro Gomes de Barros (1893-1918)», Fato &
Versoes, Revista de Historia, 11, 6, s.p. [<https://periodicos.ufms.br/index.php/
fatver/article/view/1214>].

LEssa, Origenes (1982): Inacio da Catingueira e Luis Gama: dois poetas negros contra o
racismo dos mesticos, Rio de Janeiro, Fundacdo Casa de Rui Barbosa.

Lewin, Linda (2007): «A Tale of Two Texts: Orality, Oral History and Poetic Insult in
the Desafio of Romano and Inacio in Patos (1874)», Studies in Latin American
Popular Culture, 26, pp. 1-25.

Maxapo, Franklin (1994): «O negro na literatura de cordel», Sitientibus, 12, pp. 93-100.
https://doi.org/10.13102/sitientibus.vil2.10046

Maxapo, Franklin (2011): O que é cordel na literatura popular, Mossord, Queima-Bucha.

Micnoro, Walter D. (2003): Historias locales / disefios globales. Colonialidad,
conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo, Madrid, Akal.

Moura, Clovis (1976): O preconceito de cor na literatura de cordel: tentativa de andlise
sociologica, Sao Paulo, Editora Resenha Universitaria.

NoGUEIRA, Carlos y Gapzekro, John Rex Amuzu (2017): «Da peleja de Cego Aderaldo
com Z¢ Pretinho do Tucum a peleja de Aderaldo filho do cego com Alexandre o
neto de Z¢ Pretinho», Atenea (Concepcion), 516 (diciembre), pp. 221-32. https://
doi.org/10.4067/S0718-04622017000200221

NoGUEIRA, Carlos y Gapzekpo, John Rex Amuzu (2021): «*“Para cantador valente/ tenho
um chicote de aco”. Homens em confronto na peleja brasileira», Mester, 50, pp.
193-218. https://doi.org/10.5070/M350050993

OBLIGADO, Rafael (2005): Santos Vega, Buenos Aires, Colihue.

Pacrial, Valentina (2010): «Introduction: Performing Disputes», Journal of Linguistic
Anthropology, 20, 1, pp. 63-71. https://doi.org/10.1111/j.1548-1395.2010.01048.x

PratH, Oscar (1973): Geografia del mito y la leyenda chilenos, Santiago de Chile, Editorial
Nascimento.

SarMIENTO, Domingo Faustino (1990): Facundo. Civilizacion y barbarie, Madrid, Catedra.

Scuwarcz, Lilia Moritz (1999): The Spectacle of the Races: Scientists, Institutions, and
the Race Question in Brazil, 1870-1930, New York, Hill and Wang.

Scuwarcz, Lilia Moritz (2013): Nem preto nem branco, muito pelo contrario, Sao Paulo,
Claro Enigma.

Scuwarcz, Lilia Moritz (2022): Brazilian Authoritarianism. Past and Present, Princeton,
Princeton University Press. https://doi.org/10.1515/9780691238760

Siva, Custodio da (2021): «A Cantoria de Viola», en Estudos em literatura popular: II,
Maria de Fatima B. M. Batista et al. (eds.), Campina Grande, Eduepb, pp. 219-34.

TErRRA, Ruth Brito Lémos (1983): Memoria de lutas. Literatura de folhetos do Nordeste,
1893-1930, Sao Paulo, Global Editora.

Fecha de recepcion: 19 de marzo de 2025
Fecha de aceptacion: 25 de abril de 2025

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9574
~136 ~


https://periodicos.ufms.br/index.php/fatver/article/view/1214
https://periodicos.ufms.br/index.php/fatver/article/view/1214
https://doi.org/10.13102/sitientibus.vi12.10046
https://doi.org/10.4067/S0718-04622017000200221
https://doi.org/10.4067/S0718-04622017000200221
https://doi.org/10.5070/M350050993
https://doi.org/10.1111/j.1548-1395.2010.01048.x
https://doi.org/10.1515/9780691238760

J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...»

BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

Oralidad y escritura para la musica tradicional soriana: los
Cuadernillos como medio de memoria

Orality and writing in Sorian traditional music:
Notebooks as a medium of memory

Julia EscriBaNnO BLANCO
(Universidad de Valladolid y Universidad Internacional de La Rioja)
juliaescribanoblanco@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9609-351X

REsuMEN: En este articulo, a través del trabajo
de campo realizado en la provincia de Soria
durante los Gltimos diez afios, reflexiono sobre
el papel de los textos escritos en los procesos de
rememoracion de la tradicion musical local. En
los encuentros con colaboradores y colaboradoras,
un elemento ha cobrado protagonismo: los
cuadernillos de letras de las canciones. Este
objeto permite dialogar tedricamente con
conceptos como tradicion, oralidad o transmision
intergeneracional de saberes culturales, y
evidencia como la escritura no solo documenta
la oralidad, sino que también la retroalimenta al
servir como recurso mnemotécnico que influye
en su transmision y transformacion.

ParLaBrAS cLAVE: Oralidad y memoria, Textos,
Cuadernillos, Tradicion oral, Soria.

ISSN: 2173-0695

ABSTRACT: In this article, drawing on ten years of
fieldwork conducted in the province of Soria, I
reflect on the role of written texts in the processes
of remembering local musical traditions.
Throughout my encounters with collaborators,
one element has gained particular prominence:
the songbook notebooks containing lyrics. This
material object allows for a theoretical dialogue
with concepts such as tradition, orality, and
the intergenerational transmission of cultural
knowledge. It demonstrates how writing not
only documents orality but also nourishes it,
serving as a mnemonic device that shapes its
transmission and transformation.

Keyworps:  Orality and memory,
Notebooks, Oral tradition, Soria.

Texts,

DOI: 10.17561/blo.v15.9322

~ 137 ~


mailto:juliaescribanoblanco@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9609-351X

J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

1. INTRODUCCION

A'lo largo de la historia, la tradicion oral ha sido uno de los pilares fundamentales
para la transmision del conocimiento y la cultura de los pueblos (Ong, 1982). La oralidad,
entendida como el uso del lenguaje hablado para la transmisién de conocimientos, historias
y saberes, ha sido uno de los medios mas antiguos y universales para la comunicacion
humana. Antes de la aparicion de la escritura, y en muchas culturas contemporaneas
sin una tradicion escrita predominante, este ha constituido y constituye el mecanismo
principal para la preservacion de la memoria cultural y la ensefianza para las generaciones
futuras. Lo mas interesante, es que la oralidad esta asociada a una forma de pensamiento
situacional, concreta y participativa, mientras que la escritura facilita el analisis abstracto
y la separacion entre el conocimiento y el contexto inmediato (Ong, 1982). Desde la
antropologia, se defendi6 la idea de que la oralidad no es solo es un medio de comunicacion,
sino también un mecanismo de estructuracion del pensamiento y la identidad colectiva
(Lévi-Strauss, 1955). La oralidad se vincula a la mitologia y a las estructuras simbolicas
que conforman la base de las sociedades sin escritura.

Por su parte, la escritura no se entiende Unicamente como una herramienta
que registra la oralidad, sino que transforma la manera en que las sociedades piensan,
almacenan y transmiten informacion (Ong, 1982). Asi mismo, la escritura permite la
acumulacion de saberes de manera lineal y categorizada, mientras que la oralidad tiende
a ser mas flexible y adaptativa a contextos particulares (Goody, 1977). La escritura
transformo profundamente el pensamiento humano, pues permitié una reorganizacion
del conocimiento, fomentando el desarrollo de formas mas complejas en las sociedades
alfabetizadas. En cualquier caso, oralidad y escritura constituyen dos modalidades de
comunicacion que mas alla de ser vistas como mutuamente excluyentes, deben entenderse
como complementarias, ya que coexisten y se retroalimentan en diferentes contextos.

Entre la oralidad y la escritura se mueven, preservan, crean y recrean los saberes
tradicionales de numerosas areas rurales de Espafia. Concretamente, la musica popular de
tradicion oral ha desempefiado un papel crucial no solo en la transmision de informacion
sobre las costumbres, valores y creencias de las distintas comunidades, sino también en su
funcion como vehiculo para la construccion y el mantenimiento de la identidad cultural
(Dupey, 2020). En un territorio caracterizado por su diversidad, la tradicion oral ha jugado un
rol trascendental para la memoria colectiva. Los canticos de tradicion oral como los romances,
jotas, albadas, pascuas o canciones de trabajo, constituyen vehiculos esenciales para mantener
vivos los recuerdos, los valores y las creencias de los pueblos y comunidades locales.

Este articulo tiene como objetivo la reflexion sobre como los textos escritos de los
cantos tradicionales actian como medios de memoria, prestando especial atencion a la
relacion entre la oralidad y la escritura, asi como a los desafios que enfrenta la tradicion
oral en la actualidad. Para ello, se realiza una revision de algunas de las teorias sobre
oralidad, musica y tradicion mas relevantes en los ultimos afios; se lleva a cabo una
propuesta tedrica sobre los textos como medios de memoria y se aborda el estudio de
caso de los distintos tipos de cuadernillos de letras encontrados en el marco del trabajo de
campo realizado en distintas localidades de la provincia de Soria.

2. ORALIDAD, MUSICA Y TRADICION: APROXIMACIONES DE ESTUDIO

Los términos musica, tradicion y oralidad, tanto en conjunto como por separado,
han sido amplia y profundamente abordados en el ambito académico. Desde disciplinas
como la historia, la antropologia, la etnomusicologia o los estudios culturales se les ha

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 138 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

otorgado un considerable protagonismo y se han diseccionado y expuesto sus posibles
caracteristicas, causas, consecuencias y potencialidades. En este apartado, propongo una
revision de algunas de las aproximaciones de estudio actuales mas interesantes, desde las
que surgen en ambitos internacionales hasta las que conciernen al contexto espafiol.

Las primeras tres propuestas que presento aqui giran en torno a la idea del choque
inevitable entre tradicion y modernidad. Uno de los libros de referencia a este respecto
es Out of Time: Music and the Making of Modernity (2015), de Julian Johnson. En €I, el
autor explora cémo las tradiciones orales musicales, al no depender de notacion escrita,
se convierten en una forma de preservar la memoria colectiva y las cosmovisiones
locales, desafiando las narrativas modernas de progreso y homogeneizacion cultural.
Una conclusion significativa de este libro es que la musica ofrece una forma Unica
de experimentar el tiempo que va mas alla de las categorias modernas de cronologia
y medicion. Johnson enfatiza que «la musica nos recuerda que nuestra experiencia del
tiempo es siempre mas compleja que cualquier cronometro» (Johnson, 2015: 140). A
través de sus distintas formas y periodos historicos, la musica ha sido un medio para
reflexionar sobre la temporalidad, y su papel en la modernidad es inseparable de esta
funcidn critica.

Ideas interesantes a este respecto se derivan también de la obra de Richard Elliott
Fado and the Place of Longing: Loss, Memory and the City (2017). En este libro, el
autor realiza un andlisis profundo del fado portugués, la musica popular tradicional por
excelencia del pais, explorando sus vinculos con la identidad, la memoria y el sentimiento
de saudade (una sensacion de nostalgia o anhelo caracteristica de la cultura portuguesa).
Entre otros temas, Elliott discute sobre como el fado ha evolucionado en su forma y en el
modo en que es percibido, enfrentando tensiones entre la autenticidad tradicional y las
influencias modernas. Examina como este género musical se adapta a las expectativas
contemporaneas sin perder su esencia historica y simbolica, y como sirve de herramienta
para construir una narrativa cultural del pasado.

En ultimo lugar, destaco el concepto de tradicion activa, donde las tradiciones
orales no son solo reliquias del pasado, sino elementos vivos y adaptativos, una idea
que ha sido central en algunas investigaciones recientes. Svanibor Pettan y Jeff Todd
Titon en The Oxford Handbook of Applied Ethnomusicology (2016) presentan un marco
actualizado sobre cémo la musica oral y las practicas tradicionales se recontextualizan
en las sociedades modernas. Los autores defienden la idea de que la musica, debido
a su naturaleza universal y su capacidad para evocar emociones profundas, tiene el
poder de mediar en conflictos, generar didlogos interculturales y promover la cohesion
social (Pettan y Titon, 2016: 5). En este sentido, la musica es vista como un medio para
reconstruir lazos rotos y para articular procesos de curacion colectiva a través de las
tradiciones orales y musicales; se presenta no solo como una forma de arte, sino como una
herramienta dindmica para la intervencion social, la resistencia cultural y la revitalizacion
de las tradiciones orales.

En dmbito espaiiol, existen numerosos estudios que se aproximan a la tradicion,
la oralidad y la musica y lo hacen, a su vez, desde perspectivas heterogéneas. Destaco,
por su interés, las aproximaciones que parten desde la preservacion y revitalizacion de
repertorios hasta aquellas que teorizan sobre cuestiones de oralidad en la era digital,
pasando por algunas propuestas que abordan el andlisis de los discursos sobre el pasado y
la memoria histérica o las que retoman la identidad como eje central.

Los trabajos sobre recopilacion y preservacion de la musica tradicional son
cuantiosos aun en la actualidad. Enumerarlos seria casi una empresa imposible, por lo

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~139 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

que sefialo algunos manuales que se han dedicado a registrarlos. Destacan, también, las
publicaciones de Emilio Rey Garcia. La primera, de 1991, junto a Victor Pliego de Andrés,
se titula “La recopilacion de la musica popular espafiola en el siglo XIX, Cien cancioneros
en cien afios” y resulta indispensable para conocer la produccion de esa centuria. Destaca
también su Bibliografia de Folklore Musical Espariol de 1994, en la que presenta 1516
referencias bibliogréficas, algunas de ellas con comentario. El articulo Folk Music Studies
and Ethnomusicology in Spain de Josep Marti (1997) examina la evolucion y el estado
de los estudios de musica folk y la etnomusicologia en Espafia hasta la década de los
noventa. Marti aborda como estos campos han sido influenciados por factores historicos
y politicos especificos, particularmente durante el periodo franquista y la transicion
democratica, que marcaron una ruptura en la preservacion y difusion de las tradiciones
musicales. Ademas, Marti analiza el papel de las instituciones académicas y culturales
en la promocion de la investigacion etnomusicoldgica y cdmo estas investigaciones han
contribuido a la preservacion del patrimonio musical y cultural. Este articulo también
ofrece una vision critica de los desafios y oportunidades de la etnomusicologia en el
contexto espafiol contemporaneo, resaltando la importancia de esta disciplina para el
estudio de las identidades regionales y la diversidad cultural en Espaiia.

En general, estd claro que los cantos tradicionales, que durante siglos han
constituido una forma de mantener viva la memoria colectiva, transmiten historias de
amor, de guerra, de tragedia o esperanza, y reflejan en cierto sentido las experiencias
y los valores de las comunidades que los interpretan. A través de ellos, se preserva una
memoria que va mas alld de los hechos historicos para incluir parte de la vida cotidiana.
Ya en los afios cincuenta, Ramon Menéndez Pidal en su obra Romancero hispanico
(1953), destacaba el papel de los romances y otros géneros de la poesia popular como una
forma de preservar la memoria historica y cultural del pais. Especialmente los romances,
transmitidos de generacion en generacion, han sobrevivido durante siglos gracias a su
capacidad para adaptarse a los cambios sociales y politicos. Realmente, un romance que
originalmente narraba un acontecimiento histérico puede ser modificado para incluir
referencias a eventos mas recientes o para reforzar la identidad local.

De hecho, la preservacion de la memoria historica también ha sido objeto de
estudio desde el ambito de la tradicion musical actual. Por ejemplo, Luis Diaz Viana
publicé en 2007 las Canciones populares de la Guerra Civil. Textos y melodias de los dos
bandos. En este mismo sentido de reconstruccion de narrativas histdricas propias, el autor
explora como las musicas orales tradicionales juegan un papel crucial en la preservacion
de la memoria cultural; la musica es contestataria al divergir de los discursos hegemonicos
nacionales. Diaz Viana destaca que las canciones no solo transmiten melodias y ritmos,
sino que también encapsulan historias, valores y ensefianzas del pasado. A través de las
canciones, se pueden recuperar fragmentos de la vida cotidiana, los saberes populares y las
vivencias de generaciones anteriores. Pero este proceso de transmision no es pasivo; cada
generacion reinterpreta y adapta las canciones a sus contextos particulares, asegurando su
relevancia continua.

Por supuesto, los tres términos en estudio no pueden desligarse de una idea clave:
la identidad. La relacion entre la oralidad y la construccion de identidades culturales sigue
siendo un tema central en el estudio de la musica tradicional. En Espafia, es especialmente
fuerte en regiones con una identidad cultural marcada como Galicia, Cataluiia o el Pais
Vasco. Por ejemplo, Eugenia R. Romero, en su articulo «Gaitas, panderos y tambores. La
nueva musica gallega y una identidad glocalizada» (2017) investiga como las tradiciones
musicales orales en Galicia han sido un factor clave en la construccion identitaria de

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 140 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

la region. La musica gallega contemporanea ha redefinido y revitalizado la identidad
gallega a través de un proceso de glocalizacion en el que se fusionan elementos locales
con influencias globales. Romero analiza como esta transformacion responde tanto a las
dindmicas culturales internas de Galicia como a la influencia de la didspora y el turismo,
generando un estilo musical que refuerza la identidad gallega en un contexto global.
Por su parte, en ambito cataldn encontramos voces similares a las de Jaume Ayats, que
en publicaciones como «Las canciones “olvidadas” en los cancioneros de Catalunya:
como se construyen las canciones de la nacidn imaginada» (2010) analiza el modo en
que los cancioneros catalanes han jugado un papel fundamental en la construccion de
una identidad nacional catalana mediante la seleccion, exclusion y reinterpretacion
de canciones populares. El autor examina el proceso por el cual ciertas canciones son
olvidadas o intencionalmente omitidas, mientras otras se destacan y promueven, dando
forma a una memoria cultural que refuerza la narrativa de una «nacidn imaginada».

Las nuevas tecnologias y los proyectos de archivo digital han transformado la
forma en que se documenta y transmite la musica oral. Los archivos digitales estdn
transformando la forma en que se conservan y transmiten los conocimientos de tradicion
oral. Sibien este proceso permite una nueva forma de comunicar ciertos saberes musicales,
este cambio también plantea, de un modo atn mas evidente que la fijacion textual
tradicional en libros o cancioneros, la cuestion de como mantener la “autenticidad” y el
contexto de estas practicas musicales. La digitalizacion tiende a fijar versiones especificas,
aunque algunos archivos buscan conservar multiples interpretaciones de una misma pieza
para reflejar esta variabilidad. Una obra interesante al respecto es Oralidades en la era
digital: archivos, activaciones, memorias y resonancias, coordinada por Susana Gonzalez
Aktories y Mariana Masera (2024). Este texto retine veinte contribuciones de expertos en
estudios de la oralidad, el archivo y la conservacion de tradiciones orales, que abordan
como las tecnologias digitales reconfiguran el acceso, el estudio y la preservacion de estas
formas culturales. Ademas, el libro examina como la naturaleza performativa y adaptable
de las formas orales permite su resonancia en audiencias contemporaneas, subrayando su
capacidad de reinventarse y sobrevivir en un contexto digital.

Todos los temas que se entretejen con la oralidad, la musica y la tradicion, como la
reconstruccion de las historias locales, la nostalgia, 1a identidad o las cuestiones vinculadas
con la digitalizacion inherente a la modernidad actual, también se hacen evidentes en el
trabajo de campo que he podido llevar a cabo en la provincia de Soria a lo largo de los
ultimos diez anos. En estos encuentros, otra idea interesante ha salido a relucir: coémo la
oralidad se debe continuamente a la escritura, ya sea porque se recoge gracias a esta, ya
sea porque se reactiva debido a ella. A continuacion, profundizo en estas ideas que parten
de un mismo punto comun: los textos fisicos como medios de memoria.

3. LA ESCRITURA DE LA TRADICION ORAL: EL TEXTO COMO MEDIO DE MEMORIA

Mientras lugares y edificios son destruidos por el tiempo, la escritura destruye el
tiempo (Assmann, 2011: 3). Jann Assmann, especialista en estudios de memoria cultural,
plantea en su obra que el texto cumple una funcidon esencial como medio de memoria,
actuando como un soporte en el que se fijan y perpetiian significados culturales. Segin
el autor, el texto tiene la capacidad de estabilizar recuerdos, tradiciones e identidades,
ya que permite almacenar informacién maés alld de la memoria humana, asegurando
su transmision en el tiempo. Asi, los textos actian como medios de memoria que se
caracterizan por estar codificados lingiiisticamente y, por ello, ofrecen accesos al pasado

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~141 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

distintos de los que puede ofrecer la oralidad. La escritura supone un cambio radical en
la concepcion de la reminiscencia, en la captacion de la informacion y en la percepcion
de la temporalidad.

A grandes rasgos, el texto cumple dos funciones esenciales: almacenar y comunicar
(Assmann, 2011: 86). Este almacenaje permite exteriorizar la memoria y promueve la
recopilacion de datos. Ademas, su mensaje puede ser dislocado espacio-temporalmente:
es decir, puede ser leido por gente de otra época y en otro lugar. Es asi como la escritura
se entiende, ademas de como un medio de inmortalizacidén, como un auxiliar de memoria
que permite su rescate en un futuro (Assmann, 2011: 178). Debido a que se trata de un
medio codificado, pudiera parecer que, por la heterogeneidad de sus lecturas, el texto
recuperado fuese demasiado distinto de aquel que una vez se escribi6. No obstante, es
precisamente la complejidad del codigo lingiiistico la que permite concretar significados
de forma muy precisa y recuperar mas fielmente aquello que se fijo, sobre todo en el caso
que aqui nos ocupa: los textos escritos o atesorados por los informantes a los que hemos
accedido en el trabajo de campo.

Las letras de las tonadas tradicionales recogidas en los cuadernillos de los vecinos
y vecinas sorianas funcionan como auxiliares de memoria y, de algin modo, también
inmortalizan las practicas con las que se vinculan. Los textos escritos, entonces, actiian
como una suerte de memoria externa que permite que los cantos sobrevivan mas alla de la
fragilidad de la memoria humana. Pero esta escritura no es neutral; al fijar el texto, se corre
el riesgo de cristalizar una version particular del cantico, en detrimento de la multiplicidad
de interpretaciones orales. En este sentido, los textos escritos son una herramienta doble:
ayudan a preservar, pero también limitan la flexibilidad intrinseca de la tradicion oral.

En cualquier caso, la presencia de estos textos refleja varios aspectos importantes
sobre la dinamica de la memoria, la preservacion del pasado y la adaptacion cultural.
En algun sentido, las personas mayores tienden a usar la escritura como un medio
para documentar conocimientos musicales cuando perciben una amenaza a las formas
tradicionales de transmision oral. Esto sucede, por ejemplo, cuando los jovenes dejan
de involucrarse activamente en las practicas musicales comunitarias, un hecho bastante
frecuente en la sociedad actual. En estos registros, se incorporan letras de canciones, pero
también anotaciones sobre su contexto cultural o incluso reflexiones sobre su significado
personal y colectivo. Parece importante destacar que, para ellos, la escritura no es vista
necesariamente como una oposicion a la oralidad, sino como una herramienta que la
complementa.

De hecho, los textos escritos sirven como un puente para las generaciones mas
jovenes que, en muchos casos, ya estdin mas acostumbradas a la alfabetizacion y a formas
de aprendizaje formal. Asi, los textos escritos por personas mayores en el trabajo de
campo, no solo documentan conocimientos musicales para las futuras generaciones, sino
que también facilitan la transmision de su herencia cultural en un contexto de continuo
cambio y globalizacion.

La fijacion del texto persigue unos objetivos, pero, el acceso a su lectura, genera
otros. Es sugerente pensar que, al leer los cuadernillos en las entrevistas, los interlocutores
parecen rescatar una verdad suspendida en el tiempo. Las letras de los cantos tradicionales,
guardadas por aflos en esas hojas, se pronuncian de nuevo en voz alta y, a modo de conjuro,
inspiran, provocan, condicionan, delimitan, definen, construyen, hechizan. El texto invita
al recuerdo y, en su lectura, quienes recuerdan imprimen en ¢l sus coordenadas vitales. De
hecho, nada que no esté previamente en el lector resonard al ser leido. Asi sucedi6 con los
cuadernillos encontrados en distintas localidades sorianas.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~142 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

4. ESTUDIO DE CASO: LOS CUADERNILLOS DE SORIA

La provincia de Soria es una de esas tierras que debido a cuestiones variadas no ha
recibido la atencion de los investigadores de musica y tradiciones orales hasta hace unos
afios. Por ello, en el ano 2014, la Diputacion Provincial de Soria, gracias al Departamento de
Cultura y Juventud, implemento tres Becas Etnograficas para jovenes investigadores cuya
finalidad era el estudio y la salvaguarda de la tradicion oral'. Los beneficiarios de dichas
becas fuimos David Alvarez, Susana Arroyo y Julia Escribano. Estas becas conocieron una
continuidad durante los afios 2015 y 2016, que permitieron la prolongacion del trabajo de
campo. El objetivo general era comprobar la pervivencia y documentar el patrimonio cultural
existente. Aunque se entendia que debiamos registrar todos los vestigios de tradicion oral,
el foco estaba puesto en la musica. Este campo seria al que se debia prestar mayor atencion,
con el fin de poner a la provincia de Soria en el mapa de la Musica Popular de Tradicion
Oral (en adelante MPTO). Para cllo se comenzd, durante el verano de 2014, una labor
de trabajo de campo que pretendia lograr un barrido que recogiera el maximo nimero de
testimonios en un conjunto, lo mas nutrido posible, de localidades.

El resultado de esta labor de recogida se ha traducido en la visita a mas de 350
localidades sorianas, de las que se han obtenido testimonios muy diversos. Ese conjunto
de materiales fue registrado a través de grabadoras digitales y se traduce en un archivo
sonoro que ronda las mil horas de grabacion. Una descripcion mas detallada arroja un
numero cercano a los 2500 documentos musicales y literarios -cantados y recitados-,
a lo que hay que sumar las descripciones etnograficas. Algunos ejemplos de estas
descripciones son las que narran las caracteristicas de las bodas tradicionales, el desarrollo
de las rondas navidefias, la casuistica que rodeaba la celebracion de los bailes, las normas
que regian las peticiones cuaresmales, el cultivo del cafiamo o referencias a la medicina
popular. Esta encuesta pone a Soria en el mapa de la MPTO, al registrar y documentar
casi todos los apartados que la integran, en varios casos con colecciones muy completas
de ejemplos, tales como las peticiones cuaresmales, las rondas de Navidad y del reinado,
las procesiones del Encuentro o las danzas de paloteo.

La transmision de los canticos de tradicion oral de una generacion a otra ha
sido, historicamente, un proceso informal y comunitario. Los nifos aprendian los
canticos escuchando a sus mayores durante las festividades, las labores agricolas o las
celebraciones religiosas. Actualmente y con la escritura al alcance de la mano de los
colaboradores locales, muchas de las letras entonadas en musicas tradicionales fueron
anotadas en distintos soportes denominados, de forma genérica en la provincia de Soria
como «cuadernillosy.

Entre estos soportes para la escritura de la musica tradicional, se encuentran
los cuadernillos escolares, las libretas de papel cebolla, los cuadernos de contabilidad,
cuadernos artesanales, cuadernos de oracion o devocionarios y, por supuesto, pliegues de
hojas sueltas.

4.1. Cuadernillos escolares. La posesion de los saberes

En la visita que realicé en Madruédano el dia 14 de abril de 2017% la vecina
Maria Garcia Capilla, en referencia a uno de los canticos populares religiosos, me dijo:
«Te hablo de cincuenta afios y méas que no se ha usado. Pero tenemos los cuadernillos

I Para més informacion véase Alvarez Carcamo (2017).
2La visita a Madruédano, del dia 14 de abril de 2017 se realizo junto a David Alvarez Carcamo.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 143 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

0 am N2 2

»;,Q wu:‘_ tﬂi"{,ﬂ Q f_a 1

mhnvn feom

OCI&"E r‘lb‘:}' » bl 41

m ‘._JJ‘?‘T CA I ,! LS
“'em Lan ,{w !

Imagen 1. Cuadernillo de letras de la localidad de Madruédano 14/04/2017.

apuntados y alguna otra cosa en la memoria». Precisamente esos «cuadernillos» a los
que Maria hizo alusién, han constituido uno de los elementos mas destacados. Estos eran
libretas pequenas, normalmente de papel delgado y con tapas de carton o papel mas rigido.
Suelen tener hojas rayadas o cuadriculadas, y en muchos casos contienen inscripciones
personales o dibujos en la portada. Estas libretas tienen hojas amarillentas y evidencias
del paso del tiempo. En ellas se recogen las letras de los cantos tradicionales, y son
atesoradas por sus propietarias como objetos de resefiable valor. Constituyen una fuente
de devocion y también de disputa: generan controversia sobre las versiones del pasado,
pero a su vez atestiguan la posesion de los saberes. A continuacion, en la Imagen 1., se
muestra la cubierta y una de las hojas el cuadernillo de letras de Madruédano.

4.2. Libretas de contabilidad. Numeros y devocion

En algunos hogares se reutilizaban cuadernos de contabilidad o libros de cuentas
para anotar canciones. Estos cuadernos tienen un papel mas grueso y resistente y a menudo
incluyen columnas preimpresas. En diversas localidades se han conservado libretas que
hacen las veces de cuadernos de contabilidad, como el que puede verse en la Imagen 2.,
el cuadernillo de letras de la localidad de Fuencaliente del Burgo®. Si bien estos soportes
recogen piezas religiosas y profanas, suelen ser las primeras por su extension las que
comunmente han necesitado ser registradas en pufio y letra por los propios vecinos y
vecinas. En el caso de Fuencaliente, fue la colaboradora Benedicta Rodrigo quien contaba

3El trabajo de campo realizado en Fuencaliente del Burgo se llevé a cabo el dia 18 de agosto de 2015.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 144 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

[/ng‘Z at; Jv-Jfr, f-ﬂ- i":ft"’-:_ R 2 i 4
i 's'd'f-.; e B -='-..|""¢' {{‘/f,ad‘
‘M --2-51 .-"'J r(’u-c.-asrwf

A rzﬁzpﬂ_fnfr L-‘-’-ﬂ‘-x ¥t w:i:#‘zdﬁ
o S =
éj:z_ z,.f_{.; Lo S T ‘-f‘./:-z;.'&

‘f d’ ottt L IR et W
P

Imagen 2. Cuadernillo de letras de la localidad de Fuencaliente del Burgo 28/08/2015.

con dos cuadernillos: «el antiguo» —como ella lo llamaba— y otro més nuevo donde, a
modo de copia de seguridad, habia reproducido por segunda vez las letras. En el primero,
una pequefia libreta de mano visiblemente usada, podian leerse los titulos de canticos como
«Las quince rosasy», «Las cartas de la baraja», «Las siete palabrasy», «El arado», «El reloj»,
«El reloj del purgatorio», «Los mandamientos», «El entierro», «Cantares de Cuaresmay
(los cinco «Domingosy, ademas del «Domingo de Ramos», «Dia de San José», «Dia de la
Virgen», «Jueves Santo» y las «Despedidasy», también oraciones y «coplas» o romances,
otro repertorio que precisamente por su amplitud textual ha requerido de soporte escrito.

4.3. Papeles sueltos o folios doblados. Imagenes pretéritas manuscritas e impresas

En muchos casos, las letras de canciones se escribian en papeles sueltos y luego
se guardaban en cajas, entre las paginas de otros libros o en cajones, por lo que es comin
encontrar hojas con anotaciones dispersas o inconexas.

Enlalocalidad de Molinos de Duero, un conjunto de fotocopias sueltas enfundadas
en un soporte plastico hacia las veces de cuadernillo®. En este caso, no eran las vecinas
quienes habian recogido los canticos, sino algiin sobrino, nieto o visitante foraneo que se
habia interesado por las tradiciones del pueblo y habia fotocopiado esas letras. Y es que
especialmente los cuadernillos —pero en general todos los textos— han sido entendidos
en el marco de las entrevistas llevadas a cabo en Soria como principio fundacional. Al

“El trabajo de campo realizado en Molinos de Duero se llevo a cabo el 18 de febrero de 2015.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 145 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

U\NTA RES_CUNRESMA
" " MobLiNOS.-DE-DUERD 40(3(7

¥ Fl ‘ »
T WIS UTE G TS ST

¥ 4,

i el 2
% <l s .

Py g o
Leatldl i) R BANREGR — A EITLAA

’ ' 4,910

AT | THANY. T ORELINN

g Y . ;

L3 .: 4 1 [

St O TR o A AP Iy
- "

¥ ‘i i ;
CA Y Pyl I’lfl.lh'ﬂﬂ’du )'

s

'

(RSt gl SRR AL IR Vs
“r

Imagen 3. Letras de canticos de recogidas en folios sueltos. Molinos de Duero 28/02/2015.

explicar sus tradiciones, presentar su pueblo y compartir su historia, los y las informantes
han acompafniado su mundo de datos y detalles con libros, articulos o cuadernos a modo
de testigos graficos en el juicio de sus verbalizaciones, como si sostuviesen con estos
«la verdad en sus manos». En su naturaleza objetual, estos textos se muestran como
elementos materiales que permiten construir memoria, como sucede con el texto de la
Imagen 3, esos cantares de Cuaresma de la localidad de Molinos de Duero recogidos en
folios sueltos y datados en 1930.

4.4. Cuadernos de oracion, devocionarios y otros libros. Estandarizacion textual

En muchos hogares, los libros de oraciones o devocionarios se empleaban para
anotar letras de canciones religiosas. Este tipo de libro pequefio y con tapas rigidas era
considerablemente comun en el dia a dia de nuestros mayores. En general, se trata de
publicaciones que contienen oraciones, lecturas y meditaciones dirigidas a la practica
devocional personal o comunitaria, y muchos de ellos fueron distribuidos en accién misional.
Son especialmente comunes en el contexto de la devocion catolica y sirven como guias
para el rezo de oraciones especificas en distintas circunstancias, como el rosario, novenas,
letanias, entre otros. En este tipo de cuadernillos, encontramos una estandarizacion de las
letras de los canticos que, en este caso, funcionan como letra normativa y por lo tanto no
negociable al recordar los cantos pasados. Se produce, con la impresion de las letras, la
estandarizacion textual de los cantos. Asi sucedid, por ejemplo, con el libro que Constantina
Sotillos de Rincon, de Montejo de Tiermes, tenia en su casa’. Este libro, dedicado a la
Iglesia de San Cornelio y San Cipriano, contenia las letras de los canticos religiosos vy, si

’La visita a Montejo de Tiermes se realizo el dia 11 de diciembre de 2017.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 146 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

Imagen 4. Libro local inspirado en la Iglesia de San Cornelio y San Cipriano de Montejo
de Tiermes 12/11/2017.

ella dudaba en alguna palabra o queria comprobar alguna expresion, sacaba el cuadernillo
para cerciorarse de que estaba (o no) en lo cierto. A continuacion, la Imagen 4. muestra la
portada de dicho libro.

Estos cuatro tipos de cuadernillos han ayudado de un modo u otro a larememoracion
de la tradicion musical en los pueblos de Soria. Gracias a ellos, los colaboradores pueden
acceder a recuerdos y conocimientos que, de otro modo, podrian haberse perdido en el
tiempo. A través de la lectura, los textos se convierten en auténticos medios de memoria
colectiva, permitiendo que se reencuentren con pasados temporalmente olvidados. Cada
cuadernillo no solo documenta canciones, sino que encapsula un universo simboélico de
significados y mensajes que, transmitidos a través del lenguaje, pueden conectar a los
lectores con su herencia cultural.

5. CONCLUSION

Oralidad y escritura conforman un binomio esencial para la transmision de
conocimientos y herencias culturales. Como ha quedado reflejado en este escrito, ambas
formas de comunicacion poseen puntos a favor y otros mas cuestionables que, en cualquier
caso, se erigen como métodos ineludibles de circulacion de lo tradicional. Los textos
orales, en forma de canticos y romances, han sido esenciales para la preservacion de la
memoria colectiva ya que, a través de la repeticion, la adaptacion y la reinterpretacion,
estas manifestaciones culturales han logrado sobrevivir durante siglos, incluso en un
mundo alfabetizado. La verdadera esencia de la tradicion oral reside en su naturaleza
flexible y dinamica, que permite que la memoria colectiva siga viva y sea relevante. A

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 147 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

través de los canticos tradicionales, las comunidades han transmitido historias, valores y
creencias, lo que posibilita la reinterpretacion y la actualizacion de su pasado en funcion
de las circunstancias presentes.

No obstante, esos saberes tradicionales, en numerosas ocasiones, se han registrado
por escrito. El texto desempeia una funcion esencial como medio de memoria en el que
se fijan y perpettan significados culturales. Los escritos poseen la capacidad de estabilizar
recuerdos, tradiciones e identidades, ya que permiten almacenar informacion mas alla
de los limites de la memoria humana, asegurando su transmision a lo largo del tiempo.
Ademas, al estar codificados de forma lingiiistica, facilitan otros accesos al pasado que
difieren de aquellos proporcionados por la oralidad. De forma general, el texto cumple las
funciones de almacenar y comunicar, lo que permite exteriorizar la memoria y favorece
la recopilacion de datos. En cierto sentido la escritura se concibe, ademas de como un
medio de inmortalizacién, como un auxiliar de la memoria que facilita su recuperacion
en el futuro.

En la actualidad, debates de cierto recorrido académico —como los vinculados
con la recuperacion de manifestaciones tradicionales o con cuestiones de identidad y
memoria historica— conviven ahora con aquellos que giran en torno a la digitalizacion
de la tradicion, que expanden los debates teoricos sobre tradicion, oralidad y texto, en
otras direcciones. Si bien los medios digitales ofrecen nuevas oportunidades para la
preservacion y difusion de los canticos tradicionales, también plantean riesgos en cuanto a
la pérdida de la dimension performativa y comunitaria de la oralidad. Ademas, el proceso
de digitalizacion puede descontextualizar los textos, separandolos de los entornos sociales
y culturales en los que tradicionalmente se transmitian.

A pesar de estos desafios, la recopilacion de los cantos tradicionales ha sido crucial
para la preservacion de la tradicion oral en Espafia. Los archivos y colecciones de textos
orales, son recursos invaluables para los estudiosos de la cultura popular. Estos archivos
no solo contienen las transcripciones de los canticos, sino también grabaciones de las
interpretaciones orales, lo que permite conservar parte de la riqueza de esas tradiciones. En
el caso de la provincia de Soria, los cuadernillos de los colaboradores han sido esenciales
para la pervivencia y recuperacion de tonadas y vivencias del pasado. Las letras de los
cantos recogidas en distintos soportes (cuadernillos escolares, cuadernos de contabilidad,
hojas sueltas o libros impresos) funcionan como auxiliares de memoria y, de algin modo,
también inmortalizan las practicas con las que se vinculan.

Los textos escritos, entonces, actlian como una suerte de memoria externa que
permite que los cantos sobrevivan mads alla de la fragilidad de la memoria humana. Pero
esta escritura no es neutral; al fijar el texto, se corre el riesgo de cristalizar una version
particular del cantico, en detrimento de la multiplicidad de interpretaciones orales. En este
sentido, los textos escritos son una herramienta doble: ayudan a preservar, pero también
limitan la flexibilidad intrinseca de la tradicion oral. Estos cuadernillos, ademas de su
contenido musical, son documentos valiosos por su caracter material y su capacidad de
preservar una parte de la memoria oral y las practicas de registro propias de los mayores
en areas rurales.

Sin embargo, es importante sefialar que la escritura no solo documenta la tradicion
oral, sino que también actiia como un recurso mnemotécnico para los propios informantes,
generando un proceso de retroalimentacion. Lejos de ser un transito unidireccional de
oralidad a escritura, la relacion entre ambas es dinamica: los textos escritos ayudan a
recordar, reconstruir y reafirmar el conocimiento oral, influyendo en la continuidad y
transformacion de la tradicion. Asi, la escritura no solo preserva la memoria, sino que

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 148 ~



J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

modifica la propia oralidad, enriqueciendo su transmision y adaptandola a nuevos
contextos.

En conclusion, el debate contemporaneo sobre oralidad y escritura no puede girar
en torno a una oposicion binaria entre estas dos formas de comunicacion, sino que su
foco esta debe estar puesto en cOmo interactiian y se entrelazan en una época marcada
por la interconectividad y la hibridez de medios. La escritura sigue siendo un mecanismo
clave para la acumulacion de conocimiento, pero también influye en su transmision. Por
su parte, la oralidad ha encontrado nuevas expresiones y revitalizaciones en la era de
los medios digitales, permitiendo que las voces, historias y tradiciones puedan ser tanto
preservadas como reinterpretadas en el tiempo.

BIBLIOGRAFiA

Arvarez Circamo, David (2017): «La recopilacion de la tradicion oral sorianay, Boletin de
Literatura Oral, N° Extra 1, pp. 391-413. https://doi.org/10.17561/blo.vextrail .18

Assmann, Aleida (2011): Cultural Memory and Western Civilization. Function, Media,
Archives, Cambridge, Cambridge University Press.

AssMmaNN, Jan (2011): Cultural Memory and Early Civilization. Writing, Remembrance
and Political Imagination, Cambridge, Cambridge University Press.

Avats ABEYA, Jaume (2010): «Las canciones “olvidadas” en los cancioneros de Catalunya:
como se construyen las canciones de la nacion imaginaday, Jentilbaratz, 12,
pp. 83-94. En linea: [<https://www.eusko-ikaskuntza.eus/es/publicaciones/las-
canciones-olvidadas-en-los-cancioneros-de-catalunya-como-se-construyen-las-
canciones-de-la-nacion-imaginada/art20160/>].

Diaz Viana, Luis (2007): Canciones populares de la Guerra Civil. Textos y melodias de
los dos bandos, Madrid, La Esfera.

DurEy, Ana Maria (comp.) (2020): Fronteras del Folklore. Identidades y territorialidades,
Argentina, Choele Choel.

Erviort, Richard (2017): Fado and the Place of Longing: Loss, Memory and the City,
Londres, Routledge.

GoNzALEZ AKTORIES, Susana y MASERA, Mariana (coords.) (2024): Oralidades en la era
digital: archivos, activaciones, memorias y resonancias. Nuevas aproximaciones a
los estudios de los impresos populares y lavoz. Enlinea: [<https://udir.humanidades.
unam.mx//docs/2024/05/oralidades_en la_era_digital.pdf?v=0.003>].

Gooby, Jack (1977): The Domestication of the Savage Mind, Cambridge, University of
Cambridge.

Jounson, Julian (2015): Out of Time: Music and the Making of Modernity, Nueva York,
Oxford University Press.

Livi-StrAUSS, (1955): Tristes Tropicos, Nueva York, Criterion Books.

Marri, Josep (1997): «Folk music studies and Ethnomusicology in Spainy», Yearbook for
Traditional Music,29,pp. 107-140. Enlinea: [<http://hdl.handle.net/10261/8290>].

MENENDEZ PipAL, Ramoén (1953): Romancero hispanico, Madrid, Espasa-Calpe.

ONG, Walter (1982): Orality and Literacy: The Technologizing of the Word, Nueva York,
Methuen.

PeTTAN, Savanibory Titon, Jeff (2016): The Oxford Handbook of Applied Ethnomusicology,
Nueva York, Oxford University Press.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 149 ~


https://doi.org/10.17561/blo.vextrai1.18
https://www.eusko-ikaskuntza.eus/es/publicaciones/las-canciones-olvidadas-en-los-cancioneros-de-catalunya-como-se-construyen-las-canciones-de-la-nacion-imaginada/art20160/
https://www.eusko-ikaskuntza.eus/es/publicaciones/las-canciones-olvidadas-en-los-cancioneros-de-catalunya-como-se-construyen-las-canciones-de-la-nacion-imaginada/art20160/
https://www.eusko-ikaskuntza.eus/es/publicaciones/las-canciones-olvidadas-en-los-cancioneros-de-catalunya-como-se-construyen-las-canciones-de-la-nacion-imaginada/art20160/
https://udir.humanidades.unam.mx//docs/2024/05/oralidades_en_la_era_digital.pdf?v=0.003
https://udir.humanidades.unam.mx//docs/2024/05/oralidades_en_la_era_digital.pdf?v=0.003
http://hdl.handle.net/10261/8290

J. EscriBANO BLANCO, «ORALIDAD Y ESCRITURA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 137-150

REY Garcia, Emilio (1991): «La recopilacion de la musica popular espafiola en el siglo
XIX, Cien cancioneros en cien aiosy, Revista de Musicologia, 14, 1-2, pp. 357-
73. https://doi.org/10.2307/20795462

REY Garcia, Emilio (1994): Bibliografia de Folklore Musical Espariol, Madrid, Sociedad
de Musicologia.

RomEro, Eugenia (2017): «Gaitas, panderos y tambores. La nueva musica gallega y una
identidad glocalizada», Revista De analisis Cultural, 9, pp. 313-331. https://doi.
org/10.7203/KAM.9.9557.

Fecha de recepcion: 17 de noviembre de 2024
Fecha de aceptacion: 17 de marzo de 2025

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9322
~ 150 ~


https://doi.org/10.2307/20795462
https://doi.org/10.7203/KAM.9.9557
https://doi.org/10.7203/KAM.9.9557

N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...»

BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

Imégenes del zorro: el «burlador burlado» en cuentos de la
literatura andina

Images of the fox: the «mocker mocked» in tales of Andean
literature

Nécker SALAZAR MEJIA
(Universidad Nacional Federico Villarreal, Peru)

nsalazar@unfv.edu.pe
https://orcid.org/0000-0003-0691-4359

Resumen: En el cuento folclorico del mundo
andino, el zorro es un personaje que se caracteriza
por su habilidad, astucia y engafio. No obstante,
esta condicion se suele invertir y trasladarse a
otros personajes que, usualmente, son victimas
del zorro, por lo que este aparece como un
«burlador burlado» en varias narraciones de la
tradicion oral andina. El presente articulo estudia
los motivos referidos a la burla de que es objeto
dicho personaje en un corpus de narraciones del
universo andino, en cuya trama las aventuras
del zorro tienen como rival a otros personajes
fabulescos que lo engafian en cada episodio.
Organizados mediante una serie de divertidas
escenas, donde el humor se conjuga con la leccion
que recibe el zorro, los cuentos demuestran la rica
vitalidad del arte narrativo en el mundo andino.
A partir de un indice de motivos, el trabajo
concluye que los diferentes matices, variaciones
y elementos narrativos que se registran en las
versiones estudiadas evidencian la especial
dinamica del cuento folclorico y del cuento
literario en la literatura andina.

ParaBras cLave: El zorro, El conejo, Animales

fabulescos, Motivos del cuento folclorico,
Tradicion oral andina.

ISSN: 2173-0695

ABsTRACT: In the folk tales of the Andean
world, the fox is a character characterized by
its ability, cunning and deceit. However, this
condition is usually inverted and transferred to
other characters who are usually victims of the
fox, which is why the fox appears as a «mocker
mocked» in several narratives of the Andean
oral tradition. This article studies the motifs
related to the mockery of this character in a
corpus of narratives of the Andean universe, in
whose plot the adventures of the fox are rivaled
by other fabulous characters who deceive him
in each episode. Organized through a series
of amusing scenes, where humor is combined
with the lesson the fox receives, the stories
demonstrate the rich vitality of the narrative
art in the Andean world. Based on an index of
motifs, the work concludes that the different
nuances, variations and narrative elements
that are recorded in the versions studied show
the special dynamics of the folk tale and the
literary tale in Andean literature.

Keyworps: The fox, The rabbit, Fabulous
animals, Folktale motifs, Andean oral tradition.

DOI: 10.17561/blo.v15.8615

~ 151~


mailto:nsalazar@unfv.edu.pe
https://orcid.org/0000-0003-0691-4359

N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

1. INTRODUCCION

En la literatura oral andina, el cuento folclorico es una de sus principales
manifestaciones y una muestra del singular talento narrativo de sus creadores. Uno de los
personajes mas conocidos de las narraciones andinas es el zorro, quien se caracteriza por su
habilidad, astucia y engafio, lo que le permite saciar el hambre y alimentarse devorando a
sus victimas. No obstante, esta condicion se suele invertir y trasladarse a otros personajes
que, de manera frecuente, son victimas del canido, por lo que se produce un cambio en
su estatuto de personaje burlador a personaje burlado. La paulatina pérdida del caracter
mitico del zorro define una imagen «ambigua» del personaje, en cuyo proceso intervienen
influencias de otras tradiciones narrativas y readecuaciones de las caracteristicas de
los seres fabulescos. La imagen del raposo como victima, que se desarrolla mediante
conocidos motivos de la tradicion oral, es predominante en las narraciones andinas y se
relata de manera entretenida y desde la perspectiva del humor.

El objetivo del presente articulo es estudiar los motivos referidos a la burla de que
es objeto el zorro mediante la lectura de una seleccion de cuentos pertenecientes a varios
departamentos de la region andina del Perti que abordan sus aventuras. En dicho corpus,
conocidos personajes fabulescos, como el conejo, el raton o el cuy, son rivales del canido
y lo engafan en cada episodio; de este modo, el rol de los personajes se invierte y el papel
del fuerte es asumido por el débil. Las narraciones son analizadas basandonos en la teoria
del cuento folclorico, en estudios sobre los motivos del engaiio al zorro en la literatura
andina y en trabajos que describen el rol de los personajes fabulescos en el cuento oral.

En el articulo, se explica la presencia del zorro en las narraciones miticas del
mundo andino, el ingreso del personaje al cuento folclérico y al cuento literario, la
conservacion y transmision de dichos relatos, su estructura narrativa, la relacion entre el
animal y otros seres fabulescos, la variedad de motivos referidos al engafio cometido en
contra del raposo por sus rivales y las diferencias entre los cuentos. Mediante la propuesta
de un indice de motivos que organiza el ciclo narrativo sobre el engafio al zorro en la
literatura andina, los cuales conforman la trama de tipos muy conocidos en el cuento
universal, se evidencia la permanente vitalidad y particular dinamica del cuento folclorico
y del cuento literario, asi como su especial capacidad para recrear la tradicion oral a través
de nuevas versiones.

2. EL ZORRO EN LA LITERATURA ANDINA: DEL MITO AL CUENTO FOLCLORICO

En la literatura andina, el zorro es un personaje que aparece en mitos etiologicos que
se relacionan con el origen de los productos de la tierra, la reparticion de los alimentos y el
surgimiento de sus congéneres en el mundo terrestre, tal como se relata en el conocido ciclo
de «el viaje al cielo»'. En este mito, el condor lleva al zorro a una fiesta que se realiza en ¢l
cielo, pero, como el canido se porta mal a pesar de la advertencia del condor, se produce su
caida hacia la tierra. Escenas de este ciclo, en las que se desarrollan las aventuras de dicho

''Efrain Morote Best analiza la estructura del relato y sus versiones en el articulo «El tema del viaje
al cielo. Estudio de un cuento popular» (1958), incluido en su libro Aldeas sumergidas. Cultura popular
v sociedad en los Andes (1988). El surgimiento de las plantas en el mundo andino desde la perspectiva
del mito es tratado por César Itier (1997) en el articulo «El zorro del cielo: un mito sobre el origen de las
plantas cultivadas y los intercambios con el mundo sobrenatural». El papel que cumple el zorro como
conector entre los mundos existentes en la cosmovision andina es estudiado por Sdnchez Garrafa (2008) en
el articulo «EI zorro entre mundos».

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 152 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

personaje, su arrogancia y pugna con aves del universo andino, ingresaron a formar parte
del contenido de fabulas, cuentos folcléricos y narraciones literarias.

En Dioses y hombres de Huarochiri* del Padre Juan de Avila (2007), importante
documento de la literatura quechua del siglo X VI traducido al castellano por Jos¢ Maria
Arguedas (1966), el zorro es protagonista de escenas pintorescas que contribuirdn, mas
adelante, a definir y caracterizar su imagen predominante en la literatura oral andina. En
un episodio del capitulo dos, el canido es condenado por el dios Cuniraya Wiracocha a
ser odiado, perseguido y maltratado por los hombres. El dios inca trata de encontrar a la
princesa Cavillaca, pero ella, al saber que habia tenido un hijo con él, prefiere huir con la
criatura hacia el mar. Interrogado el zorro por el dios sobre el camino que la princesa habria
seguido, el canido le informa que ella estd lejos y que no la encontrard; por esa razon,
Cuniraya Wiracocha lo maldice. En una escena del capitulo tres, para salvarse del diluvio,
los animales subieron a la cima de una montana, pero el raposo dejé sumergida su cola en el
agua, debido a lo cual su punta es de color negro. En un pasaje del capitulo cinco, se narran
las competencias en que debe participar Huatyacuri, para lo cual su padre le aconseja que
finja ser un huanaco muerto, de tal manera que, cuando el zorro y el zorrino vinieran a verlo,
querran comérselo al verlo asi. El padre le indica que grite para hacer huir a los dos animales
y olviden el porongo y la tinya que traian consigo, dos objetos que Huatyacuri necesita
para poder competir; de este modo, el canido es objeto del engafio. En el capitulo seis, el
raposo se compromete a delimitar el lugar por donde pasaria el cauce de una acequia, pero,
al asustarse ante el vuelo de una perdiz, cae cerro abajo; debido a ello, la acequia se traza en
un lugar diferente del que inicialmente se habia establecido.

En tal sentido, en un texto fundacional de la literatura andina, el zorro es protagonista
de escenas que prefiguran sus aventuras y apariciones en el cuento folclorico y literario. El
castigo, el engafio y el desafortunado destino del canido son conocidos episodios del contenido
tematico de dichas narraciones. Asi, el perfil del zorro que nos refiere el texto quechua
«posibilita una caracterizacion como personaje comico» (Goémez Garcia, 2016: 451).

Gerald Taylor (1987: 250) afirma que «[1]Jos cuentos sobre el zorro forman una
parte importante de la vasta tradicion oral andina»; en esa linea, el canido es uno de
los personajes mas representativos de los «relatos animalisticos» de «matriz originaria»
(Moulian et al., 2021). En el cuento folclorico, el zorro es conocido con los nombres de
Tio, Antonio, Pascual, Martin, Antoiio, Antuku, Atoq, Qamaque, Suwa, Tiwula y Lari,
entre otros (Morote Best, 1988; Itier, 1997; Espino, 2014); el raton que lo engana es
llamado Diego, nombre que alterna con los diminutivos Dieguito o Dieguillo, y solo tiene
un nombre (Navarro del Aguila, 1946). Personaje de numerosas narraciones, en las cuales
apela al engafio y a la trampa para devorar a sus victimas, el canido, igualmente, suele
ser objeto de burla y recibir castigos, por lo que se convierte en un «burlador burlado».
Los cuentos del ciclo del zorro, muy populares en la literatura andina, se relatan desde
el punto de vista del humor, pues «son chistosos, entretenidos, chispeantes, fascinantes,
gracias a una rica tradicion en el arte narrativo» (Kessel, 1993: 41). Se articulan mediante
una sucesion de divertidas escenas en las que la burla y el castigo se reiteran a lo largo
de las narraciones. En el desenlace de los cuentos, el personaje es nuevamente burlado,
mientras que la victima se salva gracias a su ingenio y astucia.

2El texto ha merecido una serie de estudios desde diversos enfoques y puntos de vista, entre los cuales
se pueden citar La fauna sagrada de Huarochiri de Luis Millones y Renata Mayer (2012) y Ecos de
Huarochiri. Tras la huella de lo indigena en el Peru editado por Gonzalo Portocarrero (2018).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 153 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

Efrain Morote Best (1988: 79) sostiene que, en los cuentos del universo andino,
«[e]l zorro es un sujeto taimado y crédulo», con mala suerte en el amor, cuando adquiere
forma humana, «es un apuesto y tonto joven de poncho rojizo, enemigo de los perros y de
los cohetes, gran ejecutante del clarin»; ademas, acaba burlado: «No hay animal que no lo
engaifie: el burro, la wallata, el cuye, el raton... pero es este a quien debe su fama de gran
tontoy». Esta ridiculizacion del personaje representd una trasformacion que lo alejo de su
condicion divina en la cultura andina, ya que dejo de ser el intermediario entre los dioses
y los hombres, por lo que perdi6 su caracter mitico. Gonzalo Espino (2014: 17) explica
que, debido a este proceso, empezo6 a predominar en la literatura oral un retrato del zorro
como un ser inocente: «se configurd un tipo de discurso que termind degradando al héroe
indigena y lo convirtié en vivaracho, pero al mismo tiempo perdedor y hasta personaje
ingenuo del que casi todos se burlan». Esta modificacion de la condicion del raposo lo
convirtié en «un protagonista despojado de su significacién mitica», por lo que perdié su
condicion de héroe y se transformoé en «un tragico personaje» (Espino, 2014: 31).

Desde otra perspectiva, el nuevo estatuto del zorro se puede explicar mediante un
proceso de readecuaciones de las funciones de los personajes fabulescos, lo que determina
la reconfiguracion del canido en los cuentos populares del continente americano. En este
proceso, no solo intervienen influencias de otras tradiciones narrativas, sino también
afloran razones de orden social y reivindicativo. Los cuentos folcloricos afroamericanos,
del Caribe y del area panandina evidencian una resignificacion del papel del zorro y
ponen de relieve el rol protagonico del conejo como embaucador (o de las criaturas que
asumen dicha funcion). En esta reconfiguracion, la influencia de la tradicion oral africana
es decisiva en las narraciones de los esclavos negros de Norteamérica, recogidas por
Joel Chandler Harris en las historias de Brer Rabbit en la segunda mitad del siglo XIX
y comienzos del siglo XX; dicha influencia también se encuentra en los cuentos del Tio
Conejo, muy difundidos en paises de Centroamérica y del Caribe en la centuria pasada.

Refiriéndose a la literatura oral y escrita de las regiones de América, Miguel
Rodriguez Garcia (2023: 268) afirma que «Tio Conejo y Brer Rabbit llevan a cabo el rol de
animal tramposo en los cuentos folcloricos, que en Europa desempeina mas asiduamente la
zorray que en la region norteamericana ejecutan el coyote y el cuervo entre los indigenasy.
Por otro lado, la reasignacion de las cualidades de los personajes opera, igualmente, en su
nuevo papel: los rasgos del lobo tonto de las fabulas europeas se transfieren al zorro de los
relatos del continente americano y el conejo (como los personajes que alternan con €l) se
reviste con algunas cualidades del trickster, que le permiten enganar al raposo. Rodriguez
Garcia explica que, en América, «Tio Conejo (y Brer Rabbit) florecié como trickster,
desbancando a la zorra y al coyote, que en esta geografia no lo igualan en astucia e incluso
se comportan a veces con idiotez, desplazados a un rol que en el cuento europeo suele
concedérselo al lobo» (2023: 275)°.

Tanto en la literatura oral afroamericana como en las narraciones folcléricas del
Caribe y en el universo andino, el engafio al zorro proyecta un sentido reivindicativo y
una justicia simbolica. Desde este punto de vista, frente al poder del méas fuerte triunfa la

3En la narrativa tradicional mexicana, el coyote experimenta un proceso semejante al que convierte al
zorro en personaje engafiado. Nieves Rodriguez Valle (2013: 149) describe este proceso: «el coyote pasa de
ser un depredador victimario a victimay, por lo que, al producirse la inversion de roles, «queda ridiculizado
unay otra vez, y asi el poderoso puede ser siempre vencido y el débil triunfa con su astuciay; de este modo, el
débil evitar ser comido y consigue «librarse del coyote asesinandolo, pasando por la crueldad y el sadismo».

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 154 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

astucia de los débiles y «los opresores se vuelven objeto de burlay (Taylor, 1987); en tal
sentido, en esta alegorizacion de las relaciones sociales, se erige un discurso en contra de
la dominacion colonial y la explotacion social (Piqueras Fraile, 1999).

3. CONSERVACION Y TRANSMISION DE LOS CUENTOS SOBRE ZORROS

Desde inicios del siglo pasado, y en el tiempo transcurrido de la presente centuria,
el interés por conocer las aventuras del zorro se ha mantenido constante, lo que se
documenta a través de recopilaciones, registros de testimonios orales, reelaboraciones
literarias y nuevos soportes de difusion. En las primeras décadas del siglo XX, destacan
los textos Tarmapap Pachahuarainin. Fabulas quechuas (1906) de Adolfo Vienrich?, EI
condor y el zorro (2003) de Max Uhle?, «Folk Lore Andinoy» (1923) de Julio C. Tello, Los
cuentos contumacinos del Tio Lino (1939) de Fidel Zarate, Cuentos peruanos (1937) y
Cuentos y Leyendas del Peru (1940) de Arturo Jiménez Borja y Folklore de Huancayo
(1940) de Emilio Barrantes y «Cuentos populares del Peru. El zorro y el raton (y sus
variantes)» de Victor Navarro del Aguila (1946), que contienen los principales motivos
de las historias del zorro y constituyen fuentes de mucho valor para el estudio del cuento
folclérico y literario en el Peru.

Conocidas recopilaciones que incluyen relatos sobre el zorro son Mitos, leyendas
y cuentos peruanos (1947) y Voces nuestras. Cuentos, mitos y leyendas del Peru. Relatos
recopilados por docentes (1945-1950) (2012) de José Maria Arguedas y Francisco
Izquierdo Rios, El tio zorro y otros cuentos (1985) de Alfredo Mires, Cuentos cusquenos
(1984) de Johnny Payne, Wiriay Pacha (1985) de Luis Enrique Lépez y Domingo Sairytupa
Asqui, «Atuq. Relatos quechuas de Laraos, Lincha, Huangéascar y Maded, provincia de
Yauyos» (1987) de Gerald Taylor, Cuentos del Alto Urubamba (1990) del Padre Jorge
Lira, Mitos y leyendas del Perti (1990) de César Toro Montalvo, Literatura oral y popular
del Peru (2006) de Juan Jos¢ Garcia Miranda y Atugpacha. Memoria y tradicion oral en
los Andes de Gonzalo Espino (2014). De los textos que realizan reelaboraciones literarias
de la literatura oral, podemos citar el cuento «EI zorro y el conejo» incluido en la novela
El mundo es ancho y ajeno (1941) de Ciro Alegria, Fantasticas aventuras de Atoj y el
Diguillo (1974) de Manuel Robles Alarcon, Aventuras del zorro (1998) de Marcos Yauri
Montero, 13 zorros vueltos a contar por el tio Venancio (1999) de Victor Dominguez
Condezo, EIl compadre zorro (2004) de Casimiro Ramirez Tenorio y Zorro, zorrito y otras
narraciones cosmogonicas (2008) de José Luis Ayala®.

“El texto de Adolfo Vienrich, de gran importancia para el estudio de los géneros, personajes fabulescos,
topicos y recursos lingliisticos de la literatura quechua, incluye varios relatos sobre el zorro procedentes de
la literatura oral de la sierra central del Pert: «El puma y el zorro», «El zorro y el sapo», «La huachua y la
zorray, «El zorro, el condor y el cernicalo», «La huachua y el zorroy, «La lora y la zorra», «El condor y el
zorro» y «El puma y la zorray.

SMax Uhle recogid narraciones quechuas durante su estadia en el departamento del Cusco en 1905, las
que estuvieron inéditas y se publicaron en una edicion bilingiie aleman-quechua recién el afio de 1968. El
libro, que recopila cuentos como «El condor y el zorro», «El raton y el zorro» y «El comerciante y el zorroy,
se tradujo al castellano el ano 2003 con un prologo de Wilfredo Kapsoli. El texto es de especial interés para
conocer los temas, los motivos, el estilo y el simbolismo de los cuentos que pertenecen a la tradicion oral
del sur andino del Pert.

¢ Para un mayor estudio y conocimiento, se puede consultar el capitulo V de Atugpacha. Memoria y
tradicion oral en los Andes (Espino, 2014), donde se realiza un balance de las principales recopilaciones y
versiones literarias sobre el ciclo del zorro.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 155 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

Las recopilaciones dan a conocer las historias pintorescas del canido y su transito
del mito al cuento. En la literatura andina, coexisten tanto el cuento oral como su registro
escrito y su reelaboracion literaria. Dentro de ese marco, en el proceso de la oralidad a
la escritura, las narraciones orales sobre el zorro que experimentan la mediacion de la
letra se enriquecen aiin mas. Sobre este punto es importante reconocer que la interaccion
e interinfluencia entre el cuento oral y el cuento literario es constante. Al respecto,
Contreras et al. (2002: 140) sostienen que «el texto de tradicion oral, o texto folklorico,
y el literario se interrelacionan», de tal modo que «algunos textos repetidos oralmente
son incorporados por determinados autores en su obra para dar una mayor variedad a
su creaciony; sin embargo, puede desarrollarse lo inverso, ya que «el texto escrito por
un creador de literatura trasciende el ambito privado del lector y pasa a ser compartido
oralmente por un grupo hasta convertirse en patrimonio colectivo».

En la actualidad, la recreacion de los cuentos protagonizados por seres fabulescos
del universo andino ha adquirido bastante interés y se ha vitalizado gracias a la Literatura
infantil y juvenil (L1J). En esta vertiente, los cuentos que se enfocan en las aventuras
del zorro al lado de otros personajes y siguen un fin pedagogico demuestran que dicha
reelaboracidon permite integrar conocimientos, valores y amenidad en el d&mbito de la
ensefianza. Unamuestra de ello es la publicacion de series de textos con imagenes realizadas
por el Ministerio de Educacién y conocidas editoriales, que estan dirigidas a estudiantes
de la escuela basica’. Por otro lado, se han puesto en practica nuevas estrategias de
difusion centradas en publicos especificos, como el storytellyng, que conjuga la narracion
oral y la performance, que promueve, por ejemplo, la Casa de la Literatura Peruana. En
esa misma direccion, videos, podcasts, murales, libros artesanales, etc.,® contribuyen a
la conservacion y renovacion de los cuentos folcloricos al dotarlos de nuevas formas de
presentacion y expresion. Con estos nuevos soportes, se ha impulsado, en los ultimos
afos, una mayor atencion, conocimiento y difusion de la literatura oral andina.

4. LOS CUENTOS SOBRE ZORROS: ORGANIZACION, PERSONAJES FABULESCOS Y SIMBOLISMO

Las narraciones sobre el zorro presentan diversos grados de organizacion, pues,
tal como lo afirma José Maria Arguedas (2012, T. 7), el cuento folclérico experimenta
cambios debido a su peculiar naturaleza y dinamismo. Dicha particularidad evidencia
la «plasticidad» de este tipo de narraciones (Merino de Zela, 2007), lo que permite
«la presencia de maultiples variaciones de un mismo relato», ya que «cada pueblo,
generacion y hasta persona tiene algo que agregar, y modificar, a lo antes escuchado»
(Ortiz Rescaniere, 2012: 11). Lo anterior se vincula con la performance del narrador
oral, quien relata recordando algunas escenas o puede improvisar agregando otras: «El
mismo narrador puede contar el mismo cuento muchas y sucesivas veces; sera el mismo

"Entre los libros ilustrados editados por el Ministerio de Educacion, podemos mencionar El zorro que
devoro la nube (2012a), El musieco de brea (2012b) y La huallata y el zorro (2012c), todos con textos de
Cucha del Aguila Hidalgo y con ilustraciones de Natali Sejuro Aliaga para los dos primeros libros y de
Leslie Umezaki para el tercero.

$La Casa de la Literatura Peruana promueve el programa «Abuelos y abuelas cuentacuentos» y organiza
murales tematicos referidos a motivos de la literatura oral mediante pinturas de artistas. Una de sus
publicaciones es El viaje al cielo (2020), adaptacion de Paulo César Pefia a partir de una version de Adolfo
Vienrich, con ilustraciones de Juan Osorio y Trudy Macha. Uno de los libros artesanales publicados en los
ultimos afios es E/ zorro y el cuy (2017), elaborado por el colectivo Manos que cuentan.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 156 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

relato, pero cada vez realiza una nueva creacion, una recreacion, que no coincide de modo
absoluto con la version anterior o con la siguiente» (Chertudi, 1982: 7)°.

Las variaciones de los cuentos que tratan sobre el engafio al zorro estdn relacionadas,
principalmente, con la aparicion de los personajes, los episodios que se incorporan, el
orden que estos siguen y el desenlace. Asi, en las secuencias narrativas, aparecen escenas
del ciclo de «el viaje al cielo» o de la rivalidad del raposo con otros animales y aves del
universo andino. Los cuentos suelen ser breves, pero la trama se puede ampliar con el
desarrollo de nuevos motivos. Como es sabido, los motivos como elementos minimos
de la narracion integran secuencias de episodios que definen unidades argumentales
denominadas «tipos» o «tipos cuentisticos». En un estudio de la tradicion oral rifedia,
Konaydi y Pedrosa (2018: 102) afirman que la organizacion bajo la forma de «cadena de
varios tipos cuentisticos (...) es rasgo comun en muchas modalidades de cuentos, pero
muy especialmente en los llamados cuentos de tricksters, es decir, en los cuentos con
protagonista tramposo o burlador, que suelen ir ensamblando de manera aleatoria relatos
de extraccion diversan. La referida forma de composicion explica la estructura de las
narraciones en las que el zorro es el burlador o el personaje burlado.

En los ciclos cuentisticos del rasposo, los personajes fabulescos pertenecen a la
fauna del Perti, como el condor, el loro, la huallata, el puma, el cuy y el conejo'’, o fueron
incorporados debido a la influencia hispanica, como el leén y el burro. Dichos personajes
sostienen apuestas y competencias con el canido, pero los resultados son desfavorables
para ¢l. En el cuento folclorico, el zorro vencedor es una imagen frecuente, pero esa
configuracion tiene también su contraparte en la del zorro burlado, que es timado por sus
adversarios. El conejo, el cuy, el raton, el pericote y la huallata son los seres que mas se
burlan de ¢l; en particular, el conejo y el cuy lo hacen de manera reiterada, de tal modo que
se proyecta una imagen del zorro como un animal crédulo e ingenuo, a quien, facilmente,
se le puede enganar. Al respecto, el trickster, si bien «actiia burlando y humillando a
otros», también «es burlado y humillado por otros mas pequefios y débiles» (Morgante,
2001: 121), como los personajes mencionados. Las criaturas que son rivales del raposo
despliegan astucia, habilidad e ingenio para engafiarlo y evitar ser devorados por €l.

En esta inversion de roles, se expresa el deseo de la comunidad de ver castigado
a quien trasgrede el orden y actua en perjuicio de sus huertas, chacras, aves de corral,
etc., por lo que la leccidon que recibe el zorro obedece a la necesidad de conservar
las normas que rigen el funcionamiento del mundo andino. Considerando que las
narraciones folcloricas alegorizan las acciones humanas, los cuentos sobre zorros no
estan al margen de un significado moral, lo que permite apreciar su valor como una
representacion de la vida social. Al respecto, el cuento folclérico permite «el estudio de

°En el arte de la narracion oral andina, podemos mencionar los siguientes ejemplos: el «errante narrador»
Ztiiga, mencionado por Efrain Morote Best en su estudio «Pascual y Diego. Las conexiones de nuestros
cuentos» (1950); la narradora quechua Carmen Taripha, a quien Jos¢ Maria Arguedas recuerda por su
gran habilidad para cantar huainos y contar cuentos (2012, IV); el arriero huancavelicano Eusebio Ramos,
mencionado por Crescencio Ramos Mendoza en su libro Relatos quechuas (1992); y la narradora bilingiie
quechua-castellano Genoveva Nufiez Herrera, quien pertenece a una familia de narradores asentada en
Ollantaytambo, en el Cusco, y cuyos relatos se encuentran reunidos en Arte y tradicion oral quechua de
Ollantaytambo (2021).

10Si bien los espaiioles trajeron conejos al Peri durante la época de la conquista, cabe indicar que
existid una especie de lagomorfos en los pueblos de América del Sur antes de que se produjera la presencia
hispanica.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 157 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

una sociedad dada en toda su extension y hondura: lo moral, lo espiritual y lo material»
(Arguedas, 2012, VII: 45).

Las criaturas y las diferentes situaciones en que intervienen codifican la experiencia
del hombre en el contexto cotidiano, cuya dindmica no estd exenta de la viveza y del
aprovechamiento; mediante la leccion y el castigo, las narraciones buscan cuestionar
dichas acciones. Ello remite a una rica tradicion de practicas discursivas existentes en
la cultura andina referidas al don de contar de los pueblos, cuyos contenidos, que se
expresan de forma amena y creativa, comunican importantes reflexiones sobre la vida
en el seno de la comunidad. Crescencio Ramos Mendoza (1992: 221) nos explica que
«[e]n la mentalidad andina, est4 latente la incesante contradiccion entre lo bueno y lo
malo»; por ello, es importante respetar las normas de la comunidad: «Lo malo es todo
aquello que va contra las pautas sociales admitidas como correctas; en cambio, lo bueno
es aquello que se halla en armonia y conformidad con dichas normas».

5. Los MOTIVOS DEL ENGANO EN EL CICLO CUENTISTICO DEL ZORRO

En sus estudios del cuento folclérico, Arguedas demuestra la pertinencia de
identificar los motivos que lo conforman y sus variantes (2012, VII). Las investigaciones
de Navarro del Aguila (1946), Morote Best (1950; 1958)"" y Espino (2014) sobre dicho
género literario analizan tanto las aventuras del zorro como la burla de que es objeto por
sus rivales. A partir de una revision comparativa de ocho cuentos recogidos en diferentes
provincias del departamento del Cusco, en los cuales el canido tiene como rival al raton
(siete narraciones) y al mono (una narracién), Navarro del Aguila (1946: 141) concluye
que son narraciones muy populares en el area sur andina del Pert, que comprenden «mas
de dos episodios o escenas que se eslabonan y forman una sola unidad folklorica» y donde
el zorro y el raton tienen «relaciones de compadrazgo». El motivo central son las burlas
que sufre el raposo ante el raton, a tal punto que, si el zorro logra enganarlo, la burla del
roedor llega a ser «en forma més sangrienta y mortal» (Navarro del Aguila, 1946: 141).

Navarro del Aguila (1946: 142) distingue los elementos narrativos que conforman
la trama de los cuentos: «de la huerta y de la desaparicion de las hortalizas o dafio de
ellasy», «del mufieco de brea que sirve de trampa», «de la lluvia de fuego, juicio final»,
«de la pared, pefia 0 montafia que amenaza desplomarse», «de las licumas y la bola de
piedray», «me casaré no masy, «de la olla de mazamorray, «del baile sobre un haz de lefia,
«del cumpleanos del raton, del pastel y del horno», «de la muerte fingida del zorro» y «de
la ocultacion del zorro en la casa del raton». En los estudios de la tradicion oral andina, se
trata del primer trabajo de identificacion de los motivos referidos al engafio sufrido por el
zorro, a los cuales se sumaran los aportes de otras investigaciones.

Basandose en sus indagaciones sobre el cuento folclorico, Morote Best (1988),
por un lado, identifica los motivos que forman parte de las narraciones que tratan sobre el
ciclo del viaje del zorro al cielo y, por otro, realiza una clasificacion de los relatos sobre el
engafio y la burla del canido sobre sus rivales. Sobre el segundo ciclo, Morote Best (1988:

1 Los articulos «Pascual y Don Diego. Las conexiones de nuestros cuentos» y «EI tema del viaje al
cielo. Estudio de un cuento popular» de Morote Best se publican, respectivamente, en el n° 1 (1950) y en
el n® 21 (1958) de la revista Tradicion. El segundo estudio se encuentra reproducido en Aldeas sumergidas.
Cultura popular y sociedad en los Andes (1988), de donde se realizan las citas. Una recopilacion de los
trabajos del autor publicados en dicha revista con el titulo de Efrain Morote Best. Compilacion se halla en
formato digital y disponible en la web: https://archive.org/details/chloetessier ymail/page/n297/mode/2up.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 158 ~


https://archive.org/details/chloetessier_ymail/page/n297/mode/2up

N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

80-85) coincide con los motivos mencionados por Navarro del Aguila y afiade otros:
«el mufieco de breay, «la lluvia de fuego», «el “cargo” del raton» (celebrar una fiesta),
«la olla de mazamorray», «la montafa que debe desplomarse», «el queso de la lagunay,
«el zorro asa a sus cachorrosy», «la casa que habla», «el cadédver que echa vientos», «la
apuesta para resistir el frio», «las lucmas que muelen dientes», «cumpleafios del ratony,
«los zorros que roban reatas de los arrierosy, «el zorro aprende a silbar», «los pajaritos se
convierten en espinosy, «la carrera con el batdny», «el zorro clarinero» y «el zorro escapa
de la trampay.

En un andlisis de versiones del cuento «Pascual y Diego», donde el zorro es
burlado por el raton, Morote Best (1950: 39-41) determina cincuenta y cuatro motivos
que se organizan en siete episodios. En el primer segmento, el canido se ha salvado del
diluvio universal y traba amistad con el raton, quien se burla haciéndole creer que una
montafa se va caer, pero, como se da cuenta de que ha sido engafiado, promete comérselo.
De esta manera, se desarrollan escenas en las que el ingenio del raton impide que sea
devorado por el raposo. En el segundo, el roedor le pide que deben cavar un hueco para
salvarse de la lluvia de fuego; el zorro pide ser enterrado, pero se trata de un nuevo
engafio. En el tercero, el canido encuentra al raton mientras construye una casa para
pasar su cargo y es encerrado en ella, luego de lo cual el roedor prende fuego a la casa.
En el cuarto, debido a que el raton se come las flores de un huerto, el duefio coloca como
trampa un mufieco de brea, al cual queda adherido el roedor. El perseguidor promete esta
vez comérselo, mas el raton le dice que el hortelano tiene una hija casamentera con la
que quiere hacerlo casar y lo convence de ocupar su lugar, por lo que el zorro termina
duramente castigado por el hombre.

En el quinto, sexto y séptimo segmento, las secuencias corresponden al ciclo del
viaje al cielo, con la intervencion del condor y los loros. Prometiendo portarse bien, el
zorro es llevado por el condor a un banquete que se realizard en el cielo; no obstante,
se porta mal y es abandonado por el condor. Para regresar a la tierra, prepara una soga,
que es cortada por unos loros debido a que fueron insultados por el cénido. Al caer
vertiginosamente, se encuentra con un gran namero de piedras puntiagudas colocadas por
el raton y de cada pedazo del zorro muerto nacen los zorros en la tierra.

En la linea de los trabajos anteriores, Espino (2014: 113-114) plantea seis nticleos
narrativos referidos al engafio y castigo al zorro a partir de una seleccion de cuentos, donde
el cuy es el burlador. En el primer nticleo, el cuy se aprovecha de la chacra de un campesino
y la destruye; en el segundo, el duefio coloca una trampa y el roedor es atrapado, pero le
pide al canido que ocupe su lugar. En el tercero, el perseguidor encuentra al cuy mientras
sostenia una enorme piedra; sin embargo, es timado otra vez. En el cuarto, el cuy le hace
creer al zorro que debe cavar un hoyo, porque va a llegar el fin del mundo. En el quinto, el
perseguidor es engafiado al creer que hay un queso en una laguna, entonces, bebe toda el
agua y revienta. En el ultimo, entre las historias, el cuy le ofrece un chicharron al raposo,
pero se trata de un panal de avispas.

Con una amplia difusion en las narraciones folcloricas de la literatura universal,
varios de los motivos aparecen en los tipos cuentisticos del catdlogo de cuentos de Hans-
Jorg Uther (2011). Los episodios de «el muiieco de brea» corresponden al tipo ATU 175
(«El bebé de alquitran y el conejo»), «el fingimiento de la muerte del zorro» desarrolla
elementos tematicos del tipo ATU 33 («El zorro se hace el muerto y es arrojado fuera del
pozo y escapay), las escenas de «el queso de la lagunay aparecen en el tipo ATU 34 («El
lobo se sumerge en el agua en busca del queso reflejado»), y las aventuras que forman parte
de «el viaje al cielo» figuran en el tipo ATU 225 («La cigiiefia ensefia al zorro a volary).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 159 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BoLETiN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

A partir de una lectura de cuentos folcloricos y narraciones de la literatura andina,
y tomando como referencia los episodios de los ciclos sobre el zorro segun los estudios
resefiados de Navarro del Aguila, Morote Best y Espino, se puede proponer una secuencia
de motivos referidos al engafio que suftre el canido cuando se encuentra en situaciones de
rivalidad con otros personajes, tal como se presenta en el Cuadro 1.

CuaDRO 1. INDICE DE MOTIVOS QUE SE DESARROLLAN EN EL CICLO CUENTISTICO DEL ENGANO
AL ZORRO.

1. Un conejo (o un roedor) devora las plantas de un huerto (chacra, jardin) y causa destrozos.

2. El dueiio (agricultor, hortelano, patron, viejo, vieja) coloca una trampa para atrapar al conejo (o al
roedor).

3. La trampa consiste en un muiieco de brea (hombre de cera, de goma).

4. El conejo (o el roedor) cae en la trampa y no puede salir.

5. El conejo (o el roedor) le pide al zorro que ocupe su lugar y le hace creer que el duerio quiere que se
case con su hija.

6. El conejo (o el roedor) le dice al zorro que el dueiio quiere que se alimente de sus gallinas (cerdo,
carne), pero que él rechaza el ofrecimiento.

7. El zorro cae en el engario y reemplaza al conejo (o al roedor).

8. El zorro es castigado por el dueiio con un fierro caliente (a golpes, a latigazos).

9. El zorro se libra del castigo.

10. El conejo (o el roedor) le lanza espinas (moras, tunas, aji) al zorro para poder huir.

11. El conejo (o el roedor) engaiia al zorro diciéndole que hay un queso en una laguna (pozo).

12. El zorro bebe toda el agua (y revienta).

13. El conejo (o el roedor) engaria al zorro diciéndole que el duerio (el patron) le ha ordenado cuidar
una planta.

14. El conejo (o el roedor) miente al zorro diciéendole que hay un incendio en su cueva.

15. El conejo (o el roedor) le hace creer al zorro que hay una peria (roca, piedra, pared) que va a
desplomarse.

16. El conejo (o el roedor) cava un hoyo en la tierra para salvar su vida.

17. El conejo (o el roedor) engaria al zorro diciéndole que va a caer una lluvia de fuego.

18. El conejo (o el roedor) le hace creer al zorro que se va a producir el fin del mundo.

19. El zorro también cava un hoyo (o pide introducirse primero en él).

20. El conejo (o el roedor) cubre con tierra al zorro.

21. El conejo (o el roedor) le dice al zorro que, en la cocina de la casa de unos viejos, hay una olla de
mazamorra (de maiz, de molle).

22. El zorro introduce su cabeza en la olla y no puede sacarla.

23. La olla se estrella contra la cabeza del duerio (viejo, anciano) de la casa y este se despierta.

24. El duerio (viejo, anciano) le da una golpiza al zorro.

25. El conejo (o el roedor) va a construir un cerco de paja (casa, choza).

26. El zorro quiere aprender a volar.

27. El zorro cae hacia la tierra.

28. El zorro quiere aprender a silbar.

29. El zorro es distraido por el vuelo de una perdiz.

30. El conejo (o el roedor) le hace creer al zorro que tiene un cargo (fiesta, banquete).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 160 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

31. El conejo (o el roedor) prende fuego a la casa (choza, cerco de paja) donde se encuentra el zorro y
este termina chamuscado.

32. El conejo (o el roedor) le arroja piedras (rocas) al zorro.

33. El zorro muere tragicamente (atragantado, despanzurrado, enterrado, aplastado, ahogado o
calcinado).

34. El «cadavery del conejo (o del roedor) echa ventosidades.

6. EL CORPUS LITERARIO

Nuestro trabajo estd conformado porunaseleccion de quince cuentos que pertenecen
a diferentes regiones del Peru y presentan la siguiente clasificacion: los relatos [-XIII
son cuentos folcléricos obtenidos de informantes o narradores orales que se encuentran
incluidos en recopilaciones, mientras que las narraciones XIV—-XV son recreaciones
literarias de relatos folcloricos. Los cuentos, a la vez, siguen un ordenamiento de acuerdo
con la region a la que pertenecen.

L. «El tio zorro y el conejo» (Cajamarca), contado por Jacinto Jave (Espino, 2014)
II.  «El conegjo y el tio zorro» (Lambayeque), narrado por Nemesia Iparraguirre
Espino (1994)

III.  «El conejo que robaba pepinos» (Lambayeque), contado por Pedro Manayay y
José Chaucas (Espino, 2014)

IV.  «Elzorro y el conejito» (Ancash), recogido por Marcelo Azaiia (Kapsoli, 1993)

V.  «El zorro y el raton» (Cerro de Pasco), narrado por Clotilde Alejandro (Salazar
et al., 2020)

VI. «El zorro y el cuy» (Junin) (Jiménez Borja, 1940)

VII. «El zorro Pascual, el raton Deguillito y los viejitos» (Cusco), narrado por
Genoveva Nufiez Herrera (Nuiiez Herrera, 2021)

VIII. «El zorro y el raton» (Cusco), contado por Aparicion Monje (Payne, 1984)

IX. «Elraton y el zorro» (Cusco), narrado por un monolingiie quechua (Bendez1,
2003)

X.  «Del zorro y del cuy» (Puno), narrado por Rufino Chuquimamani (Espino, 2014)

XI.  «De las tres veces que el cuy engafio al zorro» (Puno) (Garcia Miranda, 2006)

XII.  «El conejo, el zorro y el hombre de brea» (Alto Maraidn), narrado por Anmén
Samaniego (Jordana, 1974)

XIII. «El zorro y el conejo» (Chachapoyas), relatado por Eusebio Huaman (Taylor,
2003)

XIV. «El zorro y el ratoncito» (Ancash) (Yauri Montero, 1998)

XV. «El zorroy el conejo» (La Libertad), incluido en el capitulo XX de la novela EI
mundo es ancho y ajeno (Alegria, 2000)

En los cuentos seleccionados, el conejo desempefia la funcion del trickster'?, al
igual que los roedores que aparecen en su lugar. Los rivales del zorro retinen caracteristicas
de los embaucadores propuestas por William Hynes (1993: 33-45), quien sefiala que los
tricksters, entre otros rasgos, tienen una personalidad ambigua y andmala, son enganadores

12Una presentacion de los roles y funciones del trickster, que resefia aproximaciones de diferentes
estudiosos, se encuentra en Matthias Pache (2012).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 161 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

y tramposos, se transforman e invierten situaciones. Ademads, las victimas del zorro
emplean las artimafias o los recursos que utiliza el zorro cuando engaia (Uther, 2006:
147-149). Al ser timado por el conejo, se demuestra que el raposo como embaucador es
«el engafiador que es siempre engaiado» (Radin, 1956: IX).

6.1. Contenido de los cuentos
6.1.1. Cuento I: «El tio zorro y el conejo» (Espino, 2014)

El cuento comienza con la referencia al intruso causante de los destrozos en una
chacra: «Habia un conejo que se iba a comer tomates y la duefia de la chacra le puso
una trampay» (Espino, 2014: 272). Al pasar un zorro y, luego de interrogarlo, el conejo
le dice al «tio» que «[m]e han amarrado porque no me quiero casar con la hija de la
duenia» (Espino, 2014: 272); con ello, despierta el interés del canido en casarse con la
hija; este cae en el engafio y ocupa su lugar. Golpeado por la duena de la chacra con
un fierro caliente, el crédulo animal gritaba: «jSi me caso con su hija!» (Espino, 2014:
272). Buscando al leporido para comérselo, el zorro lo encuentra al pie de una pefia;
sin embargo, muy ingeniosamente, el pequefio animal vuelve a burlarse de él: «—No me
coma, tio zorro, venga manejemos esta pefia que se cae» (Espino, 2014: 272). Al creer
el raposo que se cernia un peligro, es nuevamente engafiado con otra mentira del conejo,
quien logra escapar y evita ser devorado por su perseguidor’.

Secuencia de motivos: 1 -2-4-5-7-8-15

6.1.2. Cuento II: «El conejo y el tio zorro» (Espino, 1994)

Luego de encontrar destrozos en su huerta, un hortelano coloca un «muiieco de
brea»'* (tipo ATU 175) para atrapar al causante. La trampa permite que el conejo, a pesar
de sus intentos para despegarse del mufieco, quede prendido de €l. Prosiguen escenas del
cuento anterior: el descubrimiento del conejo, el engafio al «tio» zorro con la treta de la
no aceptacion del casamiento del leporido con la hija del duefo, la insolente pretension
del canido y el castigo del hortelano al zorro con un fierro caliente. El relato anade nuevos
motivos; asi, proponiéndose el raposo comer al conejo, este se esconde haciendo un hueco
bajo la tierra y, cuando el perseguidor estaba cerca, eché una ventosidad que lo confundi6:
«“Desde qué afio estard ese animal podrido aqui en este hueco” y siguid su caminoy»
(Espino, 1994: 80).

La burla al zorro continta con otros episodios que amplian la trama. Al sospechar
el conejo que el canido se le acercaba para devorarlo, le ofrece comer unas tunas y este
acepta; sin embargo, muy habilmente, le lanza tunas con espinas y la boca del zorro
resulta herida. La siguiente escena corresponde al sostenimiento de una piedra —una pefia
en el cuento I-, que le permite al lepdrido escaparse una vez mas. Resuelto a comérselo

13 Al igual que el zorro, otra victima del engafio del conejo es el puma. En el cuento «El puma y el conejo
sabido» (Jordana, 1974), a pesar de poseer mayor fuerza y tamafio, el puma es objeto de burla del habil
personaje a través de varios episodios que forman parte del ciclo del engafio al zorro.

“El motivo de «el mufieco de brea» se halla ampliamente difundido en el cuento folclérico universal.
En la literatura oral y en el cuento literario del Peru, existen numerosas versiones basadas en ¢l, como «El
conejito y el negrito de brea», que se incluye en Los cuentos contumacinos del Tio Lino de Fidel Zarate
(1939). Johnny Payne (1984) registra dos narraciones con el titulo «El mufieco de brea» en su recopilacion
Cuentos cusquerios; en ambas, quien cae en la trampa es un ratdn; en el primer relato, el motivo tiene un
desarrollo argumental independiente, mientras que, en el segundo, se integra a otros motivos, también
pertenecientes al ciclo cuentistico sobre las aventuras del zorro.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~162 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

sin mayor dilacion, el raposo lo encuentra a orillas de una laguna, donde se reflejaba la
luna. Incitandolo a comer un queso —que era el reflejo de la luna— ubicado en medio de
ella (tipo ATU 34), el diminuto animal lo convence de tomarse toda el agua, pero «[de]
tanto tomar agua se revento el zorro» (Espino, 1994: 81). El ingenio del conejo se destaca
en el comentario final del cuento en la voz de la narradora: «Tremendo ha sido el conejo
y no se sabe hasta cuando» (1994: 82).

Secuencia de motivos: 1 -2 -3-4-5-7-8-16-34-10—-15-11-33

6.1.3. Cuento III: «El conejo que robaba pepinos» (Espino, 2014)

El cuento presenta la osadia de un conejo al ingresar de noche a un huerto donde
habia pepinos. El duefio, cansado del dafio que causaba el invasor, colocd «un hombre
de cera» (que equivale al «mufieco de brea» del cuento II). El atrevimiento le resultd
caro al intruso: «Al dia siguiente, el duefio del huerto lo hall6 pegado y lo llevd a su
casa amarrandolo con una soga» (Espino, 2014: 269). Contintan acciones del patron del
cuento: la aparicion de un zorro, el convencimiento al canido de casarse con la hija del
dueno, el reemplazo del conejo por el raposo y el castigo a este con un fierro caliente, por
lo que el zorro resulta burlado.

Luego, el canido se encuentra con el conejo y le cuenta que se escapo al simular
estar muerto: «me salvé porque sé pensar» (Espino, 2014: 270) (tiene elementos tematicos
del tipo ATU 33), pero le exige resarcirse con €l de alguna forma ante tal maltrato: «—
Por estos dolores que me has causado, ;cuanto me vas a pagar? Si no me pagas, te voy
a comer» (Espino, 2014: 270). Siguen nuevos motivos; asi, apelando a su ingenio, el
timador se libra de la amenaza del canido: le ofrece comer un cerdo. Para tal fin, el
conejo «encontrd una piedra hermosa que se utiliza para moler en un batan y que tenia
forma de un chancho» (2014: 271). Cuando el zorro quiso agarrar a su supuesta presa,
«la piedra le cayod en el pecho y lo hizo polvo» (Espino, 2014: 271) (tiene elementos
narrativos del tipo ATU 74C*: «El conejo lanza un coco»). El desenlace enfatiza la
muerte tragica del personaje, como en el cuento II. Sin dejar de reir ante la desgracia el
canido, el embaucador comenta ironicamente: «Este zorro zonzo dijo que sabia pensar»
(Espino, 2014: 271).

Secuencia de motivos: 1 -2-3-4-5-7-8—-6—-32—-33

6.1.4. Cuento 1V: «El zorro y el conejito» (Kapsoli, 1993)

Las acciones siguen el esquema narrativo de los cuentos anteriores: la disminucion
de las verduras de un huerto, la colocacidon de una trampa, la caida del conejo en ella, el
engafio al zorro relacionado con la no aceptacion del conejo de casarse con la hija de la
duefia del huerto, el reemplazo del leporido por el canido y la amenaza de la duefia al
zorro de castigarlo con un fierro caliente. En el cuento, el raposo se disculpa y la duefia lo
deja ir, por lo que el animal se libra del castigo, nuevo motivo que se afiade a las acciones.
Colérico por haber sido objeto de una mentira, el zorro encuentra al embaucador debajo
de una zarza y jura comérselo, al igual que en las otras narraciones. No obstante, este le
ofrece unas moras —en el cuento II, son tunas—, que el zorro comia con agrado; entonces,
sin reparar en una nueva treta del conejo, este le pidi6 abrir mas la boca y «en vez de mora
echo una piedra, con la que el zorro se atord y murido» (1993: 115) (tipo ATU 74C*). En
este cuento, la muerte del animal se produce por atragantamiento, mientras que, en las
narraciones anteriores, se produce por haber tomado demasiada agua (II) o porque una
roca lo «pulveriza» (III).

Secuencia de motivos: 1 -2-4-5-7-9-10-33

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~163 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

6.1.5. Cuento V: «El zorro y el raton» (Salazar Espinoza et al., 2020)

En el cuento, el ratdn, otro personaje fabulesco de la literatura andina, cumple el
rol del conejo. El relato sigue episodios conocidos: la incursion de un ratén en el huerto de
un campesino, la alimentacion del roedor con las plantas del huerto, su captura mediante
una trampa, el colgamiento del intruso en un arbol para ser devorado por un gato, la
aparicion del zorro, el convencimiento al canido para casarse con la hija del campesino y
el reemplazo del raton por el raposo. Destaca la estrategia con la que el roedor lo engana
para aceptar casarse con la hija del campesino, pedido que el raton ha rechazado: «Cémo
me voy a casar si soy tan chiquito y ella es muy grande para mi» (Salazar Espinoza et al.,
2020: 41). Ademas, el canido tiene la oportunidad de poder saciar su hambre con copiosa
comida: «El campesino ha prometido que a su futuro yerno le dara como dote una granja
de mas de mil llamas y carneros. (...) Vas a tener abundante carne para tu alimentaciony»
(Salazar Espinoza et al., 2020: 41).

Descubierto el zorro amarrado en lugar del raton, el campesino lo amenaza con
pelarlo con agua hirviente para vender su piel; sin embargo, el canido le ruega que se
apiade de ¢l. El hombre, a cambio de ello, le solicita dos carneros de una comunidad
cercana y cumple con el pedido. De este modo, el raposo se libra del castigo, como
sucede en el cuento IV. A pesar de estar muy enojado y de encontrarlo al raton cerca
de un rio, el animal es nuevamente timado, ya que el roedor le hace creer que «hay un
incendio en tu cueva y tus hijos se quemany (Salazar Espinoza et al., 2020: 42), nuevo
motivo que se suma a la secuencia de acciones. Dicha situacién —que no es cierta— lo
obliga a tomar mayor cantidad de agua, pero hasta el extremo de morir, como sucede
en el cuento II.

Secuencia de motivos: 1 —4—-5—-7-9—14 - 33

6.1.6. Cuento VI: «El zorro y el cuy» (Jiménez Borja, 1940)

El cuento destaca por presentar varias secuencias narrativas que conforman el
ciclo del engafio al zorro en la tradicion oral andina. Ademads del raton, otro personaje
que reemplaza al conejo es el cuy, como ocurre en este relato. El dafio causado por el cuy
al alfalfar de un campesino llamado Mariano Huallpa, la colocacion de una trampa y la
caida del roedor en ella son las acciones que inician el cuento. Con la idea de preparar
shacta (plato tipico con papas amarillas), el campesino deja amarrado al intruso a una
estaca. Tratdndose de «compadres», y con la intencion de engafiarlo, el roedor le comenta
a un zorro que el duefio quiere que se case con una de sus tres hijas y que «me tiene
amarrado hasta que aprenda a comer gallina» (Jiménez Borja, 1940: 17).

Contintian motivos conocidos y se afiaden otros. Asi, el canido ocupa el lugar del
raton y es castigado con un zurriago por el campesino (en los cuentos I, IT y III, el castigo
se realiza con un fierro caliente). Para no seguir siendo maltratado, le cuenta la verdad al
campesino «y al saberlo le bailaba la barriga de risa a Don Mano [Mariano]» (Jiménez
Borja, 1940: 18). Prosigue la escena de la simulacion del sostenimiento de una piedra
por el cuy debido a que el mundo se acabaria, con lo que engaia otra vez al raposo. Este
encuentra en una pampa a su embaucador, quien se puso a escarbar un hoyo, ya que caeria
una lluvia de fuego; asustado el zorro, le pide ser el primero en introducirse en ¢l; el cuy,
mientras lo sepultaba poco a poco, le repetia ironicamente: «mira como me sacrificio,
mira como me sacrifico» (Jiménez Borja, 1940: 18). De este modo, el zorro vuelve a ser
objeto de engafio y el roedor consigue escapar con vida.

Secuencia de motivos: 1 -2-4-5-6-7-8—-15-18—-16—-17-19-20

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 164 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

6.1.7. Cuento VII: «El zorro Pascual, el raton Deguillito y los viejitos»
(Nunez Herrera, 2021)

En este cuento, se perciben varias marcas de la oralidad que son propias del discurso
de la narradora y se desarrollan nuevos motivos. Una pareja de ancianos solia preparar
mazamorra de maiz y guardaba para el dia siguiente lo que quedaba por consumir. Sin
embargo, la mazamorra desaparecia y no se sabia quién era el causante de ello. En el
hilo de la narracién, aparecen en escena el zorro Pascual y el raton Deguillito (Dieguillo)
mientras realizan una apuesta, segin la cual el primero devoraria al segundo si este no
consiguiera que ambos comiesen la mazamorra. Ingresando sigilosamente a la choza de
los viejos, el canido encuentra el manjar y, hambriento, mete la cabeza en la olla: «El
pequefio Ratoncito se matava de Risa al ver al zorro con la olla en la cabesa» (Nuiiez
Herrera, 2021: 164)"5, por lo que, al no poder retirarla, le solicita ayuda al roedor, pero
este aprovecha para reirse ain mas de la dificultad en que se encontraba el raposo.

Lleno de coélera, el zorro amenaza al raton con devorarlo, pero la reiterada burla
del roedor se mantiene. La explicacion de la burla adquiere un tono reflexivo, pues el
roedor le enrostra al canido las faltas y perjuicios que causa a los campesinos: «Sufre
zorro pascua por ser malo tu le has comido la gallinas ovejas de los viejitos a paga tu
delito. Si quieres que yo te saque tu cabeza de la olla di que hey ganado mi mi castigo
por aber robado lo ajeno pide perdon a los viejitos asi te llamaré amigo» (Nufiez Herrera,
2021: 165)'¢. Sobresale el sentido critico de la llamada de atencion del raton al raposo,
donde se conjugan la risa y el humor con el cuestionamiento de la conducta del segundo
por ocasionar perjuicios a los campesinos.

Para poder sacar la cabeza de la olla, el raton le pide que la golpee con una piedra
para que se rompa, pero se trataba de la cabeza del anciano. Al despertarse con el golpe,
este le increpa a su mujer al creer que un hombre habia venido a acompafiarla y golpea
duramente al supuesto rival; sin embargo, se descubre que es el canido. Entonces, llegan
a la conclusion «con sorpresa que era el sorro pascual con la cara de mazamorra el era
que se comia nuestra mazamorra» (Nufiez Herrera, 2021: 165). La muerte del raposo
devuelve la armonia al hogar de los ancianos, mientras que el embaucador continta feliz.

Secuencia de motivos: 21 —22 — 23 — 24 — 33

6.1.8. Cuento VIII: «El zorro y el raton» (Payne, 1984)

La organizacion del cuento reline un importante nimero de motivos del ciclo
del engafo: el ingreso de un intruso en una huerta, el descubrimiento del raton por uno
de los hijos del duefio de la huerta, el colgamiento del roedor para ser castigado por el
hortelano, el engafio del raton al zorro al rechazar el casamiento con la hija del agricultor,
el reemplazo del raton por el canido y el castigo a este por el agricultor a golpes. Contintia
otra secuencia conocida: la excavacion de un hueco en la tierra por el ratdn, la supuesta
caida de lluvia de fuego, el ingreso del roedor al hoyo para «protegerse», la excavacion de
otro hueco por el raposo y su ingreso a €l para «salvarse». El canido siente espinas que,
supuestamente, serian sefiales del fuego, pero es burlado nuevamente, ya que, luego de
salir del hoyo, descubre que no habia tal lluvia y que «estaba tapado con espinas nomas»

15 Las citas conservan la ortografia original de la transcripcion de la narracion.

16 Ademas de la ortografia, las citas mantienen las discordancias, las formas verbales, la construccion
gramatical y las repeticiones del texto. Dichos rasgos reproducen la oralidad del discurso de la narradora
que cuenta la historia.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 165 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

(Payne, 1984: 83). Luego, prosigue el engafio al animal en la escena del sostenimiento de
una roca (una pefia en el cuento | y una piedra en los cuentos Il y VI).

La siguiente secuencia se conforma de motivos del cuento VII: el zorro, incitado
por el roedor, come una mazamorra de molle preparada por una pareja de viejitos, pero
su cabeza se queda dentro de la olla. Al estrellar su cabeza contra la del anciano, este se
despierta y golpea a su esposa al pensar que habia ingresado un ladrén, pero se da cuenta
de que el intruso es el raposo, quien escapa del lugar. Prometiéndose no volver a ser
engafiado y devorarlo, el canido encuentra una vez mas al roedor; no obstante, es timado
nuevamente, ya que este le hace creer que irdn a una fiesta a la que concurrirdn como
musicos'’; esta escena es un nuevo motivo que se afiade a la trama. Sin embargo, camino
a la fiesta, ambos debian cruzar un rio, pero la corriente se llevo al zorro. De este hecho, se
puede inferir que el canido muere ahogado, hecho funesto que se suma a las otras formas
tragicas con que acaba su vida.

Secuencia de motivos: 1 -5-7-8—-16—-17-19-15-21-22-23-30-33

6.1.9. Cuento IX: «El raton y el zorro» (Bendez, 2003)'

Dado que su registro se remonta a los primeros afios del siglo XX, el relato es de
mucho valor para el estudio del cuento folclérico y literario, pues ofrece una temprana
informacion sobre los motivos que conforman las narraciones que tratan sobre el engafio
al zorro. Los personajes del cuento son un rey, un hortelano, el raton «Diego» y el «tio»
zorro. La secuencia inicial sigue el patron del cuento: la desaparicion de las flores del
jardin del rey, el descubrimiento de un ratéon como el causante, la captura del roedor
mediante «un mufieco de brea» como trampa (tipo ATU 175), el colgamiento del raton
de una viga, el reemplazo del roedor por un zorro, a quien el raton le cuenta que estaba
colgado por no aceptar casarse con la hija del rey, el descubrimiento del canido en lugar
del ratén y su castigo azotado por el rey.

Decidido el raposo a comerse al roedor y al hallarlo en una pampa, el raton, muy
astuto, le pide que desista, pues promete llevarlo «a un gran banquete». Sin embargo, «los
perros salieron y desgarraron las carnes del tio» (Bendezu, 2003: 283). El engafio al zorro
continua con otros episodios: el sostenimiento de una pared por el raton, el inminente
desplome de la pared, la huida del roedor, el excavamiento de un hoyo por el raton, la
lluvia de fuego, la introduccion del zorro en un hueco mas grande que es cubierto con
espinas por el raton y las hincadas de las espinas al canido que le hacian pensar que eran
causadas por tal lluvia.

Hambriento al extremo, el zorro se encuentra con el timador, mas este le pide
perdon y ofrece llevarlo a una casa cercana de unos viejos donde abunda la comida.

'7La invitacion a la fiesta tiene ecos de los cuentos folcloricos en los que el zorro actiia como musico.
Las habilidades artisticas del personaje se mencionan en las narraciones miticas y en el cuento tradicional.
En un ya aludido episodio de Dioses y hombres de Huarochiri (2007), se presenta al zorro acompafiado,
ademas de la tinya, de una antara, instrumentos tipicos de la musica prehispanica, lo que revela su aficion
por el arte musical. En el ciclo de «el viaje al cieloy, el canido quiere divertirse y va con su guitarra en la
espalda. En «El zorro y el ledny, incluido en Los cuentos contumacinos del Tio Lino de Fidel Zarate (1939:
62), luego de vencer a su rival, el zorro «del cuero del ledn, hace una flauta, y de la cafia de sus huesos, una
flauta», con las que canta una cancién para celebrar su triunfo.

18 Tomamos las citas de la traduccion del cuento realizada por Edmundo Bendezti y que se publica en
su libro Literatura quechua (2003). Como ya se ha indicado, el cuento también se encuentra traducido al
castellano en la compilacion El condor y el zorro de Max Uhle (2003). Debido a las diferencias existentes
entre las traducciones —en particular de estilo—, optamos por la de Bendezt.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 166 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

Prosiguen episodios de los cuentos VII y VIII: el canido come la mazamorra de los
duefios, el raton le hace pasar a la cocina, le muestra la olla con mazamorra, el raposo
no puede retirar su cabeza del utensilio, el canido golpea la olla con una piedra grande,
que, en realidad, era «la cabeza blanca del viejo, sus pelos eran blancos como la
fibra de una cabuya» (Bendezu, 2003: 285); luego, se produce el estrellamiento de la
olla contra la cabeza del viejo, la que se rompe en varias partes, el anciano termina
ensangrentado y sin poder ver. Entonces, el zorro aprovecha el momento para robarse
una oveja y saciar su hambre.

Secuencia de motivos: 1 -3 -5-8-30-15-16-17-19-20-21-22-23

6.1.10. Cuento X: «Del zorro y del cuy» (Espino, 2014)

Al igual que los cuentos VI, VIII y IX, la narracion registra diversos momentos de
las aventuras del zorro como personaje burlado en la literatura oral andina. El destrozo de
unos sembrios, la colocacidon de una trampa para capturar al infractor, el descubrimiento
del intruso, que era «un cuy grande y gordo», y que es amarrado a una estaca por el
duefo, son los episodios del inicio del cuento. De pronto, un zorro se percata de la suerte
del roedor y este, con el fin de acrecentar mas su curiosidad, le comenta que «enamoraba
a la hija mas gorda del duefio» y que el padre queria que se casara con ella, pero ya no
le gusta; afiade que «[t]ambién quiere que aprenda a comer carne de gallina que a mi
me da asco» (Espino, 2014: 274). Con el trato de «compadres», el ingenuo personaje
acepta reemplazar al cuy, pero, al ser descubierto por el duefio, es castigado a latigazos;
prosigue la escena del sostenimiento de «una enorme roca» que «puede aplastarnos a
todos» (Espino, 2014: 274). Con el pretexto de buscar una piedra para apuntalar la roca,
el cuy escapa y el raposo es engaiado otra vez.

Jurando no ser engafiado nuevamente, el zorro encuentra al cuy en un corral
abandonado; al no poder escapar, el pequefio roedor empezd a escarbar el suelo, porque
«ya viene el Juicio Final, va a caer lluvia de fuego» (Espino, 2014: 275). Ante el temor
de ser calcinado, el canido prefiere ser enterrado en el hueco cavado por el roedor y
protegerse alli. Con mucho ingenio, «[e]l cuy no solamente le echo tierra, sino, cada tanto,
ortigas y espinas» (Espino, 2014: 276) para hacerle creer que las hincadas que sentia eran
«las brasas de la lluvia de fuego». En las escenas finales, el cuy apel6 al engaiio una vez
mas: «Yo te estaba llevando un queso grande, pero se me ha caido en este pozo» (Espino,
2014: 276) (una laguna en el cuento II). Se trataba del reflejo de la luna y, mientras el
zorro intentaba «sostener» el queso, cay6 al pozo y muri6 (tipo ATU 34).

Secuencia de motivos: 1 -2-4-5-6-8-15-17-16-19-20-10-11-33

6.1.11. Cuento XI: «De las tres veces que el cuy engafi6 al zorro» (Garcia Miranda, 2006)

La apertura del cuento sigue el patron basico de las narraciones: las quejas de un
campesino por el destrozo de su sembrio, la colocacion de una trampa, el descubrimiento
de un cuy como el causante y el engafio del roedor a un zorro hambriento haciéndole
creer que se negaba a comer la carne ofrecida por el duefio de la chacra. Entonces, el cuy
le insintia: «Si de carne se trata ti nomas eres el indicado» (Garcia Miranda, 2006: 261).
En las siguientes escenas, se produce el reemplazo de la astuta criatura por el zorro y el
castigo del raposo con un latigo por el duefio de la chacra.

Continta la secuencia de la simulacion del sostenimiento de una pefia por el roedor,
quien arguye que «el mundo se va a acabar» y agrega que «como yo no tengo mucha
fuerza voy a buscar un palo grande para que nos sirva de soporte» (Garcia Miranda,
2006: 261). Con esa treta, el cuy logra escapar del zorro. Victima de otra mentira, el

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~167 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

perseguidor, «herido en su orgullo», divisa al embaucador y se promete devorarlo. Con
el engafio de que «un gran fuego arrasard todo el mundo» y de que es necesario cavar un
hueco en la tierra para salvarse, el cuy convence al zorro, «el compadre tiwula», de que
es mejor que ¢l se esconda alli, porque «es mas dificil que se pueda enterrar solo» (Garcia
Miranda, 2006: 262). Luego de ser cubierto con tierra por el roedor, el canido terminaria
su vida enterrado y el cuy seguiria viviendo «tranquilo sin tener mas enemigos». En este
cuento, el episodio del canido cubierto con tierra se integra a la trama.
Secuencia de motivos: 1 -2-4-6-8-15-17-16—-19-20-33

6.1.12. Cuento XII: «El conejo, el zorro y el hombre de brea» (Jordana, 1974)

Ademas de conservar motivos ya mencionados, «el hombre de brea» (tipo ATU
175) es un elemento narrativo de especial interés en la trama, ya que el cuento se focaliza,
por un lado, en su fabricacion mediante la preparacion de las sustancias empleadas —
plantas y resinas—y, por otro, en los sucesivos intentos del conejo de querer librarse de
¢l. Los destrozos causados en unos sembrios de hortalizas, maiz, yuca y arboles frutales,
la fabricacion de «un hombrecillo de brea» como trampa por el duefio, su colocacion a la
entrada de la chacra, la caida del lepdrido en la trampa, sus intentos por quedar libre y el
descubrimiento del intruso son los episodios iniciales.

El cuento continta con las escenas del engano al zorro: la amenaza al conejo de
ser castigado con un fierro caliente, la curiosidad de un zorro por lo sucedido con ¢€l, el
engafio del lepdrido al cdnido con la treta del casamiento de la hija més linda del duefio
de la chacra, en particular, porque «van a matar diez gallinas gordas para la fiesta, y mi
problema es que yo no sé comer gallinas» (Jordana, 1974: 210). Convencido, el animal
ocupa el lugar del conejo, quien, irdbnicamente, le desea buena suerte: «—Compadrito,
que te vaya bien en la boda y que las gallinas no sean muy viejas» (Jordana, 1974: 210).
El agricultor castiga al raposo, para lo cual le introduce un fierro caliente por el ano.
Entonces, el burlado va en busca del conejo por haberlo engafiado una vez mas.

Secuencia de motivos: 1 -2 -3-4-5-6-7-8

6.1.13. Cuento XIII: «El zorro y el conejo» (Taylor, 2003)

La trama del cuento desarrolla escenas anteriores: el ingreso de un conejo a
la hacienda de un patron, los destrozos causados por el intruso, la fabricacion de un
«hombre de goma» (tipo ATU 34) para atrapar al leporido y la aparicidn circunstancial
de un zorro cuando este estd proximo a ser castigado con un fierro caliente por el duefio.
Luego, sigue el engaio del conejo al zorro con el falso casamiento de la hija del patron,
pedido que el pequefio animal ha rechazado, el reemplazo del intruso por el canido y
el descubrimiento de este por el duefio, quien «castigd al zorro golpedndole el trasero»
(Taylor, 2003: 36).

Prosiguen nuevos motivos que se suman a la trama: el raposo, decidido esta vez
a comerse al timador, lo halla en el campo mientras cuidaba que el ganado no comiera
una planta semejante a una palmera a pedido del dueno. El conejo lo convence de no ser
devorado y de que lo ayude, mas bien, a cuidar la planta; el lepérido promete volver,
pero «ya no volvidé» (Taylor, 2003: 36). Continua el engafio al zorro con la escena del
sostenimiento de una pefia, donde se produce la huida del conejo luego de pedirle al
animal apoyo para sostener la mole.

En laultima escena, se desarrollan otros motivos: el cdnido «encontré al conejo que
estaba durmiendo en medio del pasto» (Taylor, 2003: 37) con vivas ganas de devorarlo,
pero lo persuade de que no lo haga para permitirle traer paja y poder construir un cerco

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 168 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

en la pampa con el engafio de que los dos irdn a una fiesta y se divertiran. El raposo,
emocionado por divertirse, cayo en la treta y «se puso a bailar con gran alegria» (Taylor,
2003: 38); el embaucador aproveché para encender la paja y el fuego que se extendi6 «[q]
uemo por completo al zorro» (Taylor, 2003: 38). Al librarse para siempre de su amenaza,
«desde esa época, el conejo llega por todas partes» (Taylor, 2003: 38). Ademas de incluir
nuevos motivos, el cuento refiere un material diferente del que esta hecha la trampa
respecto de «el mufieco de brea» (cuentos Il y IX) y de «el hombre de cera» (cuento III).
Por otro lado, en el desenlace, el zorro muere calcinado, a diferencia de otras narraciones
en las que termina aplastado, pulverizado, reventado, enterrado o ahogado.
Secuencia de motivos: 1 -3 -4-5-7-8-13-15-25-30-31-33

6.1.14. Cuento XIV: «El zorro y el ratoncito» (Yauri Montero, 1998)

El cuento es breve y narra la persecucion de un gato a un ratoncito. La secuencia
narrativa mantiene algunos de los motivos sefialados. Mientras el roedor cava un hoyo
para esconderse, aparece un zorro y lo amenaza con devorarlo; el ratoncito apela al
ingenio para poder librarse de las ansias del animal y empieza a gritar «—jYa viene!
iYa viene!» (Yauri Montero, 1998: 3) para distraerlo de su propodsito. La treta tiene
por objetivo hacerle creer al canido que se acerca el fin del mundo y que todos deben
salvarse, por lo que el zorro «de inmediato se puso a escarbar para ocultarse» (Yauri
Montero, 1998: 4).

La habilidad del roedor se vuelve a manifestar cuando anuncia que caera lluvia de
fuego, por lo que el raposo no demora en esconderse. De manera ingeniosa, el ratoncito
tapa el ingreso del hoyo con espinas, ya que quedaba al descubierto; al querer salir de €I,
el canido siente la hincada de las espinas y cree que ello se debia a la lluvia de fuego. No
obstante, al saltar fuera del hoyo, se da cuenta de que «habia sido burlado una vez mas por
el débil pero inteligente ratoncito» (Yauri Montero, 1998: 4).

Secuencia de motivos: 16 — 18 =19 — 17

6.1.15. Cuento XV: «El zorro y el conejo» (Alegria, 2000)

El cuento de Ciro Alegria retine el mayor niimero de motivos relacionados con las
aventuras del zorro como «burlador burlado» e incluye nuevas escenas que se suman a las
ya identificadas. Siguiendo la secuencia inicial de los relatos, un conejo causaba estragos
en la huerta de una vieja, quien, con el fin de capturarlo, coloca una trampa y el leporido
es atrapado. A continuacion, se produce el engaio al zorro al incitarlo el conejo a casarse
con la hija de la duefia, para lo cual arguye que ella es buenamoza, ademas de que la vieja
tiene abundantes gallinas; como resultado, el canido reemplaza al conejo en la trampa.
Entonces, con un fierro caliente, la vieja «comenz6 a chamuscarlo... Y le quemaba el
hocico, el lomo, la cola, las patas, la panza» (Alegria, 2000: 584)".

Prosigue un motivo conocido: al encontrar al conejo mientras tomaba agua a orillas
de un pozo, el zorro decide devorarlo, pero, de manera astuta, el conejo le pide ayuda para
sacar un queso que estaba al fondo del pozo —el reflejo de la luna—, de tal modo que, luego
de tomar harta agua, el canido no pudo caminar y el embaucador volvio a escapar (tipo
ATU 34). En el siguiente episodio, ademas del conejo, intervienen el condor, el zorzal y la

¥ Las citas corresponden a la edicion de la novela de Ciro Alegria publicada por Ediciones de la Torre
de Madrid el afio 2000 con un estudio introductorio de Carlos Villanes Cairo. El cuento fue publicado en
forma independiente por la Editorial Norma el afio 2008.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 169 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

perdiz, quienes también se burlan del raposo. En esta secuencia narrativa, se desarrollan
nuevos motivos. Al ver el vuelo del condor?, el canido quiere aprender a volar; gracias
a la inteligente colaboracion entre el conejo y su «compadre» condor, la majestuosa ave
dispone los preparativos: «“Traigan dos lapas”. Llevaron dos lapas o sean dos grandes
calabazas partidas y el condor y el conejo las cosieron en los lomos del zorro» (Alegria,
2000: 585). Llevado en la espalda del ave, el zorro sigue sus indicaciones y se lanza
desde los aires, pero cae velozmente sin poder volar por el peso y se estrella contra un
arbol (tiene elementos narrativos del tipo ATU 225). El canido también quiere aprender a
silbar?!. En esta escena, interviene el zorzal, quien le instruye previamente: «Tienes que ir
donde el zapatero para que te cosa la boca y te deje solo un agujerito. Llévale algo en pago
del trabajo. Después te ensenaré» (Alegria, 2000: 585). Luego de ofrecerle crias de una
perdiz como pago, el raposo recibe lecciones del zorzal y aprende a silbar; no obstante,
se olvida de que debia devorar al conejo, hasta que la perdiz, en venganza por haberse
llevado a sus crias, vuela rozando sus orejas y el canido abre su boca, como consecuencia
de lo cual se descose la costura.

Luego, se desarrolla el engafio al zorro en la escena de la simulacion del
sostenimiento de una pefia, que le permite al conejo escapar nuevamente de la amenaza
del perseguidor. Jurando nunca mas ser timado por el conejo, el animal va a buscarlo a
su propia casa, que «[e]ra una choza de achupallas» (Alegria, 2000: 586), donde estaba
moliendo aji que serviria para agasajar a una banda de pallas, danzantes y musicos. Con
astucia, el conejo le formula un pedido: «Si ti me matas, se pondran tristes y ya no querran
bailar ni cantar. Ayidame mas bien a moler el aji» (Alegria, 2000: 586). Entonces, el
lepdrido prende fuego a la choza y el zorro cree que los ruidos del incendio son producidos
por las pallas, los danzantes y los cohetes. Al lanzarle aji a los ojos del cédnido, este
queda enceguecido y permanece «muchos dias con el cuerpo y los ojos ardientes por las
quemaduras y el aji» (Alegria, 2000: 587) (el episodio tiene elementos tematicos del tipo
ATU 73: «Cegando al guardidn»). Asi, el conejo volvid a librarse de él.

Finalmente, al hallar el zorro al conejo tendido, y sospechando que dormia, se
produce una escena humoristica: «En eso, el conejo soltdé un cuezco. El zorro oli6 y

20El zorro y el condor son personajes del ciclo de «el viaje al cielo» donde se desarrollan las aventuras
del canido que concluyen con su muerte al estrellarse contra la tierra, y de conocidos cuentos donde ambos
realizan apuestas con el triunfo del ave y la muerte del zorro debido al frio. En el episodio del cuento de
Alegria, el atrevimiento del zorro de imitar el vuelo del condor experimenta también un resultado contrario
que se suma a los reveses que tiene cada vez que se enfrenta a él.

21 La envidia del zorro se observa cuando quiere silbar como el zorzal. En la tradicion oral andina, el
motivo se desarrolla con la presencia de diferentes elementos narrativos. En el cuento «El zorro, el waychau
y la perdiz» recogido por Mario Florian (1988: 55), la envidia impulsa al canido a querer silbar, por lo que
el waychau (huaychao) «le cosi6 la boca a su compadre (...) dejando en ella una pequefia abertura para que
pueda silbary». Sin embargo, el raposo se aprovechaba del arte del ave y las muchachas, al escucharlo cantar,
se enamoraban de ¢l. Por pedido del waychau, una perdiz alzé vuelo y lanz6 un grito que asusto al zorro,
quien «abrié maquinalmente la boca y rompié todos los hilosy», entonces «ya no pudo silbar» (Florian,
1988: 56). En «El zorro y el huaychao» de Arturo Jiménez Borja (1937: 21), el personaje, luego de escuchar
el canto del ave, le solicita que le preste su pico, para lo cual le recomendo6 que «se cosiera el hocico a fin
de que la flauta se adaptara mejor», pero, de tanto tocar sin descansar, se le descosié el hocico; por ello, «se
quedaron los zorros con la boca enorme en castigo de su abuso de confianzay» (Jiménez Borja, 1937: 22). En
«El zorro silbadory, recopilado por Enrique Foley Gambetta (1954: 1929), luego de las lecciones, el canido
aprende a silbar, pero, debido a que elevaba el tono «para hacerse escuchar por todos los animales de la
campifia (...) se le reventaron las costurasy» y las heridas le causaron la muerte.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 170 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

'79

muy decepcionado, dijo: “jHuele mal! jCuantos dias hara que ha muerto!” Y se marcho»
(Alegria, 2000: 587). De este modo, el conejo vuelve a engaiar a su perseguidor como
sucede a lo largo del cuento; sin alcanzar su objetivo, la persecucion realizada por el
canido no deja de ser infructuosa: «El zorro lo distinguia por alli comiendo su yerba.
Entonces se decia: “Es otro”. Y seguia su camino...» (Alegria, 2000: 587).

Al recrear secuencias narrativas del ciclo de zorro, el cuento de Alegria denota
una «estirpe folklorica» (Larra, 2009)*?. Ademas de conservar conocidas escenas de
las aventuras del canido, la narracidon incluye la imitacion del raposo de determinadas
facultades o cualidades de aves del universo andino, que conforma otra linea tematica
del cuento oral. La intervencion de la perdiz alude a la distraccion del raposo en una
escena de Dioses y hombres de Huarochiri, referida anteriormente, y en otras narraciones
folcloricas. De este modo, el cuento articula motivos de varias tradiciones narrativas de la
literatura andina que tienen como protagonista al zorro®.

Secuencia de motivos: 1 -2 -4-5-6-7-8—-11-12-26-27-28-29—-15
-30-31-10-34

6.2. Resumen de los motivos desarrollados en los cuentos
El Cuadro 2 resume los motivos del engafio que organizan el contenido de los
cuentos seleccionados.

6.3. Estudio comparativo de los cuentos

En el corpus estudiado, se aprecia la centralidad del zorro como «burlador
burlado», en la tradicion oral andina y en la literatura escrita, lo que se narra a partir
de conocidos motivos (Navarro del Aguila, 1946; Morote Best, 1988; Espino, 2014),
varios de los cuales forman parte de tipos cuentisticos de la literatura universal (Uther,
2011). De acuerdo con los cuentos seleccionados, los principales motivos del engaiio al
canido se documentan en narraciones obtenidas de informantes, versiones y recreaciones
literarias de las primeras décadas del siglo XX (IX, X, XV). El corpus demuestra su
amplia difusion en diferentes regiones del Pert, tanto del area andina: sierra nortefa
(I, II), sierra central (V, VI), sierra surena (VIII, X), como del nororiente (XII, XIII).
En los cuentos, narrados desde la perspectiva del humor, el estatuto dominante del
burlador le corresponde al conejo (I, II, III, IV, XII, XIIII y XV); en su lugar, también
aparecen roedores, como el raton (V, VIII, IX y XIV) y el cuy (VI, X y XI), quienes
cumplen con dicha funcion. Ademads, participan de la burla al zorro aves del mundo
andino, como el condor, el zorzal y la perdiz (XV), por lo que no hay personaje que
no lo engafie (Morote Best, 1988). Los protagonistas de estas historias pertenecen
al universo fabulesco de la literatura andina y a una rica tradicion narrativa que se
proyecta en el cuento escrito.

22 Manuel Larra (2009: 61) destaca la constante interinfluencia existente entre la literatura oral y la
literatura escrita: «Asi como Ciro Alegria usa la oralidad para escribir cuentos de estirpe “folklorica”,
también en la narrativa oral hay relatos cuyo origen se puede rastrear en la escritura, en los libros, y que al
paso del tiempo se han incorporado a la tradicion de las comunidadesy.

2 Debido a la licencia y al arte creativo de los autores, la literatura escrita ofrece interesantes
reelaboraciones de las aventuras del zorro. Un ejemplo es Fantdsticas aventuras de Atoj y el Diguillo
de Manuel Robles Alarcon (1974), que desarrolla de manera argumental la mayoria de los motivos que
forman parte del ciclo del engaiio al zorro, de «el viaje al cielo» y del enfrentamiento con otros personajes
fabulescos del universo andino.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 171 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BoLETiN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

CUADRO 2. MOTIVOS DESARROLLADOS EN LOS CUENTOS ESTUDIADOS.

Cuentos
VII | VIII | IX
X - X X

Motivos

—
[
=
o~
<
<
<
[

XTI | XII | XIII | XIV | XV

>
>

| | -
>~
>~
X K| A
>
>~

- - - - - X - -

X< R R A
X =
X
X | <

>
>
IR

>~
>~

| R

ik

DU PR PR PR R X R A
IR IR IRl

DU PR PR P PR K X A4
IR IRl

- X - - -
X

o
=
>~
| <

ol n| sl L=
| <

<

p—
=
> <

[
[
|

—
[
K| | <

p—
w
=

—
=

[

1

[

1

1

[

1

[

1

1

1

[

1

[

1

—
(9)]
>

—
=)
1

—
2

|| R
IR
|| X

p—
=)
>

)
M| | | |

)
S
| <
x| e

[
—

1

'

1

1

1

1

N
N

1

1

1

1

1

1

X | <
K R R A

I
FN Y
X R R R

)
n
>~

[
(=)

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

[ ]
X
1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

N
=2}

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

1

FYARFYNS
=| S|
|><|
le
<
IR Rl

w
N
1
1

w
&
>
>~
>~
>~
>~
>~
>~
>~

)
N
>~
>~

En los cuentos, el zorro es crédulo e inocente, ha perdido toda su habilidad y astucia,
y sus promesas de devorar a sus victimas no llegan a prosperar debido al reiterado engafio
del que es objeto (Navarro del Aguila, 1946; Morote Best, 1988; Espino, 2014), por lo que
es un «engafiador engafiado» (Radin, 1956). Frente al asedio del raposo, el conejo recurre
a trucos y mentiras para huir y evitar ser devorado por ¢l. Estas habilidades configuran al
diminuto personaje como trickster (Rodriguez Garcia, 2023; Hynes, 1993) y demuestran

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~172 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

el ingenio de los seres débiles (Morgante, 2001). La familiaridad del vinculo entre los
personajes revela una estrecha cercania (Navarro del Aguila, 1946), lo que se observa
en la expresion «tio zorro» (I, II) y en el tratamiento bajo la forma de «compadres» y
«compadrito» (X, XII). En las narraciones, el poder persuasivo de las palabras del conejo
(o de los roedores) alcanza su objetivo, ya que, con una sola insinuacién (XII), o mediante
sutiles estrategias de convencimiento que apelan a la mentira referida al matrimonio con
una muchacha casamentera o a la abundancia de comida para su alimentacion (I, V, IX),
concita la atencion del zorro.

Las escenas que conforman las narraciones no solo son divertidas, sino que,
ademas, las propias palabras de los personajes encierran dosis de humor (XII). A ello se
suman los comentarios ironicos que realizan el burlador y el narrador, que enfatizan la
burla y degradan aiin mas la suerte de la victima (III, VI). En un plano mayor, se sitia el
discurso critico que cuestiona la conducta del zorro como causante de dafios y cuya voz
acusatoria representa a la comunidad (VII). En los cuentos, el burlador no solamente logra
huir del zorro, sino que, por momentos, apela a una extrema crueldad cuyo desenlace es la
violenta muerte del canido (II, I1I, IV, V, VII, VIII, X, XI, XIII). En tal sentido, ademas del
engafio y del castigo, la muerte del raposo subraya su condicién como personaje tragico
(Espino, 2014).

Dependiendo de la extension y estructura de las narraciones, la apertura
contextualiza el lugar y el momento de las historias con la mencion del factor
desencadenante de la trama y la identificacion de los personajes (I, I, XI). La linealidad
de las acciones y la sencillez del esquema narrativo caracterizan la trama de los cuentos;
segun su grado de estructuracion, los cuentos pueden tener un namero limitado de motivos
(I, VII, XIV) o conformarse de secuencias narrativas de mayor extension por el nimero
de motivos que desarrollan (VI, IX) o por integrar diferentes tradiciones narrativas de
la literatura andina (XV). Esta modalidad consistente en ensamblar diferentes tipos
cuentisticos ilustra la naturaleza del relato centrado en la figura del trickster (Konaydi
y Pedrosa, 2018). En el corpus estudiado, debido a la propia dinamica del cuento oral
y a la elipsis narrativa, los motivos pueden hallarse implicitos y deben deducirse de las
acciones del cuento (VIII, IX). Por otro lado, en las narraciones, se desarrollan escenas
muy conocidas en el cuento universal y que forman parte de los tipos ATU 33, ATU 34,
ATU 73, ATU 74C*, ATU 175 y ATU 225 (Uther, 2011), adaptados a las caracteristicas
culturales del mundo andino.

En los cuentos estudiados, las secuencias narrativas enfatizan la dimension comica
del zorro (Gomez Garcia, 2016) debido a su condicidon de «tramposo enganado» (Kessel,
1993). El desarrollo argumental pone de relieve el destino funesto del personaje, cuya
prefiguracion se halla en las narraciones fundacionales del mundo andino y se relaciona
con el tiempo del mito y la memoria (Avila, 2007). Los cuentos tienen como clave de
lectura la leccién moral, porque, en ellos, se simboliza la justicia que revindica al débil
frente al poderoso, de tal modo que quien antes era la victima es ahora quien triunfa
(Taylor, 1987). Asi, la suerte del zorro como «burlador burlado» codifica un significado
mediante el cual se castiga la transgresion y el perjuicio a la comunidad (VII). De este
modo, las narraciones proyectan un simbolismo asociado con un sentido correctivo que
vela por el cumplimiento de las normas de acuerdo con el imaginario andino (Merino de
Zela, 2007; Arguedas, 2012, VII; Ramos Mendoza, 1992).

En el corpus seleccionado, se evidencia un interesante proceso de transmision y
de reelaboracion de los cuentos a través de versiones referidas a un mismo tema y que
siguen un determinado patrén narrativo (V, XI, IX), pero que se actualizan en la voz de los

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~173 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

cuentistas o en el testimonio de los informantes. Dicha particularidad se relaciona con la
«plasticidad» del cuento oral (Merino de Zela, 2007; Ortiz Rescaniere, 2012). La oralidad
se impregna en las narraciones en diferentes niveles: la proximidad del relato al discurso
hablado, la brevedad de los episodios, la incorporacion de nuevas secuencias, la presencia
de marcas orales en el 1éxico, el empleo de determinados recursos expresivos y la sintaxis
narrativa (VII, VIII, I1I, XIII). Por ultimo, entre los relatos estudiados, el cuento literario
puede ofrecer mayores posibilidades de organizacion interna por las secuencias narrativas
que contiene (XV). Al coexistir en una misma contemporaneidad el cuento oral (VI, 1X)
y el cuento escrito (XV), se establecen permanentes interinfluencias entre ambas formas
narrativas (Contreras et al., 2002); ademas, una evidencia de la estrecha relacion entre
la oralidad y la literatura es que la raiz folclorica del cuento literario se mantiene latente
(Larrua, 2009).

7. CONCLUSIONES

Entre los personajes fabulescos de la literatura andina, aparece el zorro, quien
se caracteriza por su astucia y habilidad para engafar a sus victimas y devorarlas. Las
narraciones orales y los cuentos literarios que recrean los ciclos narrativos sobre el raposo
ofrecen una imagen del personaje como burlador, que es predominante, ya que, rivalizando
con otros animales, suele alcanzar sus propositos y salir airoso en sus aventuras. No
obstante, en el cuento folcldrico, dicha imagen se invierte y el zorro se convierte en
«burlador burlado». Esta condicion se desarrolla de manera divertida y con un sentido de
humor mediante una serie de episodios que se articulan a partir de los motivos del engafio,
por lo que la burla al canido se produce de manera reiterada. De este modo, el zorro suele
aparecer como un personaje desprovisto de su peculiar ingenio para engafar y es, mas
bien, victima del engafio por personajes débiles, quienes demuestran la inteligencia y la
astucia que distinguen al canido.

Los cuentos en los que figura el zorro como «burlador burlado» son, por lo general,
breves, pero pueden ampliarse segun el nimero de episodios y motivos que los conforman.
El esquema narrativo que organiza los cuentos es la oposicion, lo que establece una
relacidon antagonica entre el canido y sus rivales, como el conejo, el cuy y el raton, quienes
deben apelar a la astucia y a su capacidad de engafio para salvarse de ser devorados por el
zorro y burlarse de €l. El desenlace de las narraciones subraya el éxito del engafio, como
resultado de lo cual el raposo termina burlado, malherido o muerto. Conocidos motivos
se enlazan en la trama de las versiones estudiadas, lo que permite conocer y estudiar el
proceso de transmision y la especial dinamica del cuento folclorico y del cuento literario
en la literatura andina. El ciclo cuentistico del engafio al zorro adquiere una particular
simbolizacidn, ya que el comportamiento de los personajes y el castigo al canido alegorizan
la necesidad de respetar las normas de la comunidad en el mundo andino.

BIBLIOGRAFiA

ALEGRiA, Ciro (2000 [1941]): El mundo es ancho y ajeno, introduccion, notas, glosario y
vocabulario de Carlos Villanes Cairo, Madrid, Ediciones de la Torre.

ARGUEDAS, José Maria (2012): Obra antropologica, IV y VII, Lima, Derrama Magisterial.

ARGUEDAS, José Maria e [zQuierpo Rios, Francisco (1947): Mitos, cuentos y leyendas del
Peru, Lima, Ministerio de Educacion Publica del Peru.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~174 ~



N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

ARGUEDAS, José Maria e 1zQuierpo Rios, Francisco (2012): Voces nuestras. Cuentos, mitos
v leyendas del Peru. Relatos recopilados por docentes (1945-1950), Seleccion de
la Comision Centenario del natalicio de Jos¢ Maria Arguedas, Lima, Ministerio de
Educacion y Casa de la Literatura peruana.

AviLa, Francisco de (2007 [1966]): Dioses y hombres de Huarochiri, José Maria Arguedas
(trad.) y Estudio introductorio de Luis Millones y Hiroyasu Tomoeda, Lima,
Universidad Antonio Ruiz de Montoya.

AvaLa, José Luis (2008): Zorro, zorrito y otras narraciones cosmogonicas, Lima, San
Marcos.

BarraNnTES, Emilio (19407): Folklore de Huancayo, Huancayo, La Industria.

BenpeEzU, Edmundo (2003): Literatura quechua, Lima, Editorial Universitaria de la
Universidad Ricardo Palma.

CASA DE LA LITERATURA PERUANA (2020): El viaje al cielo, adaptacion de Paulo César Pefia,
ilustraciones de Juan Osorio y Trudy Macha, Lima. En linea: [<https://www.
casadelaliteratura.gob.pe/wpcontent/uploads/2020/11/elviajealcielo_virtual
doblepag.pdf>].

CHertUDI, Susana (1982): El cuento folklorico, Buenos Aires, Centro Editor de América
Latina.

ConTrERAS, Constantino, BERNALES, Mario y DE LA BARrA, Luis (2002): «Al margen
de las maravillas (Otros topicos del cuento popular)», Disparidades. Revista
de Antropologia, 57, 2, pp. 139-166. https://doi.org/10.3989/rdtp.2002.v57.
12.177

DomiNGUEzZ conDEzo, Victor (1999): 13 zorros vueltos a contar por el tio Venancio,
Huanuco, Ediciones Kiilliksa.

Espino, Gonzalo (1994): Tras las huellas de la memoria. Tradicion oral del norte
peruano, Lima, Instituto Nacional de Cultura (INC) y Organizacion de Estados
Iberoamericano para la Educacion, la Ciencia y la Cultura (OEI).

Espino, Gonzalo (2014): Atugpacha. Memoria y tradicion oral en los Andes, Lima,
Universidad Nacional Federico Villarreal.

FLorIAN, Mario (1988): La narrativa oral popular de Cajamarca y su ordenacion por
clases, Lima, Ediciones Juridico-Sociales.

FoLEY GAMBETTA, Eloy (1954): «El zorro silbador», Folklore, 34, p. 1929.

GARcia MIRANDA, Juan José (2006): Literatura oral y popular del Peru, Quito, Instituto
Iberoamericano del Patrimonio Nacional y Cultural.

GomEz Garcia, Blanca Aranda (2016): «Travesia de zorros en la ultima novela de
José Maria Arguedas, el manuscrito de Huarochiri y los cuentos orales de los
Andes meridionales», Hispania, 99, 3, pp. 449-458. https://doi.org/10.1353/
HPN.2016.0071

Hyngs, William (1993): «Mapping the Characteristics of Mythic Tricksters: A Heuristic
Guide», en Mythical Trickster Figures. Contours, Contexts, and Criticisms, W.
Hynes y W. Doty (eds.), Tuscaloosa, University of Alabama Press, pp. 33-45.

ITiER, César (1997): «El zorro del cielo: un mito sobre el origen de las plantas cultivadas
y los intercambios con el mundo sobrenaturaly», Boletin del Instituto Francés de
Estudios Andinos, 26, 3, pp. 307-346.

JIMENEZ Boria, Arturo (1937): Cuentos peruanos, Lima, Lumen.

JiMENEZ Boria, Arturo (1940): Cuentos y leyendas del Peru, Lima, Instituto Peruano del
Libro.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 175 ~


https://www.casadelaliteratura.gob.pe/wpcontent/uploads/2020/11/elviajealcielo_virtual_doblepag.pdf
https://www.casadelaliteratura.gob.pe/wpcontent/uploads/2020/11/elviajealcielo_virtual_doblepag.pdf
https://www.casadelaliteratura.gob.pe/wpcontent/uploads/2020/11/elviajealcielo_virtual_doblepag.pdf
https://doi.org/10.3989/rdtp.2002.v57.i2.177
https://doi.org/10.3989/rdtp.2002.v57.i2.177
https://doi.org/10.1353/HPN.2016.0071
https://doi.org/10.1353/HPN.2016.0071

N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

JorDANA, José Luis (1974): Mitos y leyendas aguarunas, Lima, Retablo del Papel.

Kapsori, Wilfredo (1993): Cuentos y leyendas conchucanas, Lima, Centro de Informacion
y Desarrollo Integral de Autogestion.

KEsseL, Juan van (1993): «El tramposo engafado: el zorro en la cosmovision andinay,
Revista de Ciencias Sociales, 3, pp. 37-52. https://doi.org/10.61303/07172257.
v3i3.20

Konaypi, Abdelhak y PEprOsA, José Manuel (2018): «El cuento de Hamu el picaro y la
bruja en la tradicion rifefia bereber de Laazzanen (Nador, Marruecos) (ATU 1563
+ ATU 175 + ATU 327C)», Boletin de Literatura oral, 8, pp. 97-114. https://doi.
org/10.17561/blo.v8.5.

LarrU, Manuel (2009): «Oralidad y representacion. La otra voz en la narrativa de Ciro
Alegriax», Letras, 80, 115, pp. 47-62. https://doi.org/10.30920/letras.80.115.5

Lira, Jorge (1990): Cuentos del Alto Urubamba, Cusco, Centro de Estudios Rurales
Andinos Bartolomé de las Casas.

Lopez, Luis Enrique y SairyTuPA AsqQui, Domingo, (comps.) (1985): Wiiiay Pacha,
Chucuito, Puno, Instituto de Estudios Aymara.

MERrINO DE ZELA, Mildred (2007): «Hacia una teoria del folklore peruano», en E. Gonzalez
Carré, Folklore y tradiciones populares, Lima, Pontificia Universidad Catolica del
Peru, pp. 43-74.

MILLONES, Luis y MAYER, Renata (2012): La fauna sagrada de Huarochiri, Lima, Instituto
de Estudios Peruanos.

MINISTERIO DE EDUCACION (2012a): El zorro que devoro la nube, textos de Cucha del
Aguila Hidalgo e ilustraciones de Natali Sejuro Aliaga, Lima, Quad/Graphics
Perti SA.

MINISTERIO DE EDUCACION (2012b): El muiieco de brea, textos de Cucha del Aguila Hidalgo
e ilustraciones de Natali Sejuro Aliaga, Lima, Quad/Graphics Pera SA.

MINISTERIO DE EDUCACION (2012¢): La huallata y el zorro, textos de Cucha del Aguila
Hidalgo e ilustraciones de Leslie Umezaki, Lima, Quad/Graphics Peru SA.

Mires, Alfredo (1985): El tio zorro y otros cuentos, Cajamarca, Red de Bibliotecas Rurales
de Cajamarca.

MOoRGANTE, Maria Gabriela (2001): «La narrativa animalistica y la mitologia del trickster
en la Puna jujena: la figura del zorro», Anthropologica, 19, 19, pp. 121-146. En
linea: [<http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/115423>].

MoroTE BEsT, Efrain (1950): «Pascual y Diego. Las conexiones de nuestros cuentosy,
Tradicion, 1, 1, pp. 38-49.

Morote Best, Efrain (1988): Aldeas sumergidas. Cultura popular y sociedad en los
Andes, Cusco, Centro de Estudios Rurales Andinos Bartolomé de las Casas.

MoutLian, Rodrigo, CaniGguan, Jaqueline y Espivo, Gonzalo (2021): «El viaje del zorro
al cielo y su tio el tigre: texturas transculturales amerindias en dos repertorios
de relatos mapuches del zorro», CUHSO, 31, 1, pp. 466-495. http://dx.doi.
org/10.7770/cuhso.v3111.2145

NAVARRO DEL AGUILA, Victor (1946): «Cuentos populares del Pert. El zorro y el ratén (y
sus variantes)», Revista de la Seccion Arqueologica de la Universidad Nacional
del Cuzco, 2, pp. 118-145.

NUNEz HERRERA, Genoveva (2021): Arte y tradicion oral quechua de Ollantaytambo,
recopilacion, transcripcidn, estudio introductorio y notas de Rosaura Andazabal
Cayllahua. Lima, Fondo Editorial del Congreso del Pert.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~176 ~


https://doi.org/10.61303/07172257.v3i3.20
https://doi.org/10.61303/07172257.v3i3.20
https://doi.org/10.17561/blo.v8.5
https://doi.org/10.17561/blo.v8.5
https://doi.org/10.30920/letras.80.115.5
http://sedici.unlp.edu.ar/handle/10915/115423
http://dx.doi.org/10.7770/cuhso.v31i1.2145
http://dx.doi.org/10.7770/cuhso.v31i1.2145

N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

Orrtiz REscaNIERE, Alejandro [ed.] (2012): Mitologias amerindias, Madrid, Trotta.

Pachg, Matthias (2012): «The Fox in the Andes. An Alternative Interpretation of the
Trickster», Anthropos, 107, 2, pp. 481-496. https://doi.org/10.5771/0257-9774-
2012-2-481

PavnE, Johnny (1984): Cuentos cusquerios, Cusco, Centro de Estudios Rurales Andinos
Bartolomé de las Casas.

PiQueras FraiLe, Maria del Rosario (1999): «Un fabulista surefio: Joel Chandler Harris
y Uncle Remus, su gran creacion», REDEN: Revista espaiiola de estudios
norteamericanos, 17-18, pp. 51-67.

PortocarRrRERO, Gonzalo [ed.] (2018): Ecos de Huarochiri. Tras la huella de lo
indigena en el Peru, Lima, Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Catolica
del Pert.

RapIN, Paul (1956): The Trickster. A Study in American Indian Mythology, London,
Routledge & Kegan Paul Ltd.

Ramos MEnDpozA, Crescencio (1992): Relatos quechuas, Lima, Horizonte.

Ramirez TENORIO, Casimiro (2004): El compadre zorro, Lima, Bracamoros.

RoBLES ALARCON, Manuel (1974): Fantasticas aventuras de Atoj y el Diguillo, Lima,
Ediciones del autor.

RobriGuez Garcia, Miguel (2023): «Lepodridos tramposos. De la fabula oriental,
los tratados de caza y la historia natural a Tio Conejo», 1616: Anuario de
Literatura Comparada, 13, pp. 255-279. https://doi.org/10.14201/161620231
3255279

RopriGuez VaLLE, Nieves (2013): «El coyote. Protagonista ambivalente en el imaginario
mexicanoy», Revista de El Colegio de San Luis, 3, 6, pp. 146-163. https://doi.
org/10.21696/rcs1062013563

SarLazar EspiNoza, David, VALENTIN MELGAREJO, Tedfilo, LA MaDRID Vivar, Pablo y
Muroz RoMEero, Elsa (2020): Tradicion oral de la provincia de Pasco, 1, Lima,
San Marcos.

SANCHEZ GARRAFA, Rodolfo (2008): «El zorro entre los mundosy», Tupac Yawri. Revista
andina de estudios tradicionales, 1, pp. 109-151.

TavLOR, Gerald (1987): «Atuq. Relatos quechuas de Laraos, Lincha, Huangéascar y Madea,
provincia de Yauyosy», Allpanchis, 29/30, 19, pp. 249-266.

TayLor, Gerald (2003): Relatos quechuas de La Jalca, Lima, Instituto Francés de Estudios
Andinos.

TEeLLO, Julio C. (1923): «Folk Lore Andino», Inca, 1, 2, pp. 421-431.

Toro MontaLvo, César (1990): Mitos y leyendas del Peru, 1-111, Lima, AFA Editores
Importadores.

UHLE, Max, (comp.) (2003): El condor y el zorro, Edicion y prologo de Wilfredo Kapsoli.
Lima, Embajada Reptblica Federal de Alemania y Centro de Investigacion de la
Universidad Ricardo Palma.

UTHER, Hans-Jorg (2006): «The Fox in the World Literature. Reflections on a “Fictional
Animal”», 4Asian Folklore Studies, 65, 2, pp. 133-160. En linea: [<https://www.
jstor.org/stable/30030396>].

UrtHEer, Hans-Jorg (2011): The Types of International Folktales. A Classification and
Bibliography. Part I. Animal Tales, Tales of Magic, Religious Tales, and Realistc
Tales, with an Introduction, Helsinki, Academia Scientiarum Fennica.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~ 177 ~


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-481
https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-481
https://doi.org/10.14201/1616202313255279
https://doi.org/10.14201/1616202313255279
https://doi.org/10.21696/rcsl062013563
https://doi.org/10.21696/rcsl062013563
https://www.jstor.org/stable/30030396
https://www.jstor.org/stable/30030396

N. SALAZAR MEJiA, «IMAGENES DEL ZORRO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 151-178

VienricH, Adolfo (1906): Tarmapap Pachahuarainin. Fabulas quechuas, Tarma, Tipografia
La Aurora de Tarma.

Y AURI MONTERO, Marco (1998): Aventuras del zorro, Lima, Bruio.

ZArATE, Fidel (1939): Los cuentos contumacinos del Tio Lino, Lima, Editorial Peruana.

Fecha de recepcion: 18 de enero de 2024
Fecha de aceptacion: 17 de marzo de 2025

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.8615
~178 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...»

BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

Cuentos de animales en la provincia de Ledn. La raposa: anélisis
del personaje en cuentos tradicionales leoneses

Animal tales in the province of Ledn. The raposa: analysis of the
character in traditional oral literature from Leon

Edera DE ANGELIS
(Universidad de Leon, Espaiia)

edeang00@estudiantes.unileon.es
https://orcid.org/0009-0006-5880-0117

Resumen: Este articulo aborda los cuentos
de animales, en particular de aquellos
protagonizados por la raposa, en la herencia
literaria de la provincia de Ledn. Dichos
cuentos, con raices clasicas y medievales, han
perdurado a lo largo de generaciones gracias a
la transmision oral y a las compilaciones escritas
de investigadores locales. El estudio analiza
versiones leonesas de cuentos con la raposa como
protagonista, destacando sus funciones narrativas
y aspectos literarios, asi como las diferencias
lingliisticas y geograficas en las narraciones
recopiladas. Su escrutinio revela divergencias en
la narrativa, temdtica y moralejas de los cuentos
protagonizados por la raposa, incluso dentro de
un mismo tipo de cuento en diferentes areas de
la provincia. El estudio enfatiza la relevancia de
comprender y preservar el patrimonio literario
regional y promueve analisis narratologicos para
desentrafiar su significado profundo.

PaLaBRrAS cLAVE: Cuentos de animales, Literatura
leonesa, Raposa, Fabula, Edad Media.

ISSN: 2173-0695

ABsTtrACT: This article explores the animal
tales, particularly of those featuring the fox, in
the literary heritage of the province of Leodn.
These stories, with classical and medieval
roots, have endured across generations thanks
to oral transmission and written compilations
by local researchers. The study analyzes
Leonese versions of tales starring the fox,
emphasizing their narrative functions and
literary aspects, as well as the linguistic and
geographical differences in the collected
narratives. Their scrutiny reveals disparities
in the storytelling, themes and morals of fox
tales, even within the same type of tale in
different areas of the province. The study
underscores the importance of comprehending
and preserving regional literary heritage and
advocates for narratological analyses to unravel
their profound meaning.

KEyworps: Animal tales, Leonese literature,
Fox, Fable, Middle Ages.

DOI: 10.17561/blo.v15.9583

~ 179 ~


mailto:edeang00@estudiantes.unileon.es
https://orcid.org/0009-0006-5880-0117

E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

1. INTRODUCCION

Los cuentos de animales, junto con otros tipos de narraciones, constituyen el
tejido inmaterial de la herencia cultural arraigada en un territorio y su comunidad'. Esta
perspectiva se basa en la comprension de la cultura como un fenémeno complejo, que
segun la Convencion de la UNESCO de 2003 (revisada en 2018) sobre el Patrimonio
Cultural Inmaterial incorpora las tradiciones y expresiones orales (UNESCO, 2018: 5).
Efectivamente, dicho ambito abarca «[...] una inmensa variedad de formas habladas,
como proverbios, adivinanzas, cuentos, canciones infantiles, leyendas, mitos, cantos y
poemas épicos [...]» (UNESCO, 2003: 1)

Dicho legado, con raices clasicas y medievales en muchos casos, se ha transmitido
alo largo de generaciones, hasta llegar a nuestros dias. Un personaje que destaca de manera
eminente en los cuentos de animales tradicionales es la raposa o zorra, tanto en su version
femenina como masculina. Dicho personaje, estudiado entre otros por Rodriguez Garcia
(2024b: 80-85), ha sido representado como trickster en multiples tradiciones debido a su
adaptabilidad, astucia y capacidad de engafio. Desde las fabulas mesopotamicas hasta
los cuentos de la literatura popular, ha encarnado la figura del embaucador que desafia el
orden establecido, lo cual lo convierte en un personaje literario universal. Como trickster
tiene la funcion de ridiculizar a animales mas grandes y poderosos, pero, a su vez, puede
ser objeto de engafio y humillacion por parte de criaturas mas pequeias y débiles; es
decir, un actor cuyo comportamiento oscila entre el rol de engafiador y el de victima de
su propio juego.

Abendjar (2020) pone de manifiesto como este personaje ha viajado desde
la literatura medieval europea, con obras como el Ysengrimus o el Roman de Renart,
hasta la tradicion oral de regiones tan diversas como Escandinavia, Europa del Este,
el Mediterraneo y Asia. En América, por ejemplo, afirma el estudioso, el zorro puede
ser reemplazado por figuras locales como el coyote, el chacal o el mono, pero siempre
manteniendo su esencia de tramposo e ingenioso. Esta flexibilidad simbolica del trickster
no se limita tnicamente al zorro, sino que puede observarse también en la presencia
de otros animales que asumen ese mismo papel en diversas culturas. Tal es el caso del
conejo, figura particularmente significativa en los relatos orales de tradiciéon americana,
como el conocido Tio Conejo, cuyo analisis ha sido objeto de estudio especifico por
parte de Rodriguez Garcia (2023: 267-273), quien traza una linea de continuidad desde
las fabulas orientales hasta los cuentos populares contemporaneos. En este recorrido,
los lepdridos son representados como tricksters intercambiables que, al igual que la
raposa, encarnan una inteligencia ambigua y transgresora. De esta manera, se confirma la
ductilidad del arquetipo del embaucador animal y su potencial para adaptarse a distintos
entornos simbolicos y geograficos, incluidos los relatos de tradicion oral leonesa, donde
la raposa puede ser sustituida, entre otros, por lobos o perros.

Desde las fabulas de Esopo hasta la actualidad, la raposa ha figurado como
protagonista en el repertorio de relatos populares. En la tradicién leonesa, una rica

! Para una contextualizacion metodologica del analisis de cuentos populares desde una perspectiva
antropologica, puede consultarse el clasico de Pietro Clemente, Antropologia e letteratura popolare (1982).
Aunque centrado principalmente en la tradicion italiana, el enfoque de Clemente resulta 1til para enmarcar
el estudio de la literatura oral en un fenomeno cultural complejo, atravesado por factores sociales, historicos
y simbolicos.

2 Existen otras concepciones de la cultura y de la literatura oral que insisten en su aspecto materialista,
como en El mito de la cultura de Gustavo Bueno (1997) y en la Critica de la razon literaria de Maestro (2017).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 180 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

coleccion de cuentos revela la presencia destacada de dicho personaje, el cual encierra
un simbolismo que se adentra en la corriente clasica de Esopo y Fedro, transmitida
por escrito, entre otras colecciones medievales por el Romulus vulgaris (o Recensio
gallicana, del siglo 1v o v) el mas difundido de los Romuli en prosa (véase Cuesta Torre,
2011), y oralmente a lo largo de la Edad Media a través de ejemplares destinados a la
predicacion.

Los Romuli® constituyen una de las principales recopilaciones medievales de
fabulas latinas, derivadas en gran parte de la obra de Fedro, quien a su vez adaptd y
latiniz6 la tradicion esdpica griega. Aunque la atribucion a un supuesto Romulo como
traductor del griego al latin es espuria, estas versiones adquirieron una gran difusion en la
Edad Media y se diversificaron en distintas ramas textuales, como la recensio Ademari'y
la recensio Vetus, que circularon en manuscritos con afiadidos y glosas®.

Pero el destino de las fabulas en la tradiciéon medieval no se 1imit6 a su circulacion
en colecciones escritas en latin. Mientras los Romuli transmitian el corpus fabulistico,
el género fue gradualmente asimilado por las colecciones de ejemplos utilizadas en la
predicacion. Asi, los clérigos, en sus sermones orales y en obras escritas en latin y lenguaje
vernaculo, impulsaron la transmision de esta tradicion’.

No obstante, en los cuentos medievales se resaltan las caracteristicas distintivas de
la literatura de esa época, lo que a su vez dificulta su andlisis. Efectivamente, como sefiala
Maria Jesus Lacarra, «en el cuento se acent@ian todos los rasgos caracteristicos de la
literatura medieval y dificultan su estudio, como la ausencia de un canon, su vinculacion
a la oralidad, sus imprecisos limites cronologicos, la frecuente anonimia, la genérica y la
confluencia de tradiciones» (2015: 11).

Estas historias han resistido la prueba del tiempo, arraigadas en la tradicion
popular leonesa gracias a una transmision oral que se remonta a la Edad Media, ademas de
preservarse en las compilaciones escritas realizadas por diversos estudiosos del territorio
leonés a lo largo de los afios®.

El objetivo de este estudio es analizar diferentes versiones leonesas de cuentos
de animales que tengan como protagonista al personaje de la raposa para evidenciar
sus funciones narrativas y aspectos puramente literarios en diversos cuentos, asi como
diferencias diafasicas y diatopicas en una misma narracion registrada en este territorio.

3Para un estudio detallado sobre la transmision y evolucion de los Romuli, su relacion con la tradicion
de Fedro y su difusion en la literatura, véase Hervieux (1970).

“Véase la edicion de Cuesta Torre (2017). Entre estas adaptaciones, la version de Gualterio Anglico
destaco por su maestria en la versificacion y el uso de figuras retoricas, convirtiéndose en un referente
fundamental para la transmision de la fabula en la Europa medieval. Entre los estudiosos que han trabajado
reiteradamente sobre los apdlogos esopicos del LBA destacan Lecoy, Morreale o Cuesta Torre. Véanse los
estudios de Cuesta Torre (2014) sobre las fabulas esopicas del Libro de Buen Amor.

3Esta doble via de pervivencia —la circulacion escrita de las colecciones latinas y la difusion oral a través
de la predicacion— explica por qué la fabula no desaparecid, sino que se integrd en obras, como E/ conde
Lucanor o el Libro de Buen Amor, entre otras. En este contexto, la tradicion oral jugd un papel fundamental
en la preservacion de la figura de la raposa como arquetipo literario, asegurando su continuidad en la
literatura popular leonesa.

¢ Aunque centrado en los cuentos de hadas, Zipes ha propuesto el concepto de meme cultural para
explicar la persistencia de ciertas formas narrativas tradicionales, las cuales, en tanto que representaciones
publicas o replicadores culturales, condensan valores compartidos por una comunidad (Zipes, 2006: 6).
Esta nociéon puede resultar util también para comprender la transmision prolongada de relatos como las
fabulas de animales.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 181 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

2. FUENTES Y METODOLOGIA

La metodologia utilizada en este trabajo se fundamenta en el analisis narratoldgico
de cuentos tradicionales recogidos en distintos puntos de la provincia de Leon. En
concreto, se hace referencia a las recopilaciones de cuatro estudiosos: Poncelas (2004)
y Fonteboa (1992) en el area general de la comarca del Bierzo, Bello Garnelo (2010) en
el entorno de Las Médulas, perteneciente al territorio del Bierzo, y Camarena (1991) con
colecciones de cuentos de todo el territorio de la provincia de Leon.

In primis, se ha optado por sefialar las diferencias estructurales y los métodos de
recoleccion del patrimonio literario presentes en las recopilaciones analizadas. Resulta
especialmente relevante identificar las limitaciones de cada estudio, asi como sus
fortalezas, determinadas, entre otras causas, por el enfoque metodologico adoptado en el
proceso de recogida.

En cuanto al estudio de Poncelas, todos los cuentos se pueden apreciar en dos
versiones: en la lengua de los informantes y en su traduccion al castellano. El autor
proporciona en la introduccidn (también en formato bilingiie) el método de recoleccion
del acervo cultural propuesto, especificando la eleccioén de las variantes de la lengua
utilizada para reportar un determinado cuento en una u otra zona del Bierzo. En
cuanto a los informantes, el investigador detalla por cada cuento recopilado el nombre
completo y el municipio de pertenencia del informador, aunque no especifica su edad o
fecha de nacimiento, y tampoco la de la entrevista o la de la grabacidn, sea esta impresa
o audible. A pesar de esto, en el prélogo y en la introduccion se informa sobre dos
publicaciones del mismo autor, en el afio 1987 y posteriormente en el 1992, las cuales
han llevado a la edicion del 2004 que parece ser una continuacion de las investigaciones
previas. Se puede realizar otra consideracion importante sobre la redaccion de
los cuentos: a diferencia de los otros estudios tomados como referencia, en esta
investigacion se aprecia, para cada cuento, una historia que presenta una introduccion
en un registro elaborado y con detalles sobre la proveniencia de los protagonistas. El
estilo discursivo empleado resulta significativo para deducir una posible transmision
escrita de los cuentos o, en su defecto, una reelaboracidon consciente a partir de una
fuente oral.

En el estudio de Bello Garnelo, en cambio, se da informacion sobre los afos de
recopilacion del patrimonio, especificamente desde julio de 1994 hasta diciembre de
2009, aunque no se detalla para cada cuento el afo de recopilacion. De la misma manera,
no se consignan los nombres de los informantes para cada narracion registrada, aunque se
nombran las personas que han aportado mas datos al trabajo de investigacion.

En la investigacion llevada a cabo por Fonteboa, la autora dedica parte de la
introduccion de su estudio a explicar su metodologia. De hecho, da noticia de las 36
localidades de la comarca del Bierzo que fueron objeto de estudio entre los afios 1988 y
1992. Ademas, se explican los diferentes métodos de investigacion empleados en cada
fase (trabajo de campo con encuestas a través de grabacion en cintas cassetes y cuaderno
de notas, transcripciones textuales y musicales, ordenacion y clasificacion del material
siguiendo el orden alfabético). Casi todos los cuentos presentan nombre y apellido del
informante, su edad, localidad y fecha de recopilacion.

Por ultimo, en la obra de Camarena, se detallan en cada cuento, como en el caso
de Fonteboa, el nombre y la edad del transmisor, la fecha de recopilacion, el municipio
de pertenencia y se afiade también la profesion actual, y en el caso de que se encuentre
jubilado, el trabajo anteriormente efectuado. El estudio fue llevado a cabo entre el 1985 y
el 1986 en 72 municipios de la provincia de Leon.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 182 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

3. ANALISIS DE CUENTOS PROTAGONIZADOS POR LA RAPOSA EN LA PROVINCIA DE LEON
3.1. Analisis comparado de versiones de «la raposa y el lobo»

Uno de los cuentos recopilado en los cuatro estudios que se han tomado como
referencia es «La raposa y el lobo»’. Esta narracion se puede encontrar titulada de
diferentes maneras, no solo segun el tipo de habla utilizado en la transmision del cuento
(«A raposa io lobo» en Bello Garnelo; «O lobo e a raposa» en Poncelas y «O lobo ia
raposa» en Fonteboa), sino también segun la variante o el tipo de cuento protagonizado
por la vulpeja y el lobo. Efectivamente, en la recopilacion llevada a cabo por Camarena,
se divulga un generoso numero de cuentos, cuyo papel principal es desempeniado por
estos dos animales. En este caso es interesante evidenciar como ninguno de estos cuentos
lleva el titulo clasico de «La raposa y el lobo». Ciertamente, en el estudio de Camarena se
puede observar que los titulos nos informan directamente sobre el contenido de la historia
que nos comprometemos a leer. En el apartado dedicado a los cuentos de animales, los
primeros once cuentos tratan sobre diferentes historias protagonizadas por el lobo y la
raposa (Camarena, 1991: 40-57) y otros tres presentan la intervencion de seres humanos
en la narracion (Camarena, 1991: 53-57).

Las tres primeras narraciones presentadas por Camarena cuentan diferentes
versiones de una misma historia protagonizada por la zorra y el lobo®. En estas
versiones, recopiladas en Marrubio’, Villalibre de Somoza'® y Castrocalbon'!, se
aprecian diferencias relacionadas no solo con el desarrollo y el desenlace de los hechos
acaecidos entre los dos animales, sino también con el registro y el 1éxico utilizado por
los transmisores. De hecho, en el primer cuento «EI lobo pesca con una cesta atada al
rabo» (ATU 1+2+3; C.-Ch. 1+2B+74F; VD. 999'2; Tu. 2074+2176; G.*A2466.3), la
historia es narrada con gran detalle y abundancia de elementos, como el nombre de
la cesta (la pirieira), el topénimo del pozo donde supuestamente la raposa pescod las
sardinas (Veiga de Yego), o los nombres propios de los protagonistas (Xuan y Xuana).
También destacan los nombres simbodlicos adoptados por la zorra al disfrazarse: Marica
la Areneira y Marica la Fullarasquiera. Ambos apelativos refuerzan el caracter astuto
y transformista del personaje, que utiliza elementos del entorno natural (la arena y las
hojas/hojarasca) como recursos para el engafio. La arena, material inestable y dificil de
asir, puede sugerir una identidad volatil, en consonancia con la capacidad de la raposa
para escabullirse y adoptar nuevas apariencias. Por su parte, el uso de hojas secas puede

"La presencia de estos mismos relatos en la tradicion medieval se puede encontrar, entre otros, en los
siguientes indices y catalogos que se han tomado como referencia: Camarena y Chevalier (1997) desde
ahora [C.-Ch.]; Van Dijk, (2015) [VD.]; Goldberg, (1998) [G.]; Uther, (2004) [ATU]; Tubach, (1969) [Tu.].

§Se trata de: «El lobo pesca con una cesta atada al rabo», «La zorra se hace la muerta» y «La zorra roba
peces» (Camarena, 1991: 41-45).

Pedania del municipio de Castrillo de Cabrera en la Comarca de La Cabrera (Leon).

10Perteneciente al municipio de Luyego, en la actual comarca de la Maragateria y comarca histérica de
Somoza (Ledn).

" Localidad y municipio de la comarca de Tierra de La Bafieza (Leon).

12Este tipo pertenece a una amplia tradicion fabulistica con raices en la literatura medieval y conexiones
con la fabula clasica. Segun Van Dijk (2015: 845), las versiones medievales de esta fabula aparecen en
el Roman de Renart, en latin en el Ysengrimus (1585 ff.), en Odo de Chériton (74) y en las versiones
de los Romuli de Berna (23) y de Munich (35) y también en la tradicién hebrea (Berechiah ha-Nakdan,
99). Aunque este cuento no es exclusivo de la tradicion leonesa, sus versiones en esta provincia revelan
un desarrollo narrativo auténomo, con variaciones lingiiisticas y estilisticas propias que demuestran la
continuidad y adaptacion de la fabula dentro del imaginario local.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 183 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

aludir a un camuflaje rudimentario, que remite a lo popular y lo rural, donde la astucia se
manifiesta a través de medios simples pero eficaces.

La prosa se alterna con breves fragmentos cantados, interpretados por la raposa, lo
que intensifica su perfil histridonico y persuasivo. La presencia de estos nombres propios,
junto con otros elementos como el topdénimo o los detalles del atrezo narrativo, no solo
contextualiza geografica y culturalmente la historia, sino que permite profundizar en la
dimension simbolica del personaje y resulta especialmente significativo el uso persistente
de una figura femenina para encarnar el arquetipo del trickster. Lejos de tratarse de una
simple eleccion Iéxica, esta identificacion responde a una construccion cultural en la que
determinadas cualidades, como la astucia, la capacidad de camuflaje o la subversion de
las normas establecidas, se proyectan sobre una figura marcada por el género. Asi, la
raposa se convierte en una representacion ambivalente: por un lado, encarna una forma de
inteligencia transgresora que subvierte el orden establecido; por otro, concentra una serie
de atributos que, en las culturas populares, han sido histéricamente asociados con ciertas
visiones estereotipadas de lo femenino. Como ha sefialado Rodriguez Garcia (2024b: 77),
la zorra no debe entenderse tinicamente como un animal literario, sino como un simbolo
cargado de connotaciones sociales, cuya ambigiiedad permite que los relatos en los que
interviene funcionen como espacios de proyeccion de imaginarios colectivos sobre la
alteridad, la seduccion o la subversion.

El andlisis de estas caracterizaciones permite retomar la comparacion entre las
tres versiones incluidas por Camarena en su recopilacion. La primera de ellas presenta un
desarrollo que las otras dos narraciones no aportan. En particular, tras descubrir el engafio
de la zorra, el lobo toma conciencia de que no podra atraparla persiguiéndola, por lo que
planea esperarla junto a una fuente. Sabe que, después de haber comido muchas sardinas,
la sedienta vulpeja debera acercarse tarde o temprano a apaciguar su sed.

Precisamente, en esta parte del cuento (Camarena, 1991: 41-42) se resalta la
astucia de la zorra Xuana, la cual consigue beber dos veces en la fuente supervisada por

el lobo:

[...] Entonces, €l se sentd todo tranquilo al lado de la fuente. Y cuando pasé un rato, a
ella le dio sed; y fue, se meti6 en el agua y después se envolvio en la arena. Y llego6 y dijo:

— jXuan, deixasme beber agua!

Dijo:

—({Quién sos?

— Marica la Areneira.

— Bebe y marcha. [...]

[...] Al rato volvio; se metid otra vez en el agua, se envolvio..., debia de ser otofo,
porque habia muchas hojas; y se envolvio en la hojarasca.

— Xuan, deixame beber agua!

— ¢(Quién sos?

— Marica la Fullarasquiera.

— Bebe y marcha. [...]

Una vez mas la raposa demuestra su habilidad estereotipica y consigue convencer
a su rival de que lo que verdaderamente tiene en sus fauces es la raiz de un arbol, y no
su cola. La resolucion del cuento muestra el fracaso del lobo, el cual, una vez soltada
su presa, permite a esta escapar feliz y victoriosa. Esta primera version del cuento
nos muestra la astucia de la vulpeja, la cual consigue engafiar al lobo y burlarse de ¢l
multiples veces.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 184 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

En la primera parte del cuento, cuyo desarrollo es similar al de las otras versiones
incluidas por Camarena, la raposa consigue engafiar a un sardinero que habia encontrado
en su camino. De hecho, en todas las variantes recogidas, la zorra, tras fingirse muerta'?,
logra que el pescador la suba al burro junto con las sardinas, y, una vez alli, las va arrojando
al suelo para recogerlas una vez terminada la artimafia.

[...] Entonces, se hizo la muerta en el medio del camino y, al pasar el hombre, la vio
y dijo:

—jJo, qué suerte, encontrar una zorra muerta!

La tir6 para encima el mulo, que era lo que llavaba, y é1, bueno, todo tranquilo: como
estaba muerta..., fue andando. Y ella, al ver la tranquilidad del hombre, empez6 a tirar
sardina por sardina, al suelo. Al final, tir6 la pifieira: el cacharro donde iban las sardinas.
Después se tir6 ella, y fue recogiendo sardina por sardina y march6 a comerlas a la orilla
del rio, al lado de una fuente. [...] (Camarena, 1991: 41)

Otro ardid llevado a cabo por nuestra sagaz villana y transmitido en las dos primeras
versiones de Camarena — la recién analizada y la siguiente, titulada «La zorra se hace la
muerta»'* (ATU 1+2+3; C.-Ch. 1+2B; VD. 956'"+999; Tu. 2074)— consiste en convencer
al lobo para pescar sardinas con una cesta o una caja atada al rabo. La estratagema
utilizada permite al animal burlarse del lobo y desollar su cola. Efectivamente, la zorra
engaiia al lobo llenando la cesta con piedras en vez de peces, y consigue arrancarle el rabo
y escapar, estrategia propia de su papel como trickster.

La principal diferencia entre la primera y la segunda narracioén radica en el
desarrollo del cuento (como el analizado anteriormente, ya que desaparece la parte relativa
a la fuente y a los disfraces de la raposa para conseguir calmar su sed) y al desenlace.

De hecho, en «La zorra se hace la muertay, la raposa consigue escaparse, subirse
a un pedregal y engafiar al lobo, el cual, no reconociéndola, le pregunta para qué lado se
habia marchado la zorra. Ademas, se pueden constatar otros elementos diferenciadores,

13 Motivo que se encuentra también en importantes obras medievales como el Libro de buen amor del
Arcipreste de Hita. La astucia y la estratagema que usa la raposa se remonta a su vez a los bestiarios, que,
aunque no tengan versiones medievales en castellano, si se pueden encontrar en catalan (véase Bestiari
Medieval, a cura de Martin, 2022), procedentes de un bestiario toscano (véase el Libro della Natura degli
animali de Checchi, 2020).

4 El motivo de la zorra que se finge muerta se puede encontrar también en Flor de Virtudes, en el que
el lobo se asocia a la virtud de la correccidon y la zorra a la falsedad, por su capacidad de engafiar a los
otros animales haciéndose la muerta. Véase el estudio de Lacarra (2001) sobre dicha obra. Lopez Castro
(2014) sefiala, también, que esta narracion se ha transmitido desde la antigiiedad en multiples culturas, con
versiones documentadas en Esopo, Fedro y el Isopete medieval, y adaptaciones en la tradicion europea,
arabe y asiatica.

15 Segin Van Dijk (2015: 815), las versiones medievales de este motivo aparecen en latin en Cyrillius
(1.5), y en Odo de Chériton (49), mientras que en la tradicion hispanica se conserva en el Libro de Buen
Amor (1412-1421) y en el Libro de los Gatos (53). También Don Juan Manuel reelabora dicho motivo en
el Exemplo XXIX de El Conde Lucanor. Véase el estudio de Miguel Martinez (1984) sobre las distintas
versiones del engafio en Juan Ruiz y Juan Manuel. Por su parte, Rodriguez Garcia (2024b: 104) examina esta
historia y destaca como la protagonista, tras atracarse de gallinas, finge estar muerta para no ser castigada.
Aun asi, los aldeanos comienzan a arrancarle partes del cuerpo con fines medicinales, hasta que la raposa
escapa justo antes de perder el corazon. Las variantes leonesas tienden a suavizar las partes mas crudas
de estas versiones medievales y presentan una narraciéon mas ligera y ludica, con un tono humoristico que
minimiza la valentia de la protagonista.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 185 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

aunque de menor relevancia en cuanto a la trama de la historia, la version es mas breve,
sucinta y carece de toponimos. Las vicisitudes entre la raposa y el sardinero, en esta
version simplemente llamado «sefior», se desarrollan de manera rapida y concisa, con una
Unica variacion significativa en los elementos narrativos: el burro. Este, que en la primera
version (Camarena, 1991: 43) es guiado por el sardinero y lleva encima a la vulpeja y las
sardinas, en dicha transmision es acompafiado por otro burro cuya funcién es transportar
al hombre. Veamoslo en palabras del propio texto:

Iba un sefior a vender sardinas con dos burros, y resulta que llevaba uno para llevar las
sardinas y €l poder ir de a caballo. Y luego, después, resulta que encontrd una zorra tirada
en el medio del camino, dice:

— jCofio!, estd una zorra muerta aqui.

La tira encima la carga. Y la zorra empezo a tirar sardinas, de que el otro se puso
a caballo. A lo ultimo corta con los dientes la soga y tir6 una caja. Y pusose a apanar,
apafiar, apafiar, apafiar sardinas, hasta que las apaf6 todas. [...]

La ultima version de este mismo cuento, propuesta por Camarena, es «La zorra
roba peces» (Camarena, 1991: 44-45). Dicha narracion, pese a su brevedad, nos informa
sobre la meta del sardinero gracias al topénimo utilizado, y nos muestra a un hombre mas
prudente e inteligente que los anteriores. En esta ocasion, el sardinero, antes de coger a
la zorra y subirla al burro, le propina varios puntapiés para averiguar su estado vital. Aun
asi, la raposa no emite ni un quejido, convenciéndole de que no tiene ni un halito de vida
y, de esta manera, consigue burlarse del desgraciado sardinero.

Estaba la zorra ahi, al puente, e iba un sardinero pa Calzada, y ella se hizo la muerta.
Y le pego alli un par de patadas, el hombre, y no...no rebulld. Y dijo:

— Pues, la voy a cogere. — Atravesoulle en el burro. [...]

[...]Y al llegar ahi, pues invito6 al lobo a comer. Le dijo:

— Mariquita, ;pero qué traes?

Dijo:

— Muchas sardinas; me hice la muerta y después las apafié. Me trinqué del burro y el
tio tird pol burro y, qué sé o, cuando vaya a vender las sardinas, ya no hay; yo ya las tengo
apanadas. [...]

La narracion prosigue con un desarrollo diferente a las anteriores. En este caso,
la raposa Mariquita invita al lobo Juan a comer las sardinas robadas y le cuenta con toda
sinceridad como las consigui6. Los dos parecen ser compafieros, aunque, en realidad,
pronto se descubre la verdadera treta. Terminadas las sardinas en un sitio llamado «Pena
La Mora», nombre que podria corresponder a una denominacion local o dialectal del
territorio del informante, el lobo, que habia comido muchisimo y se encontraba saciado,
decide subirse encima de un molino (en este caso también se hace referencia a uno en
concreto, el de Raimundo). La raposa, que no habia comido mucho, va en busca del lobo
y cuando lo encuentra, después de escuchar su lloriqueo, lo convence de que la unica
manera que tiene de sanar sus dolencias es cortarse el vientre con una navaja y dejar que
las sardinas salgan (Camarena, 1991: 45).

[...]— ¢Qué haces aqui, Juan? — Porque el lobo se llamaba Juan.
Y le dijo:
— iEstoy que reviento!

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 186 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

Dijo:
— jOoo00y!, eso no tienes na mas que darte una navajada en el vientre, que salen y
quedas como nuevo otra vez. [...]

El cuento termina con un final tradgico: la muerte del lobo.

Asimismo, «La zorra Maruxina y el lobo Andrés» (ATU 4+2; C.-Ch. 4+ 2B)
presenta, en la ultima parte del cuento, el mismo tema narrado en las versiones analizadas.
De hecho, aunque toda la primera parte de la narracién pertenezca a otro tipo (ATU 4
«El enfermo fingido se hace llevar a cuestas»), el desenlace nos muestra al lobo Andrés
pescando con una cesta atada al rabo, cuya actividad acabara con la muerte del mismo,
ahogado en el pozo por el peso de las «piedras-sardinas» pescadas por la raposa Maruxina'®.

[...]Fueron a pescar a un lago, a un lago de ésos redondos, pequefios. Y el lobo iba
alrededor con una cesta, y la zorra echabale piedras pa la cesta y decia:

— Cola, pesca, pesca, pesca

Truchas, truchas pa la cesta. — Iba y echaba una piedra.

Y volvia otra vez:

— Cola, pesca, pesca, pesca

Truchas, truchas pa la cesta. — Y le echaba otra piedra.

Y asi hasta que le llend la cesta. Y entonces cayo el lobo pa lo honddn y alli se ahogo.
Y ya se acabd; Maruxina marcho (Camarena, 1991: 47).

Las versiones analizadas, a pesar de los diversos acontecimientos relativos a
los protagonistas, muestran a la raposa con una serie de caracteristicas estereotipadas
heredadas de la tradicion esdpica. En particular, las principales peculiaridades que
caracterizan a este personaje y que se pueden apreciar en los cuentos seleccionados son
las siguientes:

- laastuciay el engaio, gracias a los cuales la zorra es capaz de suplantar y vencer
al lobo y también al sardinero con el fin de obtener su tan ansiada recompensa;

- la persuasion, como complemento de las primeras dos cualidades, gracias a la
cual consigue engaiar al lobo, sea mediante disfraces o gracias al uso sofista de
la palabra;

- la traicion, como consecuencia de las caracteristicas ya mencionadas y como
elemento base en el cuento de laraposay el lobo en las tres versiones analizadas.

Estas constantes, sin embargo, se modulan de manera distinta en cada version, lo
que da lugar a variaciones significativas en la percepcion del personaje. Las discrepancias
pueden obedecer a factores como la idiosincrasia del narrador, el contexto social de la
transmision o el grado de dramatizacion que se pretendia imprimir en el relato. En la
primera version, mas rica en elementos simbodlicos y recursos escénicos, la raposa se
presenta como una figura histridnica, astuta y dominante. En cambio, en las otras dos,
su caracterizacion se simplifica y adquiere un tono mas funcional, orientado a acentuar
el efecto comico o el desenlace ingenioso. Estas diferencias no responden unicamente

16 Una version recopilada por Puerto (2013) en la comarca leonesa de Rueda, que puede ser catalogada
como C.-Ch. 2B, nos presenta algunos elementos interesantes. Efectivamente, el final tragico que encontramos
en el tipo 2B, en este caso se introduce a través del engafio proporcionado al lobo por unos chicos y no por la
raposa. Por ello, también en este caso, el motivo de la zorra que se hace la muerta esta ausente.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 187 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

a cuestiones formales: afectan directamente a la recepcion del relato y condicionan la
interpretacion moral por parte del oyente o lector. Una raposa que canta, se disfraza y
actua con teatralidad invita a una lectura mas ludica o incluso critica, frente a otra cuya
intervencion se limita a un engafio puntual. Asi, cada variante narrativa no solo reconfigura
el arquetipo del trickster, sino que también redefine la relacion entre los personajes
y el publico al que se dirige la historia. Todo ello subraya la necesidad de atender a
las modulaciones internas de cada version, pues es en esos matices donde se revela el
potencial simbdlico y expresivo del cuento tradicional como forma viva de literatura.

Una version similar, recopilada por Poncelas, llamada «A raposa ie as sardinas»
nos ensefia otra caracteristica principal de este personaje, tan importante en la tradicion
cuentistica leonesa. Se trata de la arrogancia, la cual exhibe al personaje de la raposa
en muchas narraciones simbolizando y encarnando la sobrestimacion de su esencia. En
esta narracion, la cual no introduce al personaje del lobo, los sucesos narrados estan
protagonizados por un burro que lleva las sardinas y la raposa que esta siguiendo su
rastro. El cuento, que presenta toponimos (Horta!” y Outeiro'®) refleja el fracaso de la
raposa, la cual, esta vez, no consigue su objetivo. La derrota de la astuta vulpeja no
compensa su arrogancia, por lo que el cuento termina con «Onde haxa galifias sobran
sardifias» (Poncelas, 2004: 87)".

Este mismo tema se puede apreciar en otros cuentos protagonizados por la raposa,
que tienen origen en la tradicion clésica y que se encuentran también en la herencia leonesa,
como «La zorra y las uvas» (versiones leonesas: «La zorra y las ciruelas verdes», ATU 59 y
«La zorra y el rayo», C.-Ch. 59A - Camarena, 1991: 60-63) en el cual la vulpeja, no pudiendo
conseguir su botin, se convence de que las uvas no estan maduras y desiste de comerlas.

Otra narracion atesorada en la tradicion leonesa que presenta a la raposa y al lobo
como protagonistas se encuentra recopilada en los cuatro estudios de referencia, bajo
diferentes versiones. Dicho cuento narra las vicisitudes ocurridas entre los dos animales,
los cuales, compadres, se las ingenian para conseguir comida. El tipo de alimento es el
primer elemento que diferencia una version de otra. De hecho, en la narracion transmitida
por Fonteboa (1992: 85-86), la raposa y el lobo encuentran, matan y saborean un
«carneiro», mientras que en el cuento transmitido por Poncelas (2004: 101-103) la presa
consiste en «dos carneiros» robados a unos pastores. Sin embargo, en la recopilacion
de Bello Garnelo (2010: 328-329) los dos compaiieros consiguen robar queso a unos
segadores. Por tanto, el tipo de alimento robado o cazado representa el primer elemento
diferencial en las versiones del cuento. Esta variacion no debe entenderse como un simple
cambio anecdotico, sino como un posible reflejo de la influencia de distintos marcos
culturales y textuales en la configuracion de la historia. La presencia de carne como botin
puede sugerir una conexion mas directa con contextos rurales ligados a la ganaderia, lo
que otorga al relato una mayor verosimilitud en zonas donde el pastoreo formaba parte
de la vida cotidiana. Por el contrario, la inclusion del queso podria remitir a una tradicion
mas literaria, con resonancias esopicas, en la que este alimento, tipico de sociedades
ganaderas como la griega, aparece frecuentemente como objeto de deseo y engaiio. El
contenido alimentario no solo marca una diferencia narrativa, sino que revela la capacidad

17Localidad del municipio de Corullén (Leén).

18 Hace referencia, con mucha probabilidad, a la cercana localidad de Otero de Villadecanes (Ledn).

Y Dicha expresion se puede traducir al castellano como «Donde hay gallinas, sobran sardinas» o también
«Para qué sardinas, si hay gallinasy.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 188 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

de adaptacion del cuento a las condiciones ecoldgicas, econdmicas y simbolicas de cada
comunidad en la que fue transmitido®.

De todos modos, la discrepancia principal se encuentra en el desarrollo de la
historia. De hecho, encontramos en las diferentes versiones una mezcla o miscelanea de
varios cuentos de la tradicion popular, en los cuales, en algunos casos, los protagonistas
no son la raposa y el lobo, sino otros animales. Ademas, la conclusion de la narracion
lleva a finales diferentes en las versiones conservadas, ya que en el caso de Fonteboa, el
lobo cae por un barranco (y probablemente muere), en la version de Bello Garnelo es el
lobo quien tira a la raposa por dicho barranco y en aquella transmitida por Poncelas el
lobo muere por el esfuerzo causado por un engafio de la raposa.

Los cuentos «O lobo ia raposa», recopilado por Fonteboa, y «A raposa io loboy,
transmitido por Bello Garnelo, se pueden considerar narraciones-nicleo, ya que no
presentan inserciones de otros cuentos. Estos cuentos muestran la argucia de la raposa, la
cual, a pesar de haber comido ella sola el botin (el carnero en el primer caso y el queso en
el segundo), consigue convencer al lobo de que fue ¢l mismo quien traiciond su amistad.
La estratagema que utiliza la vulpeja para persuadir a su amigo, empleada también en las
otras versiones de la tradicion leonesa, consiste, primeramente, en su habilidad retdrica
y su «conocimiento médico». Su erudicion y superioridad intelectual se trasparentan
cuando persuade al lobo de que un atracon de comida conlleva una rapida e impresionante
sudoracion del vientre. Entonces, mientras el lobo estd durmiendo, débil por estar en
ayunas, la raposa pone en marcha su plan, orinando encima de su barriga, de modo que el
lobo ya no puede demostrar su inocencia. En las dos versiones la raposa consigue burlarse
del lobo no solo a través del puro engaio, sino también, con su arrogancia, entonando
rimas de victoria (en el caso de Bello Garnelo) y haciendo consideraciones en voz alta
sobre la necedad del lobo (en el caso de Fonteboa).

La version transmitida por Poncelas, «O lobo ia raposa» (ATU 15), presenta la
misma historia con un desarrollo diferente. Los hechos contados se pueden apreciar
también en la narracion divulgada por Camarena, la cual se conoce como «Emprincipiallo,
Amediallo, Acaballo» (1991: 51) y que afiade a las versiones recién analizadas otra parte,
la cual se considera el foco de la narracion. En estas dos versiones, y también en el
cuento «La zorra, el lobo y la jarra de leche» (1991: 50), aunque en este caso la leche
es el alimento de la discordia®!, la astucia de la raposa encuentra su apogeo a través de

20 Véase Hernandez Fernandez (2005), quien destaca que en los cuentos de animales la comida no es
solo un recurso narrativo, sino un simbolo esencial de la lucha por la supervivencia, donde el ingenio
del mas débil compensa su inferioridad fisica frente al mas fuerte. Esta dimension conecta el relato con
contextos culturales especificos, ya sea desde una perspectiva folklorica o como herencia de la tradicion
esopica. Para una profundizaciéon en esta ultima vertiente, puede consultarse el estudio de Cuesta Torre
(2012), centrado en las fabulas del Libro de Buen Amor, donde la autora analiza como el alimento configura
la accion de muchos relatos y también se convierte en un motivo simbolico vinculado al deseo, la jerarquia
social y los valores morales.

21 Como ya se ha mencionado, el alimento en los cuentos de animales no es un mero recurso narrativo,
sino que cumple funciones simbdlicas y culturales. Aunque la leche también es un producto pastoril, su
inclusion podria aportar un matiz diferente: al tratarse de un alimento mas delicado y perecedero que la carne
o el queso, introduce una dimension de fragilidad o fugacidad que puede incrementar la tension narrativa.
Podria interpretarse como un alimento mas vulnerable o efimero, lo cual refuerza el componente engafioso
de la escena: algo que puede derramarse, perderse o corromperse facilmente, igual que la confianza entre
los personajes. En cualquier caso, esta variacion confirma la capacidad del cuento para adaptarse a diversos
entornos sin perder su estructura esencial.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 189 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

un plan maquiavélico. La marfusa convence al lobo de que tiene que ir al bautizo de su
ahijado y aprovecha este momento para comer el mutuo botin. Esta accidon se repite en
tres ocasiones, lo cual remite al uso recurrente del niumero tres en la tradicion oral, donde
las triadas o repeticiones triples funcionan como recursos estructurales que refuerzan la
progresion narrativa y la expectacion del oyente. Cuando el lobo pregunta el nombre
del amadrinado, la raposa, con no poca socarroneria, le proporciona los nombres de
«Emprincipialloy», «Amediallo» y «Acaballo» («<Empecelu», «Medelu» y «Acabelu» en
Poncelas y en la version de la jarra de leche «Empezadiny, «Medianin» y «Acabadiny),
nombres que aluden a las fases sucesivas en las que se encontraba la pitanza??. La version
de Poncelas y «La zorra, el lobo y la jarra de leche» terminan con la victoria de la raposa
sobre el lobo, la cual ha conseguido no solo el objetivo de comer ella sola todo el manjar,
sino que también, mediante su insolencia se ha burlado del lobo. Por otro lado, el cuento
«Emprincipiallo, Amediallo, Acaballo» no termina con el triunfo de la raposa. Después de
la declaracion de culpabilidad del lobo, los dos deciden ir a una feria, localizada en Vega
de Espinareda. Teniendo que cruzar un rio, el lobo aprovecha la ocasion para golpear a la
raposa y lanzarla al agua, y cuando ella le pregunta a qué lado tiene que dirigirse, el lobo
le miente y le indica otro pueblo (Aira da Pedra).

En la version recién analizada se quiere recalcar la venganza del lobo, el cual,
agotado por las burlas y el descaro de la raposa, decide romper la amistad. Este tema
mencionado en los cuentos anteriores se puede apreciar también en otras narraciones
protagonizadas por estos dos animales, como «El zorro y los malladores», «La boda
en el cieloy (ATU 225; C.-Ch. 60+225) y «La zorra y la cigliefia» (Camarena, 1991:
47-100). Mas alla del ambito local, esta enemistad se inscribe en una amplia tradicion
literaria que arranca en numerosas fabulas esopicas y medievales, y que alcanz6 una
formulacion paradigmatica en el Roman de Renard, obra que, pese a su escasa difusion
en Espafia, consolido el conflicto entre el lobo y el zorro como motivo narrativo
recurrente.

3.2. Otras narraciones: el gallo como adversario

En la tradicion popular leonesa, la raposa no siempre consigue sus objetivos, ya
que otros animales poseen cualidades que les permiten vencer sus argucias. Uno de los
ejemplos mas evidentes esta representado por el gallo, quien, en varios relatos, encarna
la sabiduria y el ingenio necesarios para frustrar las trampas del canido hambriento®.
Aunque la zorra intente engafiar a su presa con sofismas y tretas, no logra su cometido
debido a la desconfianza e inteligencia de su adversario, quien, pese a estar asociado a
menudo con una actitud altiva o jactanciosa, demuestra tener la astucia necesaria para
desenmascarar al embaucado®.

22He recopilado otra version de este mismo tipo de cuento en Garrafe de Torio (todavia no publicada).
En este caso, la informante narra una fabula, transmitida por su abuela, originaria de la misma localidad
haciendo referencia a «Empezelo», «Demedielo» y «Termineloy.

2 Aunque no es necesario adentrarse en interpretaciones simbolistas, resulta significativo observar
coémo, desde la antigiiedad, el género fabulistico recurre con frecuencia a la figura del personaje pequefio
pero astuto que burla a un adversario mas fuerte. En este caso, el gallo se convierte en el contrapeso de la
raposa, asumiendo el rol de animal ingenioso y capaz de desenmascarar el engafio.

2 Debido a importantes analogias con otros cuentos medievales, como los comentados por Cuesta Torre
(2019: 315-32) en su analisis del ejemplo del Conde Lucanor de Don Juan Manuel, en este estudio se ha
optado por presentar inicamente un modelo de cuento protagonizado por la zorra y el gallo.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 190 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

En «La zorra y las plumas del gallo» (ATU 61; C.-Ch. 61C; VD. 561%) la
raposa, con el pretexto de querer jugar con el gallo, haciendo hincapi¢ en su amistad
y confianza, consigue convencer al gallo para que baje de la rama del chopo, donde se
estaba resguardando (Camarena, 1991: 61). Aunque la zorra consiga con un salto agarrar
al ave, esta logra escapar subiéndose otra vez al arbol y dejando a la zorra con las plumas
en la boca. El gallo, resentido, se pronuncia en tono iroénico sobre la «profunday» amistad
cultivada por parte de la raposa y asume la verdadera intencion de su adversario. La
vulpeja, sigue con su pantomima y esta vez pide a su presa que vuelva a bajar para recoger
su ropa. El sabio gallo no se deja enganar por segunda vez y la rebate afirmando que
pronto le nacera otra?®, dejando a la zorra desolada.

[...]—iVen ac4, hombre!, si vamos a jugar aqui ahora los dos...

Y ¢él, ir bajando; y la zorra, muy astuta a ver si bajaba un poco mas. Y ella, que bajara;
y €L, que no, que le iba a comer.

— iNo no, que no te hago nada!; tu ven paca, que ya sabes que no te hago nada, que
somos muy amigos. [...]

[...] — Asi que éramos amigos, /ch?

La zorra estaba mirando pa ¢él; y €él, arriba. Y dice:

— jOye, pero ven por la ropa!

— iNo no, que ya me nacera otra!

En esta narracion se puede apreciar un gallo prudente y consciente de su adversario
desde el principio y aunque en una primera instancia haya querido confiar en la raposa,
de inmediato se da cuenta del engafio. De hecho, el estereotipo del gallo presumido?’, en
este caso, es suplantado por uno sabio, consciente y prudente.

3.3. Satira y critica social: «a raposa comeu o botelo»

Por ultimo, se quiere destacar un cuento que no procede de la tradicion clasica,
ya que ha visto su origen en la provincia de Ledn, especificamente en la comarca del
Bierzo. Se trata de «A raposa ia el botelo» y «A raposa comeu o botelo» transmitidas
respectivamente por Poncelas y Fonteboa. Esta narracion, que tiene el botillo, famoso
plato berciano, como objeto de deseo de la raposa, presenta en las dos versiones el mismo
desarrollo y desenlace. De hecho, la unica diferencia que se puede apreciar se encuentra
en la introduccion que hace Poncelas al plato, especificando su elaboracion e ingredientes
y también, el lugar donde se desarrolla la narracion, es decir, en Candin.

Z Este relato ha tenido una notable difusion en la tradicion medieval. Segun Van Dijk (2015: 501)
aparece en Francia en la obra de Marie de France (61) y en el Roman de Renart (5) y en latin en e/ Romulus
Anglicus cunctis (51) y en la obra de Gian Francesco Poggio Bracciolini, quien incluyo este tipo en su
version Aesopi Phrygis et aliorum fabulae (170-171). Ademas de las versiones citadas y las que reunen
Camarena y Chevalier, es conveniente hacer referencia a las versiones compiladas por Rodriguez Garcia
(2024a), quien realiza una revision exhaustiva de las versiones de cuentos de animales en la fabula espafiola
de los siglos xvin y xix. Su trabajo ofrece una mirada comparativa y detallada que enriquece la comprension
de estos relatos.

26 Otro factor que explica la victoria del gallo sobre la raposa en este tipo de relatos es su condicion de
animal doméstico. A diferencia de los raposos y lobos, que forman parte de la fauna salvaje, el gallo es ttil
para el ser humano, lo que influye en que, en este contexto narrativo, los animales domésticos como ¢l sean
favorecidos frente a los mas salvajes.

27Un ejemplo representativo de este estereotipo se encuentra en el cuento tradicional Las bodas del tio
Perico o El gallo Quirico (ATU 2030B).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 191 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

El cuento presenta a una mujer que, mientras esta cocinando la pitanza, decide ir a
por agua a una fuente, olvidando la puerta de su casa abierta, hecho que lleva a la vulpeja a
entrar y robar el botillo. Una vez conseguido su botin, la raposa se dirige hacia un monte para
degustar el manjar con tranquilidad y hacer una consideracion final con doble significado:

[...] Ie ela marchou pro monte en busca da raposa, ie cuando chegou a un campo, viua
estirada decindo:

— iEstirate, pierna,

escaranchate, rabo,

Dios nos dia portas abertas

ie mulleres con pouco cuidado! (Fonteboa, 1992: 99)

Ia entre mordisco ia mordisco, como boa cristiana que era, non se esqueceu da stia
benefactora no momento da ofrenda:

— Esténdete perna,

esparrancate, rabo,

Dios nos dia portas abertas

ia mulleres con tan pouco cuidado. (Poncelas, 2004: 86)

La zorra lanza una critica sarcastica a las mujeres, a quienes acusa de ser poco
solicitas en sus tareas, y agradece a Dios que las siga engendrando asi, pues solo gracias
a su descuido puede lograr sus fines sin astucia ni trabajo®.

En este cuento, que exalta el orgullo local por la ambrosia berciana, se muestra una
raposa diferente a la analizada en las anteriores narraciones. No destaca por su arrogancia
ni por articular planes elaborados de engafio; y, sin embargo, su comportamiento no esta
exento de astucia. Al aprovechar una circunstancia favorable sin necesidad de artimafas
explicitas, la raposa se situa dentro de una légica oportunista que puede interpretarse,
en términos mas amplios, como una forma de inteligencia estratégica proxima al ya
mencionado arquetipo del trickster®.

Por tanto, animada por el olor extraordinario y la curiosidad de probar algo
diferente, roba el botillo y se aleja para degustarlo. A primera vista, podria parecer que nos
hallamos ante una figura transformada, alejada del arquetipo de la embaucadora calculadora
y compleja de otras versiones. Sin embargo, esta lectura resulta engafiosa si se analiza
con detenimiento. Més que una evolucion psicoldgica del personaje, el relato ofrece una
variante donde la raposa sigue respondiendo a sus impulsos mas basicos y habituales: el
apetito, el deseo de supervivencia y la capacidad de aprovechar el entorno en su propio
beneficio. En este caso, no necesita recurrir a elaborados artificios ni desplegar su retdrica
engafiosa; le basta con detectar una oportunidad propicia y actuar en consecuencia.

El cuento mantiene intactos los rasgos tradicionales del personaje y lo utiliza como
vehiculo para una moraleja sexista. El desenlace no solo ridiculiza a las mujeres por su

2 Sobre la relacion entre misoginia y la figura de la zorra en la tradicion oral, véase Rodriguez Garcia
(2024b: 74-77), donde se analiza como este personaje canaliza discursos misoginos en diferentes contextos.
Véase también Rabal Saura y Sanchez Ferra (2007), quienes examinan los valores simbolicos atribuidos al
zorro en el folklore del Campo de Cartagena, con especial atencion a su vinculacion con lo femenino y su
asociacion con el engafio y la astucia.

2 Para comprender en mayor profundidad las multiples manifestaciones del trickster en la tradicion
narrativa universal, resulta imprescindible acudir a estudios fundamentales como: los de Detienne y Vernant
(1991), Hynes y Doty (1993), Hyde (2008) y Pedrosa (2018).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~192 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

supuesta negligencia, sino que culmina con una ironia que presenta al enganador como
beneficiario providencial. El agradecimiento de la raposa a Dios todopoderoso no expresa
una virtud moral, sino que representa una forma de oportunismo que le permite alcanzar su
objetivo sin necesidad de crear sus habituales planes maquiavélicos. Desde la perspectiva
de la mujer burlada, no hay motivo alguno para celebrar estas circunstancias. El relato,
por tanto, acentiia la desigualdad entre quien se beneficia y quien resulta perjudicado, y
articula una vision tradicional donde los recursos de la satira popular se combinan con
valores sociales y de género profundamente arraigados.

4. CONCLUSIONES

A lo largo de este estudio se han analizado diferentes narraciones de la tradicion
oral y literaria leonesa, las cuales tienen como protagonista a la raposa®. En particular,
el personaje ha sido investigado mediante los cuentos recolectados por los estudiosos y
académicos Poncelas y Fonteboa en El Bierzo, por Camarena en todo el territorio de la
provincia de Ledn y por Bello Garnelo en el entorno de Las Médulas. Se han descubierto
y evidenciado las diferentes funciones narrativas del personaje de la zorra en los diversos
cuentos y en las variantes de una misma narracion en areas distintas del territorio leonés.

Aunque se han sefalado ciertas diferencias diatopicas y diafasicas, derivadas
de las variedades lingiiisticas de los informantes, pese a la escasa distancia territorial,
estas cuestiones requeririan un andlisis especifico y méas amplio. En cambio, el presente
estudio ha evidenciado de forma mas clara la divergencia narratologica, asi como las
diferencias funcionales, tematicas y relativas a la moraleja. Aunque la raposa conserva
mayoritariamente su caracter tradicional ligado a la astucia, las distintas versiones permiten
apreciar como adapta su actuacion a cada situacion narrativa, lo que evidencia la riqueza
expresiva del arquetipo sin que ello implique una ruptura con sus rasgos esenciales.

Los resultados han evidenciado como la raposa de la tradicion literaria leonesa
conserva elementos heredados de la fabula clasica y medieval, pero también ha sido objeto
de transformaciones a lo largo del tiempo. Este dinamismo demuestra la flexibilidad de
la narracion oral y su capacidad de adaptacion a valores, contexto y expectativas de cada
comunidad y época. Ademas, se destaca la importancia de los cantarcillos o expresiones
presentes en los cuentos analizados, los cuales se difunden en la tradicion popular
independientemente de la narracion, pero la recuerdan y mantienen vigente en la memoria
popular, incluso sin narrarla. Dichos elementos refuerzan la funciéon mnemotécnica de
la narracion oral y su capacidad de permanencia en la memoria colectiva. Lejos de ser
elementos accesorios, permiten el recuerdo de la fabula mas alla del marco narrativo.

En conclusion, las fabulas leonesas analizadas, que hasta el momento habian sido
transcritas sin haber sido objeto de analisis, han dejado patente su importante valor literario
y su continuidad desde la Edad Media y épocas posteriores. De hecho, se ha comprobado
que la mayoria de ellas se encuentra identificada en catdlogos de tipos de cuentos o de
fabulas medievales, lo cual confirma su raigambre tradicional y su continuidad en las
edades Moderna y Contemporanea.

A través del andlisis narratoldgico y literario de los cuentos, ha sido posible
profundizar en este patrimonio oral y poner de relieve su relevancia dentro de la provincia

3 La eleccion de analizar el personaje de la raposa se fundamenta en su recurrente presencia en la
tradicion leonesa. Sin embargo, pretendo proseguir con el analisis de los distintos protagonistas del fabulario
oral leonés en otros trabajos (De Angelis, 2023).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~193 ~



E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

de Leon, una region que destaca por la riqueza de sus tradiciones locales y la diversidad
cultural de sus poblaciones. En esta linea, elementos como los topénimos presentes en
los relatos, las alusiones a costumbres locales o la inclusion de productos gastronémicos
concretos, como el botillo berciano, sitiian los cuentos en un espacio geografico definido,
les confieren identidad propia y consolidan su valor como expresion representativa del
imaginario colectivo leonés.

En un contexto de transformacion sociocultural y de progresivo debilitamiento
de la transmision oral, motivado, entre otros factores, por la despoblacion y la baja
natalidad en el medio rural, resulta pertinente destacar la importancia de impulsar nuevas
lineas de investigacion sobre estos relatos. El andlisis de versiones ya compiladas ha
permitido reafirmar el valor cultural del corpus, asi como senalar la necesidad de seguir
profundizando en su estudio en investigaciones futuras. Un enfoque narratologico mas
profundo permitiria desentrafiar con mayor precision los mecanismos de variacion,
adaptacién y transmision que configuran estas fabulas, y contribuiria a comprender su
persistencia y relevancia en la memoria narrativa popular.

BIBLIOGRAFIiA

ABENOIAR, Oscar (2020): «El cuento tradicional “El zorro viola a la osa” (ATU 36): De la
literatura medieval a la oralidad moderna e internet», Boletin de Literatura Oral,
n.° extra 3, pp. 13-27. https://doi.org/10.17561/blo.vextra3.5437

BeLLo GarNELO, Fernando (2010): Léxico y literatura de tradicion oral en el entorno de
Las Médulas (Leon), Leon, Universidad de Leon.

BuenNo, Gustavo (1997): El mito de la cultura: ensayo de una filosofia materialista de la
cultura, Barcelona, Editorial Prensa Ibérica.

CAMARENA, Julio (1991): Cuentos tradicionales de Leon, I-11, Madrid, Seminario
Menéndez Pidal/ Diputacion Provincial de Leon.

CAMARENA, Julio y CHEVALIER, Maxime (1997): Catdlogo tipologico del cuento folklorico
espanol: Cuentos de animales, Madrid, Gredos.

CHeccHl, Davide (ed.) (2020): Libro della Natura degli animali. Bestiario toscano del
secolo XIII, Firenze, edizioni del Galluzzo.

CLEMENTE, Pietro (1982): Antropologia e letteratura popolare, Milano, Franco Angeli.

Cugsta Torrg, Maria Luzdivina (2011): «Tradicion y originalidad en una de las fabulas
esopicas del Libro de buen amor: el lobo: la cabra y la grullay, en Juan Ruiz,
Arcipreste de Hita, y el «Libro de buen amory. III Congreso Internacional.
Congreso homenaje a Jacques Joset, Alcald la Real, Al cuidado de Francisco Toro
Ceballos y Laurette Godinas, pp. 103-114.

Cugsta TorrE, Maria Luzdivina (2012): «La comida en las fabulas esopicas del Libro de
buen amor», en Botta, Patrizia et al. (coord.), Rumbos del hispanismo en el umbral
del Cincuentenario de la AIH, vol. 11, Bagatto Libri: Roma, pp. 47-59.

Cugsta Torre, Maria Luzdivina (2014): «La insercion de la fabula esopica del leon y el
raton en el Libro de buen amor», en Juan Ruiz, Arcipreste de Hita y el Libro de
buen amor. Congreso homenaje a Alberto Blecua, Alcala la Real, Ayuntamiento
de Alcalé la Real, pp. 45-61.

CuEesta Torre, Maria Luzdivina (ed.) (2017): «Esta fabla compuesta, de Isopete sacaday.
Estudios sobre la fabula en la literatura espanola del siglo XIV, Berna, Peter
Lang. https://doi.org/10.3726/b11558

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 194 ~


https://doi.org/10.17561/blo.vextra3.5437
https://doi.org/10.3726/b11558

E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

Cuesta Torrg, Maria Luzdivina (2019): «El raposo y el gallo: reescritura de una fabula
medieval en el exemplo 12 del Conde Lucanor», en VV.AA., Literatura medieval
hispanica: «Libros, lecturas y reescriturasy», San Millan de la Cogolla, Cilengua,
pp. 315-32.

DE AnGeLis, Edera (2023): «El estornudo del lobo en el Libro de Buen Amor (cc.
766-781): pervivencia, variacion y transformacion en la tradicion popular
leonesay, en Juan Ruiz, Arcipreste de Hita, y el Libro de buen amor: esta fabla
compuesta, de Isopete Sacada. De la fabla al fabulare en la Edad Media y mas
alla, Alcalé la Real, Ayuntamiento de Alcala la Real, pp. 31-38. ISBN 978-84-
17592-31-8.

DETIENNE, Marcel y VERNANT, Jean-Pierre (1991): Cunning Intelligence in Greek Culture
and Society, Chicago, University of Chicago.

FonTEBOA, Alicia (1992): Literatura de tradicion oral en el Bierzo, Ponferrada, Leon.

GoLDBERG, Harriet (1998): Motif-index of Medieval Spanish Folk Narratives, Medieval
and renaissance Texts and Studies, Tempe.

HERNANDEZ FERNANDEZ, Angel (2005): «Literatura y tradicion oral: fabulas y cuentos
folkloricos de animales (I) a.», Revista de Folklore, 25b, 299, pp. 158-176.
Hervieux, Leopold (ed.) (1970): Les Fabulistes latins, depuis le siecle d’Auguste jusqu’a
la fin du Moyen Age. Phédre et ses anciens imitateurs directs et indirects [1893-

1899], 11, Paris, Firmin- Didot, Hildesheim, Georg Olms.

Hypg, Lewis (2008): Trickster makes this world. How disruptive imagination creates
culture, Edimburgo, Canongate Books.

Hvynes, William J. y Doty William G. (eds.) (1993): Mythical Trickster Figures: Contours,
Contexts, and Criticisms, Tuscaloosa, University of Alabama Press.

Lacarra, Maria Jests (2001): «La Flor de virtudes y la tradicion ejemplar», Studia in
honorem German Orduna, Leonardo Funes y José Luis Moure (eds.), Alcala de
Henares, Universidad de Alcalad (Ensayos y documentos, 39), pp. 347-361.

LacArrA, Maria Jesus (2015): «El cuento medieval: cruce de culturasy», Revista de poética
medieval, 29, pp. 11-18. https://doi.org/10.37536/RPM.2015.29.0.53245.

Loprez Castro, Armando (2014): «Sobre la transmision de una fabula: el ejemplo de
la zorra que se hizo la muerta», Atalaya, 14. [<https://journals.openedition.org/
atalaya/141>]. https://doi.org/10.4000/atalaya.1418.

MagsTrO, Jesus (2017): Critica de la razon literaria. El materialismo filosofico como
teoria, critica y dialéctica de la literatura, I-111, Vigo, Academia del Hispanismo.

MarrTiN, Llacia (ed. y est.) (2022): Bestiari Medieval, Barcelona, Barcino.

MiGueL MarTiNEz, Emilio de (1984): «La fabula del zorro que se hizo el muerto en Juan
Ruiz y en Don Juan Manuel», Boletin de la Biblioteca Menéndez Pelayo, 60,
pp. 65-98.

PEDROSA, José Manuel (2018): «Straparola, Truchado y el debate del campesino y el
clérigo (ATU 1562A): una vindicacion del héroe traductor y de la cultura populary,
eHumanista, 38, pp. 364-410.

PonceLAs, Aquilino (2004): Contos e Lendas do Bierzo, Ponferrada, Instituto de Estudios
Bercianos.

PuEkrToO, José L. (2013): Rumor de la palabra. Tradiciones orales en la comarca leonesa
de Rueda, Leon, Universidad de Ledn / Ayuntamiento de Gradefes.

RaBAL Saura, Gregorio y SANCHEZ FERrRA, Anselmo J. (2007): «El zorro (vulpes vulpes)
en el folklore y el habla popular del Campo de Cartagena», Revista de Folklore,
27b, 322, pp. 111-128.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 195 ~


https://doi.org/10.37536/RPM.2015.29.0.53245
https://journals.openedition.org/atalaya/141
https://journals.openedition.org/atalaya/141
https://doi.org/10.4000/atalaya.1418

E. DE ANGELIS, «CUENTOS DE ANIMALES...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 179-196

RobriGuEz Garcia, Miguel (2023): «Lepodridos tramposos. De la fibula oriental, los
tratados de caza y la historia natural a Tio Conejo», 1616: Anuario De Literatura
Comparada, 13, pp. 255-279. https://doi.org/10.14201/1616202313255279.

RobriGuEz Garcia, Miguel (2024a): «Cuentos deanimales en las fabulas espafiolas definales
del siglo XVIII-XIX. Primera aproximacidn a un catalogo comentado», Boletin de
Literatura Oral, 14, pp. 34-79. https://doi.org/10.17561/blo.v14.8641

RopriGUEZ GARcia, Miguel (2024b): « Vulpes in fabulay. Oralidad, literatura y estudios
de animales, Jaén, Anejo del Boletin de Literatura Oral / Universidad de Jaén.
https://doi.org/10.17561/blo.v.9340

TuBacH, Frederich C. (1969): Index Exemplorum. A Handbook of medieval religious
tales, Helsinki, F.F. Communications.

UNESCO (2003): «TRADICIONES Y EXPRESIONES ORALES, incluido el idioma como vehiculo
del patrimonio cultural inmaterial». [<https://ich.unesco.org/es/tradiciones-y-
expresiones-orales-00053>]. [16-noviembre-2023].

UNESCO (2018): TExt0S FUNDAMENTALES DE LA CONVENCION PARA LA SALVAGUARDIA DEL
Patrivonio CULTURAL INMATERIAL DE 2003, Paris, Patrimonio vivo, Sector de Cultura.

UTtHER, Hans-Jorg (2004): The Types of International Folktales. A Classification and
Bibliography (Based on the System of Antti Aarne and Stith Thompson), Helsinki,
F.F. Communications.

Van Duk, Gert-Jan (2015): Aesopica posteriora. Mediaeval and modern versions of
Greek and latin Fables, with a preface of Francisco Rodriguez Adrados, Genova,
Universita di Genova.

Zipes, Jack (2006): Why fairy tales stick: The evolution and relevance of a genre, New
York, Routledge.

Fecha de recepcion: 23 de marzo de 2025
Fecha de aceptacion: 19 de abril de 2025

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9583
~ 196 ~


https://doi.org/10.14201/1616202313255279
https://doi.org/10.17561/blo.v14.8641
https://doi.org/10.17561/blo.v.9340
https://ich.unesco.org/es/tradiciones-y-expresiones-orales-00053
https://ich.unesco.org/es/tradiciones-y-expresiones-orales-00053

D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...»

BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

«La bruja de San Miguel»: motivos y recursos de la tradicion oral
en cuatro testimonios inquisitoriales

«The witch of San Miguel»: motifs and resources of the oral
tradition in four inquisitorial testimonies

Diana Catalina EscuTtia BARRIOS
(Seminario Internacional de Estudios sobre Literaturas y Oralidades, SIELO)

diana.escutia.1989@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1104-0561

ResuMEN: En este estudio se destaca como los
testimonios en contra de Maria Guadalupe,
la bruja de San Miguel (Guanajuato, Méx.),
estdn impregnados de recursos de la tradicion
oral. Estos relatos, construidos a partir de
un estilo discursivo indirecto, permiten que
los denunciantes den voz a otros personajes,
enriqueciendo la narrativa y reflejando el acervo
cultural compartido por la comunidad. La
denuncia de Joseph Molina, por ejemplo, ilustra
como las acusaciones de brujeria no solo se basan
en hechos, sino que también estan cargadas de
significados culturales y sociales. Los relatos se
convierten en un vehiculo para expresar miedos,
deseos y rivalidades, revelando la complejidad
de las interacciones sociales en la Nueva
Espafia. Ademas, se observa que los elementos
narrativos, como mitos y leyendas, se integran
en las historias, legitimando las acciones de
la Inquisicion y reflejando la percepcion de la
realidad de la comunidad. Asi, la oralidad no
solo actia como un medio de transmision de
conocimiento, sino que también contribuye a
la construccion de identidades colectivas y a la
memoria cultural de la época.

ParLaBrAS crLavE: Brujeria, Tradicion oral;
Inquisicion de la Nueva Espafia, Oralidad.

ISSN: 2173-0695

ABsTRACT: This study highlights how the
testimonies against Maria Guadalupe, the
witch of San Miguel (Guanajuato, Mexico),
are impregnated with resources from the
oral tradition. These stories, constructed
from an indirect discursive style, allow the
complainants to give voice to other characters,
enriching the narrative and reflecting the
cultural heritage shared by the community.
Joseph Molina's denunciation, for example,
illustrates how accusations of witchcraft are
not only based on facts, but are also loaded
with cultural and social meanings. The stories
become a vehicle for expressing fears, desires
and rivalries, revealing the complexity of social
interactions in New Spain. In addition, it is
observed that narrative elements, such as myths
and legends, are integrated into the stories,
legitimizing the actions of the Inquisition
and reflecting the community's perception of
reality. Thus, orality not only acts as a means of
transmitting knowledge, but also contributes to
the construction of collective identities and the
cultural memory of the time.

Keyworps: Witchcraft, Oral tradition, Inquisition
of New Spain, Orality.

DOI: 10.17561/blo.v15.9328

~ 197 ~


mailto:diana.escutia.1989@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1104-0561

D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

1. INTRODUCCION

El estudio de los expedientes inquisitoriales permite entender, desde varias
perspectivas, no solo a la institucion que dictaba ciertas pautas sociales, sino que también
ofrece un aspecto de la realidad de los denunciantes, de su vision de mundo, sus miedos,
deseos e intereses, algunos de los cuales atun perviven en ciertas comunidades. El Santo
Oficio en la Nueva Espafia, como institucion, tenia un papel fundamental en la regulacion
de la moralidad y la conducta de la sociedad. Su objetivo era mantener la ortodoxia
religiosa y, al mismo tiempo, controlar las practicas que se consideraban desviadas o
peligrosas. Sin embargo, los procesos inquisitoriales revelan que la realidad de los
denunciantes era mucho mas compleja. Estos documentos dejan vislumbrar un mundo
en el que las creencias en la brujeria, la hechiceria y lo magico eran comunes, y donde
las acusaciones podian surgir de rivalidades personales, miedos colectivos o incluso de la
busqueda de justicia social.

Los relatos contenidos en algunos testimonios que componen los archivos
inquisitoriales son, asimismo, un reflejo de la literatura de tradicion oral que podia
circular en la comunicacion de la época. A menudo, las denuncias podian contener relatos
que se construian a partir de un estilo discursivo indirecto, en el que los denunciantes
daban voz a otros personajes en sus historias. Este rasgo de lo oral, —en la acepcion
ofrecida por Aurelio Gonzalez (1995: 145) que lo define como “una forma especifica de
creacion literaria y de cultura”— ademas de enriquecer el texto, también permite entender
como las narrativas se transmitian y se transformaban en la comunidad. La oralidad, en
este contexto, se convierte en un recurso interesante para el estudio de la construccion
de la identidad y la memoria colectiva. Los denunciantes, al contar sus experiencias,
informan sobre los hechos e igualmente evocan un acervo cultural compartido que refleja
las creencias y valores de su comunidad. A partir del andlisis de los textos inquisitoriales
es posible acercarse al encuentro entre la oralidad y la escritura que se manifiesta en los
testimonios de los declarantes; respecto de estos rasgos de oralidad interesa, para esta
propuesta, el andlisis de los recursos propios de la literatura de tradicion oral presentes
en el discurso de quienes testificaron en el expediente que nos ocupa, que dan cuenta
del acervo tradicional compartido por la comunidad en la que se desarrolld el proceso
inquisitorial, en este caso, la jurisdiccion de San Felipe, en el actual estado de Guanajuato,
Meéxico.

La figura de la bruja ha sido un elemento recurrente en la narrativa cultural de
diversas sociedades a lo largo de la historia, simbolo tanto del miedo a lo desconocido
como de la transgresion de las normas sociales y religiosas. El caso de Maria Guadalupe,
llamada para este trabajo «La bruja de San Miguel», se erige como un ejemplo
paradigmatico de como las creencias populares y los testimonios orales se entrelazan con
las estructuras de poder de la época novohispana del siglo xvi, revelando las tensiones
entre la fe, la supersticion y la justicia.

Este estudio se centra en el andlisis de cuatro testimonios inquisitoriales que
rodean la figura de Maria Guadalupe, quien fue acusada de realizar actos de hechiceria
que supuestamente causaron dafio a sus vecinos. A través de los relatos contenidos en las
testificaciones de denunciantes como Joseph Molina y su sirviente Joseph Rosales, se
desentrafian las acusaciones especificas y los motivos subyacentes que impulsaron estas
denuncias, a saber: la busqueda de un tesoro enterrado, la rivalidad social y la manipulacion
de creencias populares se entrelazan en un texto que refleja las complejidades de la vida
cotidiana en una sociedad marcada por la desigualdad y el miedo a la magia, a la hechiceria
y a la brujeria. El analisis de estos testimonios permite entrever como la tradicion oral

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 198 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

y los recursos narrativos se utilizan para construir la imagen de la bruja, asi como para
justificar la persecucion de aquellos que eran considerados como amenazas a la moralidad
y el orden social. Al examinar los elementos intersticiales de estas narraciones, se revela
un panorama mas amplio de la cultura popular de la época.

2. LA FUNCION SOCIAL DE LA DENUNCIA EN LA NUEVA EspaNa

La Inquisicion en la Nueva Espafia, establecida en 1571, desempefié un papel
fundamental y multifacético en la regulacion de la moral y la conducta de la sociedad
colonial. A partir su creacion, la Inquisicion se erigié como un guardian de la moral
publica. Su labor no se limitaba a la persecucion de la herejia, que era considerada la
infraccion mas grave contra la fe, sino que también abarcaba una amplia gama de delitos
menores que podian amenazar la cohesion social y la integridad de la comunidad catdlica.
Entre estos delitos se encontraban la blasfemia, el reniego y las practicas consideradas
supersticiosas. La Inquisicion veia en estas acciones una falta de respeto hacia la religion
y un potencial deslizamiento hacia la anarquia moral que podria desestabilizar la sociedad.
Asi, cualquier desviacion de la norma religiosa podia ser objeto de investigacion y castigo,
lo que fomentaba un ambiente de autocensura y vigilancia entre los individuos.

La regulacion de la moralidad publica se traducia en un enfoque meticuloso sobre
la vida cotidiana de los novohispanos. La Inquisicion actuaba como un tribunal que
juzgaba a los acusados al tiempo que promovia un clima de temor y desconfianza, donde
los ciudadanos eran incentivados a vigilarse mutuamente. Este sistema de control social se
basaba en la idea de que la fe y la moral eran pilares fundamentales para la estabilidad de
la sociedad, y cualquier amenaza a estos principios debia ser erradicada (Alberro, 1988:
128). Ademas de su papel en la moralidad religiosa, la Inquisicion también se ocupaba de
la regulacion de la conducta social en un sentido mas amplio. Esto incluia la vigilancia de
las relaciones interpersonales y la moral sexual. La Inquisicion perseguia con rigor delitos
como la poligamia y la solicitacion, considerando que tales practicas eran inmorales y
socavaban la estructura familiar, vista como la base de la sociedad. La Iglesia catolica
promovia un modelo de familia nuclear y monogémica, y cualquier desorientacion de este
modelo podia significar una amenaza a la cohesion social (Torre Villar, 2000: 67).

La Inquisicion, por lo tanto, se convirtio en un medio para asegurar la conformidad
con las normas establecidas por la Iglesia. Su intervencion en la vida social buscaba
castigar a los transgresores y educar a la poblacion sobre las expectativas morales y
religiosas que debian seguir. Este proceso de supervision y regulacion se extendia a todos
los estratos de la sociedad, con impacto tanto en los indigenas recién evangelizados como
en los colonos espafioles. La Nueva Espana era un territorio en el que coexistian diversas
creencias y practicas, y la Inquisicion se erigia como un baluarte contra la disidencia y la
heterodoxia. Su labor era vista como esencial para la cohesion de un imperio que, en su
vastedad, enfrentaba desafios constantes a su autoridad y unidad (Alberro, 1988: 586).

La Inquisicion utilizo diversos métodos para mantener el control social y religioso
en la Nueva Espafia, la delacion fue uno de los mas prominentes. Este sistema incentivaba
a los miembros de la comunidad a denunciar a aquellos que consideraban sospechosos de
practicas heréticas o inmorales. La delacion, por supuesto, facilitaba la identificacion de
transgresores, mientras creaba un ambiente de desconfianza y miedo entre los habitantes.
Este clima de vigilancia mutua fomentaba la autocensura, ya que las personas temian ser
acusadas por sus vecinos, lo que contribuia a la regulacion social y a la conformidad con
las normas establecidas por la Iglesia (Alberro, 1988: 128).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 199 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

El miedo a la Inquisicion y sus represalias tuvo un efecto profundo en la cultura
de la época; las personas se volvian reacias a expresar opiniones que pudieran ser
consideradas contrarias a la ortodoxia religiosa, lo que limitaba la libertad de pensamiento
y la diversidad cultural. Este clima de temor afectaba a los individuos e influia en las
dinamicas comunitarias, donde la vigilancia mutua se convertia en una norma. La funcion
social de la denuncia en la Nueva Espana fue multifacética y desempend un papel crucial
en la dindmica de control social y regulaciéon de comportamientos dentro de la sociedad
colonial. De tal suerte que la denuncia se convirtid, asimismo, en un mecanismo a traveés
del cual los individuos podian manifestar su lealtad a la ortodoxia catélica y, al mismo
tiempo, reafirmar su posicion social. Las denuncias eran un medio para reportar practicas
consideradas heréticas o desviadas y también servian como una herramienta para la
cohesion social, donde los miembros de la comunidad se sentian obligados a actuar en
defensa de los valores y normas impuestas por la autoridad religiosa.

El proceso de investigacion y juicio llevado a cabo por la Inquisicion era otro
método clave en su funcionamiento. Los inquisidores tenian la autoridad para indagar
sobre los delitos, lo que incluia la recopilacion de testimonios y la evaluacion de pruebas.
Este proceso judicial frecuentemente era opaco, lo que significaba que los acusados no
necesariamente tenian acceso a toda la informacidon que se presentaba en su contra. Las
condenas podian basarse en evidencias circunstanciales o en testimonios de delatores,
lo que generaba un sistema en el que la verdad era, en muchas ocasiones, distorsionada.
La falta de transparencia en los procedimientos judiciales contribuia a la percepcion de
la Inquisicion como una entidad temida y respetada, capaz de decidir sobre la vida y la
muerte de los acusados.

Las penas impuestas por la Inquisicion variaban considerablemente, desde multas
y penitencias hasta la prision y, en casos extremos, la ejecucion. Este enfoque punitivo
buscaba castigar a los transgresores al mismo tiempo que queria ser ejemplarizante vy,
ademas, tenia un componente de rehabilitacion. La Inquisicion pretendia llevar a los
acusados de vuelta a la ortodoxia catolica, lo que implicaba un proceso de arrepentimiento
y reintegracion en la comunidad. Sin embargo, la severidad de las penas y la naturaleza
del castigo generaban un efecto disuasorio, reforzando el control social y la conformidad
con las normas religiosas.

Al imponer un conjunto de normas y valores que todos debian seguir, la Inquisicion
fomento6 un sentido de unidad en torno a la fe catdlica. Este proceso de unificacion, sin
embargo, no estuvo exento de consecuencias negativas, ya que también gener6 divisiones
y tensiones entre diferentes grupos sociales, como indigenas, mestizos, mulatos,
afrodescendientes, espafioles... La imposicion de una tnica vision religiosa y moral llevé
a la marginalizacion de aquellos que no se ajustaban a los estandares establecidos, creando
un ambiente de exclusion y conflicto. La Inquisicion, pues, se convirtioé en un instrumento
de control social que, aunque buscaba la cohesion, también profundizaba las divisiones
existentes en la sociedad novohispana (Torre Villar, 2000: 67).

La denuncia en la Nueva Espafia también reflejaba las tensiones sociales y las
jerarquias existentes. Los denunciantes, en general, pertenecian a grupos que buscaban
consolidar su poder o mejorar su estatus social, utilizando la denuncia como un medio para
deshacerse de rivales o para ganar favor ante las autoridades. Este uso estratégico de la
denuncia podia llevar a la creacion de un ambiente en el que las relaciones interpersonales
se veian afectadas por la posibilidad de ser denunciado. Las personas podian verse
obligadas a actuar con cautela, limitando su libertad de expresion y su capacidad para
interactuar abiertamente con otros. Asi, la denuncia se convirtié en un instrumento que

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 200 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

servia a la Inquisicion, al tiempo que reflejaba y exacerbaba las divisiones sociales y las
luchas de poder dentro de la sociedad novohispana (Alberro, 1988: 206).

La denuncia también tenia un componente de justicia social, ya que permitia a
los individuos expresar sus preocupaciones sobre comportamientos que consideraban
inmorales o peligrosos para la comunidad. En este sentido, la denuncia podia ser vista
como un acto de defensa de la colectividad, donde los individuos se sentian obligados
a proteger a sus vecinos de practicas que podrian amenazar la cohesion social. Sin
embargo, este aspecto positivo de la denuncia se veia empanado por el uso abusivo
de este mecanismo, donde las acusaciones podian basarse en rencores personales o
malentendidos, llevando a consecuencias devastadoras para los acusados. Asi, la funcion
social de la denuncia en la Nueva Espafia era compleja, ya que, aunque podia servir para
mantener el orden y la moralidad, también podia ser un vehiculo para la injusticia y la
opresion (Alberro, 1988: 586).

3. RASGOS DE LA ORALIDAD EN LOS DOCUMENTOS INQUISITORIALES

Los testimonios recogidos en los archivos inquisitoriales de la Nueva Espana,
ademas, son una muestra de la tradicion oral que circulaba en la comunicacion de la
época. Los documentos que contienen estos testimonios, aunque manuscritos, funcionan
como un medio para capturar y preservar discursos que originalmente fueron expresados
de manera oral, tal como se hace actualmente; asi, los relatos de los acusados y testigos
incluyen elementos narrativos que reflejan la estructura de la oralidad, como la repeticion
de frases y la inclusion de anécdotas que enriquecian la narracion, y en ellos son rastreables
recursos de la literatura de tradicion oral, como se vera mas adelante.

Enlatranscripcion de estos testimonios los funcionarios actian como intermediarios
entre el hablante y el registro escrito, lo que significa que la esencia del discurso oral puede
ser alterada o reinterpretada en el proceso de escritura. Tener esto presente es crucial,
ya que la oralidad no solo se limita a la transmision de informacién, sino que también
incluye aspectos emocionales y contextuales que pueden influir en la interpretacion del
testimonio. De tal suerte que un testigo podria enfatizar ciertos detalles de su historia para
apelar a la empatia del oyente, algo susceptible a perderse en la transcripcion escrita.

Asimismo, la oralidad en estos testimonios se manifiesta en las estructuras
narrativas, que, en este tipo de archivos, frecuentemente incluyen elementos caracteristicos
de la tradicion oral, como el uso de formulas y un estilo que busca captar la atencion del
oyente. Este tipo de comunicacion, hasta la fecha, es mas accesible para la poblacion
en general y permite una mayor flexibilidad en la transmision de informacion. Asi, un
testigo podria adaptar su delacion segun la reaccion de los servidores eclesidsticos, lo
que demuestra como la interaccion oral influia en el contenido y la forma del testimonio
(Cortés, 2004: 80).

En los testimonios recogidos en los archivos inquisitoriales de la Nueva Espana
es posible observar estructuras narrativas que incluyen elementos caracteristicos de la
oralidad, como la repeticion y el uso de formulas, que son técnicas utilizadas para facilitar
la memorizacion y la transmision de textos de tradicion oral. La repeticion refuerza la
informacion presentada y crea un ritmo que capta la atencion del oyente, haciendo que el
relato sea mas envolvente y memorable (Ong, 1997: 36-80). Dicho estilo narrativo busca
mantener el interés del publico, lo cual es fundamental en un contexto donde la mayoria
de los deponentes carecian de habilidades de escritura, pero no de un uso efectivo del
lenguaje [o de la oralidad]. La flexibilidad en la transmision de informaciéon que ofrecia

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~201 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

la oralidad era crucial, ya que los textos podian adaptarse y modificarse segun el contexto
y el publico presente, lo que demuestra como la interaccion oral influia en el contenido y
la forma del testimonio. Al analizar estos testimonios, se puede obtener una vision mas
profunda de cémo las comunidades novohispanas entendian su mundo, sus valores y sus
interacciones sociales.

Los testimonios también funcionan como un vehiculo para la expresion cultural y
social de lacomunidad. Los deponentes, al narrar sus experiencias, comunican informacion
sobre eventos especificos y transmiten un sentido de identidad cultural y colectiva. Esto
se evidencia en la incorporacion de elementos de la tradicion oral, como mitos, leyendas
y creencias populares, que son fundamentales para la vida cotidiana de las comunidades.
Asi, los testimonios se convierten en un espacio donde se entrelazan la memoria colectiva
y la historia personal, permitiendo que las voces de la comunidad resuenen a través del
tiempo (Cortés, 2004: 80).

Los archivos inquisitoriales, por lo tanto, no son meramente un registro de
acusaciones y defensas; también representan un testimonio de la cultura oral que predomina
en la sociedad de cada época, para la que la comunicacion verbal es fundamental para la
interaccion social y la transmision de conocimiento. Los textos de tradicion oral permiten
que las voces de los individuos tengan lugar en un sistema que, muchas veces, buscaba
silenciarlas. La oralidad se convierte, asi, en un medio poderoso para la expresion cultural
y la construccion de identidades colectivas. Ademas, la flexibilidad de la oralidad permite
que los relatos se adapten a las circunstancias del momento. Este proceso comunicativo
enriquece el discurso, haciendo que cada declaracion sea Uinica y contextualizada.

Estos testimonios en los archivos inquisitoriales, entre otras cosas, son un reflejo
de la tradicion oral de la época que, asi como capturan la informacion sobre delitos y
herejias, también manifiestan la rica tradicion cultural de una sociedad que, en gran
medida, dependia de la comunicacion verbal para su cohesion y funcionamiento. Estos
documentos, por lo tanto, ofrecen una posibilidad, también, de observar el devenir de
algunos recursos de la literatura de tradicion oral.

4. LA BRUJA EN LA TRADICION ORAL

La figura de la bruja en diversas tradiciones orales ha sido uno de los elementos
centrales en las narrativas populares, en el que se muestra una amalgama de creencias,
temores y fascinaciones. En general, las brujas son descritas como mujeres con
habilidades sobrenaturales, capaces de transformarse en animales o en seres luminosos.
Esta habilidad de metamorfosis es un motivo' recurrente en las leyendas y simboliza
tanto el poder como la vulnerabilidad de las mujeres en contextos historicos y sociales
especificos. La transformacion en animales, como lechuzas o tecolotes, se asocia con la
idea de que las brujas pueden moverse entre mundos, lo que les otorga un estatus especial
en la comunidad (Alvarez, 2014: 50, 51).

La percepcion social de las brujas es compleja y dual. Por un lado, son temidas
por su supuesta capacidad de causar dafo, enfermedad o desgracia. Por otro lado, son
veneradas por su conocimiento sobre hierbas y remedios, lo que las convierte en figuras
de curacién y sabiduria. Esta ambivalencia refleja las tensiones en la sociedad hacia las

! Para este analisis se utiliza la concepcion de motivo de Aurelio Gonzalez (2012) como «unidad
minima narrativa.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~202 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

mujeres que desafian las normas establecidas. En muchas narraciones, las brujas son
presentadas como guardianas de secretos ancestrales, lo que les otorga un papel crucial en
la transmision de conocimientos y tradiciones dentro de sus comunidades. Es necesario, en
este punto, hacer mencion de las distinciones entre bruja y hechicera que propone Cecilia
Lopez Ridaura: «distinguiremos a la bruja por el hecho de que, ademas de practicar la
hechiceria, realiza actos ajenos a estas, en particular el vuelo y la asistencia al aquelarre
[...] puede haber brujas que no son hechiceras, que no preparan pdcimas ni provocan
maleficios, y hechiceras que no son brujas y no tienen nada que ver con el Demonio»
(2015: 52); sin embargo, hay que tener presente que la mayoria de los informantes de
muchos textos recogidos de la tradicion oral y de los expedientes inquisitoriales utilizaban
indistintamente los términos bruja y hechicera; incluso, esta amalgama entre ambas
figuras ha trascendido a algunos estudios de tradicion oral.

En la tradicion oral, las brujas también representan la conexion con la naturaleza
y lo sobrenatural. Su relacién con el entorno natural les otorga un poder especial, ya
que son vistas como mediadoras entre el mundo humano y el espiritual. Esta conexion
se manifiesta en textos donde las brujas utilizan elementos de la naturaleza para llevar
a cabo sus practicas, lo que refuerza su imagen como figuras sabias y poderosas. Asi,
la bruja se convierte en un vinculo entre lo cotidiano y lo magico, enriqueciendo
las narrativas populares con su presencia. Su profundo conocimiento sobre hierbas,
plantas medicinales y remedios naturales las convierte en personajes de respeto dentro
de sus comunidades. En muchos relatos, las brujas utilizan elementos de la naturaleza,
como hierbas, raices y otros recursos para llevar a cabo sus practicas magicas. En este
sentido, la bruja se convierte en un simbolo de la interdependencia entre los seres
humanos y su entorno, destacando la importancia de la naturaleza en la vida cotidiana.
Sin embargo, esta misma sabiduria genera desconfianza, ya que su capacidad para curar
puede ser interpretada como un poder peligroso. Esta ambivalencia se refleja en textos
de tradicion oral en los que las brujas son acusadas de causar malestar o enfermedad,
lo que pone de manifiesto los temores de la comunidad hacia lo desconocido y lo que
no comprenden.

La capacidad de las brujas para interactuar con el mundo natural se manifiesta en
diversas narrativas donde se les atribuyen habilidades curativas y de transformacion. Por
ejemplo, se cuenta que pueden invocar fuerzas de lanaturaleza o comunicarse con espiritus,
lo que las convierte en figuras de gran respeto y temor. Esta dualidad en su representacion,
como sanadoras y como agentes de lo sobrenatural, enriquece las narrativas populares,
permitiendo que las brujas sean vistas como puentes entre lo cotidiano y lo magico. Asi, su
presencia en las historias afiade un elemento de misterio y también refleja la importancia
de la naturaleza en la vida de las comunidades (Alvarez, 2014: 50, 51).

Ademas, la conexi6n de las brujas con la naturaleza se traduce en una comprension
mas profunda de los ciclos de la vida y la muerte. En muchas culturas, las brujas son
vistas como figuras que poseen un conocimiento especial sobre los ritmos naturales,
por lo que son capaces de trabajar con las energias de la tierra y los elementos. Esta
sabiduria se manifiesta en textos de tradicion oral donde las brujas tienen la facultad de
predecir eventos naturales o de influir en las cosechas, lo que las convierte en personajes
esenciales para la supervivencia de la comunidad. Asi, su papel trasciende el &ambito de lo
sobrenatural, integrandose en la vida cotidiana de las personas.

La bruja, al ser una conexion entre lo humano y lo espiritual, también refleja
la busqueda de equilibrio en la relacion con la naturaleza. En las narrativas orales, se
enfatiza la importancia de respetar y entender el entorno natural, lo que se traduce en

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~203 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

una critica a la desconexion que se observa en las sociedades modernas. Las brujas, al
ser representadas como guardianas de este conocimiento, invitan a la reflexion sobre la
necesidad de reconectar con la tierra y sus ciclos.

Las historias de brujas también destacan la capacidad de estas para actuar
de manera independiente, lo que contrasta con los roles tradicionales asignados a las
mujeres. En estas narrativas, las brujas no son meras victimas de la persecucion, sino
que son agentes de cambio que utilizan su sabiduria y habilidades para desafiar a quienes
intentan controlarlas. Este aspecto de la bruja se convierte en un simbolo de la resistencia
femenina, donde en cada relato puede haber un acto de reivindicacion de la autonomia y
el poder personal. Ademas, la bruja representa la conexion entre lo sagrado y lo profano,
lo que le otorga un estatus especial en la cultura popular.

5. «LLA BRUJA DE SAN MIGUEL». CORPUS

El expediente que aqui se revisa estd compuesto por setenta y nueve folios que
documentan el proceso llevado en contra de Maria Guadalupe y Maria Isabel, en la Villa
de San Miguel el Grande (en el actual estado de Guanajuato, México), entre el 21 de
agosto de 1760 y el 6 abril de 1769, por hechiceria’. Cabe senalar que, a pesar de que el
primer folio del expediente indica que se trata de «El Sefior Inquisidor Fiscal del Santo
Oficio de México contra Maria Guadalupe, mulata, y Maria Isavel. Por maléficas» (f. 1r),
lo cierto es que, aunque esta Ultima si aparece en las denuncias, en realidad el proceso se
enfocd solo en la primera acusada.

Este caso es largo y se compone por cuatro declaraciones hechas en 1760, nueve
declaraciones y siete ratificaciones fechadas en 1767 mas varios documentos que abarcan
los nueve afos que durd el proceso; entre los cuales, se encuentran cartas dirigidas al
Santo Tribunal y a los inquisidores, anotaciones al margen, observaciones del notario,
los analisis de los Padres calificadores, la calificacion de los hechos, mandamiento de
embargo, copia de la partida de defuncion de la acusada Maria Guadalupe, un mufieco
que supuestamente era utilizado por la acusada para realizar maleficios, entre otros.

Para el estudio que aqui se propone, se retoman las primeras cuatro declaraciones
que corresponden a los principales involucrados en el caso; se seleccionaron estas
testificaciones debido a que en ellas se encuentran historias que, a su vez, contienen
recursos y motivos de la tradicion oral. Dichos declarantes son: Joseph Molina, primer
denunciante en contra de Maria Guadalupe, a quien sefiala, entre otras cosas, de enfermarlo
por medio de un mufieco que lo representaba, también la acusa de tener bajo encantamiento
un dinero que estaba enterrado en el cerro de la Pasagalana, que el denunciante estaba
buscando; ademas, indica que Maria Guadalupe intent6 matarlo a ¢l y a fray Bernardino
Labiano. La segunda declarante es Maria de Jesus, hija de la acusada Maria Guadalupe,
quien se autodenuncia por haber bebido peyote y sentirse «como en el aire» (f. 6v), y
denuncia a su madre de tener encantado un dinero que esta enterrado en una cueva, de
hacer uso de mufiecos para dafiar a las personas; también acusa a su madre de que, junto
con otras mujeres, hace rituales para desaparecer y convertirse en luces en el cerro, y que

2Museo y Archivo Historico Casa de Morelos, siglo xvii, caja 1238, expediente 57, fondo: Diocesano,
Seccion: Justicia, serie: Inquisicion, subserie: Hechiceria, 1746. La transcripcion paleografica completa que
se empleo para este trabajo esta disponible para su consulta en https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/
article.php?id=34&cat=expedientes. En adelante, solo se citaran los folios correspondientes a dicho
expediente.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~204 ~


https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/article.php?id=34&cat=expedientes
https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/article.php?id=34&cat=expedientes

D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

estas han intentado matar a fray Bernardino y al sefior Molina. El tercer testimonio es de
Joseph Antonio Pichardo, quien se autodenuncia por haber bebido peonia® «con modos
diabdlicosy (f. 8v) y de haber invocado al demonio dos veces cuando estuvo encerrado; a
Maria Guadalupe la acusa de aparecerse de manera inexplicable después de hacer dicha
mmvocacion, de sacarlo misteriosamente de su celda, de tener encantado el cerro, de usar
mufiecos para dafar a la gente y de intentar matar al sefior Molina. El cuarto testimonio
corresponde a la acusada, Maria Guadalupe, quien se autodenuncia por tener malas
amistades, beber peyote y sentir que volaba; también cuenta que vio al demonio en cuatro
ocasiones, que intentd chupar a un bebé, que ella y otras mujeres adoran al maligno,
ademads de corroborar y abundar en los hechos que los otros denunciantes refieren.

Estos testimonios contienen recursos que proceden de la tradicion oral y los
testificantes conforman sus relatos a partir del imaginario que poseian; asi, se busca
reflexionar acerca de la configuracion de la imagen de la bruja a partir de la identificacion
de los recursos y motivos de este tipo de textos que en los testimonios dejan dilucidar
estos denunciantes, y como es que permanecen en la tradicion oral contemporanea de
algunas zonas de México, visibles en las recolecciones de campo que se han realizado en
las Gltimas décadas.

6. TEMAS Y MOTIVOS DE LA TRADICION ORAL EN EL TESTIMONIO INQUISITORIAL

El caso en contra de Maria Guadalupe comienza el 21 de agosto de 1760
con la denuncia de Joseph Molina, «de treinta y siete afios de edad, mestiso, viudo,
administrador de la hacienda de San Antonio de el Blanquillo en la jurisdicion de la villa
de San Phelipe» (f. 4r), cuya historia estd construida por completo a partir del uso del
estilo discursivo indirecto desde el cual el declarante da voz a quienes intervienen en su
historia. El testimonio indica que el denunciante ha ido de manera voluntaria «movido
de la repugnancia y golpe que le han echo las cosas que ha sabido, y por descargo de su
concienciay (f. 4r); sin embargo, se sabe que en estos documentos ese tipo de frases eran
mas bien de tipo protocolario, pues la finalidad era no atentar contra la veracidad del
delator.

A continuacion, en el expediente se presenta un relato detallado sobre cémo Joseph
Molina llego6 a tener conocimiento de la existencia de una suma de dinero enterrada en
el cerro de la Pasagalana. Segtn se indica, Molina decidi6 enviar a su sirviente, Joseph
Rosales, quien mas adelante serd mencionado con diferentes nombres, como Joseph
Antonio Pichardo, Joseph Rosales Pichardo o simplemente Joseph Pichardo o Rosales.
Este sirviente, descrito como un mulato de veintiocho afios, fue encargado de la tarea de
buscar dicho dinero.

El motivo detréas de esta denuncia se centra en la busqueda del tesoro enterrado que
se convierte en el principal impulsor de las acciones de Molina. A medida que avanza en

3 «PEONIA: Se administra la raiz [seca] a las mujeres que no se han purificado después del parto, provoca
la menstruacion si se bebe en la cantidad de una almendra; ayuda en los dolores de tripa si se bebe con
vino, también para los que sufren de ictericia, rifién y tienen dolores de vejiga. Tras hacerla hervir con vino
y bebida retiene el vientre. {3} Si se beben 10 o 12 granos rojizos con vino negro seco, contienen el flujo
rojo; si se comen ayudan a los que sufren de estdbmago o han sido mordidos; si los beben y comen los nifios
moderan el principio del mal de piedra. Los granos negros sirven para los que sufren ahogos por pesadillas,
contra los sofocos uterinos y los dolores de matriz, si se beben con aguamiel o con vino quince granos.
[Crece en lugares muy elevados]», Dioscorides interactivo [en linea].

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~205 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

su busqueda, Molina toma la decision de llevar a vivir a su hogar a Maria de Jesus, quien
es la hija de Maria Guadalupe, la acusada. Esta joven, en su declaracion, afirma tener
conocimiento sobre la ubicacion exacta del dinero, ya que su madre, Maria Guadalupe, le
habia mostrado el lugar donde se encontraba enterrado.

Ademas de esto, Maria de Jesus revela un aspecto inquietante: menciona que la
enfermedad que afecta a Molina no es simplemente una dolencia fisica, sino que, segun
su creencia, es el resultado de un hechizo que le ha sido lanzado por su madre, Maria
Guadalupe. Esta revelacion sugiere que las tensiones y conflictos entre los personajes
no solo giran en torno a la busqueda del tesoro, sino que también estdn impregnados de
elementos de magia y supersticion que caracterizan la narrativa oral de la época.

Hasta este punto, se puede observar que el contenido intersticial de la narracion
de este deponente tiene el potencial de desvelar las razones que lo llevaron a tomar
la decision de presentar una denuncia formal. Es bastante probable que la verdadera
molestia que experimentaba este hombre se originara en el hecho de que, en primer lugar,
se sintidé profundamente burlado y enganado tanto por su sirviente, Rosales, como por
Maria de Jesus, quienes, de manera deliberada, le ocultaban el paradero del dinero que
¢l tanto anhelaba y deseaba encontrar. Esta situacion de engafio y frustracion pudo haber
alimentado su resentimiento hacia ellos.

Como sefiala Santiago Cortés en su texto titulado «Oralidad y escritura en los
archivos inquisitoriales novohispanos: proceso contra el hombre que se volvid toroy, el
concepto de informacion intersticial se refiere a aquella informacion que el declarante
proporciona de manera espontanea, sin que se le haya solicitado especificamente (Cortés,
2004: 79-90). Este tipo de informacidn puede ofrecer una vision mas profunda y matizada
de las motivaciones y emociones que subyacen a las denuncias en este expediente,
permitiendo asi una mejor comprension de las dindmicas sociales y personales que
estaban en juego en las interacciones entre las personas involucradas.

Es importante considerar entonces que, independientemente de si Molina
realmente creia o no en la capacidad de Maria Guadalupe para ocultar el dinero a través
de algln tipo de encantamiento o magia, es evidente que esta mujer ejercia una influencia
considerable sobre Rosales y Maria de Jests. Este dominio fue tan significativo que, en
consecuencia, llevo a ambos a desobedecer y no cumplir con las instrucciones que Molina
les habia indicado en relacion con la busqueda del tesoro.

Con el paso del tiempo y a medida que este denunciante comenzd a recibir
informacion negativa y desfavorable sobre Maria Guadalupe es muy probable que
decidiera utilizar esos datos como un medio para llevar a cabo un acto de venganza. Esta
venganza podria haber sido motivada por su frustracion y enojo por no haber logrado
encontrar el dinero que tanto queria. Esta teoria sobre sus motivaciones podria no ser
del todo erronea, especialmente si se tiene en cuenta que, en numerosas ocasiones, las
denuncias que se presentaban bajo este contexto estaban impulsadas por el enojo de haber
recibido un mal trabajo de tipo magico o por la creencia de ser victimas de un hechizo
maligno (Caro Baroja, 1992: 33).

En la denuncia presentada por Maria de Jesus, el motivo relacionado con el tesoro
enterrado también se manifiesta, aunque con una variante interesante. Ella explica que su
madre, Guadalupe, la llevé en una ocasion durante la noche a una cueva con el propdsito
de que pudiera observar la gran cantidad de dinero que, segin su madre, se encontraba
enterrado en ese lugar. De esta manera, el motivo que se presenta en esta historia es el del
tesoro oculto en una cueva, y se desarrolla de una manera que difiere notablemente de la
narracion que hizo Molina.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~206 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

La cueva como espacio magico ha sido un elemento recurrente en la literatura
oral y la cosmovision de diversas culturas a lo largo de la historia. Este fenomeno se
manifiesta en la forma en que las cuevas son percibidas como formaciones geologicas y
como lugares sagrados que conectan el mundo fisico con el mundo espiritual. En muchas
tradiciones, las cuevas son vistas como umbrales entre lo conocido y lo desconocido, lo
humano y lo divino, lo material y lo inmaterial. Este simbolismo se encuentra presente en
las narrativas de los pueblos amerindios, por ejemplo, donde las cuevas son consideradas
espacios de poder, refugio y transformacion.

Segun la tradicion oral de diferentes comunidades, la magia de las cuevas también
se manifiesta en su capacidad para albergar tesoros y riquezas ocultas. En muchos textos
de tradicion oral, las cuevas son descritas como lugares donde se encuentran objetos de
gran valor, ya sean materiales o espirituales. Esta idea de las cuevas como guardianes
de tesoros se refleja en las narrativas de cazadores y exploradores que han buscado en
ellas recursos naturales y también conocimientos ancestrales y poderes ocultos (Perera,
1991: 620). Existen innumerables textos de tradicion oral en los cuales las cuevas son
representadas como espacios magicos y sagrados, donde se ocultan objetos de valor,
conocimientos ancestrales y secretos de la creacion.

También, existe la percepcion de las cuevas como lugares donde se esconden
riquezas, ya sean minerales, objetos sagrados o conocimientos, y resalta su papel
fundamental en la literatura y la cosmovision de los pueblos. Las cuevas, por lo tanto, son
mas que simples formaciones geologicas; para las comunidades son espacios cargados de
significado, donde lo material y lo espiritual coexisten, y donde se preservan las historias
y tradiciones de las comunidades. Este simbolismo de las cuevas como guardianes de
tesoros continua resonando en la cultura popular y en la memoria colectiva, recordandonos
la riqueza de las tradiciones orales y la importancia de los espacios sagrados en la vida de
los pueblos (Perera, 1991: 629).

La persistencia de las tradiciones relacionadas con las cuevas en las comunidades
sugiere que estos espacios magicos continian desempefiando un papel vital en la identidad
cultural y espiritual de los pueblos. A pesar de los cambios y desafios que enfrentan, la
conexion con las cuevas y su simbolismo perdura, reflejando una resistencia cultural y un
deseo de mantener vivas las historias y creencias que han sido transmitidas de generacion
en generacion.

En la historia de Maria de Jesus, en el expediente que nos ocupa, la denunciante
describe que, al llegar al sitio donde supuestamente estaba el dinero, ocurrié algo
extraordinario: la tierra se abri6 ante sus 0jos, y en ese momento, ella pudo observar que
«aparecian unas luces muy lindas» (f. 6v). Esta conexion entre las luces y la fortuna en la
busqueda de tesoros aflade una capa adicional de significado a la experiencia de Maria de
Jests y su relato sobre el tesoro oculto.

Respecto del motivo de la luz que sefiala dinero, Samia Badillo Gamez (2014:
225), en 2012, recogio un texto narrado por Eufrosina Barrales, de cincuenta y siete afios,
ama de casa, habitante de Huatlatlauca, Puebla, quien cont6 que «entonces estaba un
mezquitito, dicen que seguido veian una lucecita, que ese dinero era encantado, entonces
ese dinero lo saco ella, la mama de mi tia Blanca. Entonces, ;jno sé si haya ido con dona
Male? En la casa ve que estaba una sala primero, y luego hay otra pieza grande, dicen que
mi tia fue al amate, dicen, no sé si sea verdad o no, dicen que saco dinero y ya fue donde
se construy6 todo». Igualmente, Adriana Guillén Ortiz recogio, en 2014, en Xalapa,
Veracruz, una historia narrada por Isabel Martinez, de cincuenta y seis afios, secretaria
jubilada, quien conto que:

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~207 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

En la casa de Centenario dicen que habia dinero enterrado o que hay dinero enterrado.
Que de hecho esta entre la cocina y la recamara que era de Cris [hermana de la informante],
porque ahi se ve una luz, una lucecita roja, como si fuera un foquito, ahi se veia. Entonces
habia una sombra que caminaba, de la cocina hacia la sala, y llegaba a la puerta y ahi se
desaparecia» (2016: 248).

Estas luces, que emergen cerca de la superficie del suelo, son conocidas en
diversas tradiciones como fuegos fatuos. En varias culturas, se cree que la aparicion de
estas luces es un indicativo de que en ese lugar se esconde algun tesoro enterrado. Por
ejemplo, en Honduras, existe una creencia popular en la que «Varia gente dice que ven
luces asi. Pero es de algin entierro que hay. Eso se ve de noche. Dicen que son unas
lucitas que suben, bien verdecitas, bajan y vuelve a subir. Vaya, lo que le quiero contar
es que dicen que el que mira esa luz es suerte. Es suerte [...] que mire esa luz entonces
lo que hacen es ir a ponerle una sefiita donde estd la luz, y después lo van a sacar»
(Martinez Reyes, 2019: 0201n). Esta tradicion sugiere que aquellos que logran ver estas
luces tienen una suerte especial.

En el expediente inquisitorial que nos ocupa, la narraciéon proporcionada por
Maria de Jesus continta desarrollandose al explicar que, en el momento en que se enterd
de que el sefior Molina estaba en la busqueda del dinero que se creia enterrado, decidid
acercarse a ¢l con la intencion de ofrecerle alguna informacion. Sin embargo, a pesar de
su deseo de ayudar, se encontr6 en una situacion complicada, ya que no pudo comunicarle
nada relevante ni tampoco logré localizar la entrada de la cueva donde supuestamente
se encontraba el tesoro. Esta incapacidad para actuar se debid, segun la declarante, a los
poderosos hechizos que su madre, Maria Guadalupe, habia lanzado, lo que complic6 aun
mas su situacion.

En la declaracion de Joseph Antonio Pichardo, quien también es conocido como
Joseph Rosales, se hace mencion de que el dinero que tanto buscaban se hallaba, asimismo,
en una cueva. El testimonio de Pichardo revela que, una vez que se enter6 de la ubicacion
del dinero, se gener6 la complicidad con Maria Guadalupe. Este testificante menciona que
«se puso en mal con esta muger [Maria Guadalupe]» (f. 8v), con lo que indica que hubo
un pacto entre ellos para engafiar a Molina. Ademas, sefiala que comenzaron a engafiar al
sefior Molina respecto al lugar exacto donde estaba enterrado el dinero, lo que revela que
habia una intencion de confundirlo y desviar su busqueda.

Como resultado de esta situacion, Joseph Molina, visiblemente frustrado y
molesto por no haber podido encontrar el dinero que tanto deseaba, tomo la decision
de encarcelar a Pichardo durante un periodo de cinco meses. Este hecho es un claro
indicativo de la gran irritacion que sentia Molina, ya que su incapacidad para localizar el
tesoro no solo le caus6 descontento, sino que también lo llevo a tomar medidas drésticas
contra aquellos que consideraba responsables de su frustracion. En su testificacion,
Pichardo, ademas, sefala que era frecuentemente visitado por Maria Guadalupe y una
ocasion, sin saber como

se hallo en el cerro con la Guadalupe. Y pusieron entre los dos en la boca de la cueva
—la que destapd dicha Guadalupe— y ¢l metié un axolote vivo, y sobre ¢l pusieron otra
vez la piedra que havia levantado Guadalupe, quién en su cassa puso baxo de la tierra
una tabla, y entre los dos enterraron en la dicha boca de la cueva un muneco con lo que
quedo aquel lugar, en su inteligencia, encantado para que en caso que los persiguiesen, no
lograsen el dinero los perseguidores (f. 9r).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 208 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

La version contada por Pichardo incluye un elemento narrativo significativo que
se refiere al motivo del tesoro que esta custodiado por un objeto magico. Este motivo no
es exclusivo solo de esta historia, sino que se puede encontrar en diversas tradiciones
culturales a lo largo del tiempo. Por ejemplo, en San Luis Potosi, México, la investigadora
Lilia Alvarez, en su tesis de maestria, ha recopilado varias leyendas en las que este motivo
aparece de manera prominente. Para Alvarez (2014: 38), la figura del guardian en la
tradicion oral «implica un devenir dialéctico de los relatos donde aparece, porque cada
nuevo buscador del tesoro reactualiza la figura del guardian y del conjunto de los dos es
que surgird la motivacion de nuevos buscadores y la continuidad de la tarea del guardian,
de manera que las narraciones continian actualizandose».

En la literatura de tradicion oral, el guardian del tesoro es un personaje que
manifiesta la compleja relacion entre la avaricia y la generosidad. Este personaje que,
frecuentemente y en ciertas regiones, se asocia con nobles de antafio o con individuos
que han acumulado riqueza a lo largo de su vida, desempefia un papel crucial en las
narraciones que giran en torno a la busqueda de tesoros. En muchos textos de tradicion
oral, su funcion no se limita a la mera proteccion de un objeto valioso; mds bien, se
convierte en un simbolo de la moralidad y la ética que deben guiar a aquellos que se
aventuran en la busqueda de la fortuna.

El guardian del tesoro, en muchas de estas historias, se presenta como un ser que
ha sido dotado de poderes sobrenaturales o que ha sido bendecido —o maldito— con una
sabiduria ancestral. Su presencia en la narrativa oral resalta la importancia del tesoro en
la cultura local y establece un vinculo moral con la comunidad. Asi, por ejemplo, en Las
Vigas de Ramirez, Veracruz, también circulan textos en los que se reconoce la figura del
guardian del tesoro con el cual es necesario realizar un pacto para obtener las riquezas
que estan protegidas:

Y yo también he escuchado que en la parte de alla hay cuevas, como con tesoros, pero
que estan resguardados por, como podria yo decirlo, como por entes o fuerzas que son
sobrenaturales, que piden a cambio algo que, serian en este caso, las almas para poderlos
darselos a ciertas personas. Igual de lado de acé del bordo también, creo que hay cuevas,
y les atribuyen luego lo mismo; o sea, que estan resguardadas por alguien que te pide el
alma para poder entrar. Y no nomas es ahi, toda esta area*.

Este vinculo moral del texto de tradicion oral con la comunidad en la que circula
es fundamental, ya que el acceso a la riqueza que el tesoro representa estd condicionado
por la conducta ética de los buscadores o, bien, por sus habilidades para guardar el
secreto de su ubicacion o para obtenerlo, como sucede en otros relatos. En este sentido,
el guardian actlia como un mediador entre el mundo material y el espiritual, recordando

* Transmiten: José Benito Mota Monfil, 64 afios, Maestro de Telesecundaria; Mayra Nayeli Mota
Murillo, 34 afios, Maestra de primaria. Las Vigas de Ramirez, Veracruz. 12 de abril de 2024. Recoleccion:
Casandra Robles Gomez, Miguel Angel Gomez Reyes, Sergio Alejandro Gonzalez Cura, Yael de Jesus
Rivera Gonzalez y Luis Rodas Suarez. Transcripcion: Yael de Jesus Rivera Gonzalez. Edicion: Luis Rodas
Suarez. Este texto se recogié en una de las actividades programadas para el curso «Métodos de recoleccion
de literatura de tradicion oral de México y de transcripcion, edicion y clasificacion de textosy, impartido
para los estudiantes de la Maestria en Literatura Mexicana del Instituto de Investigaciones Lingiiistico-
Literarias, de la Universidad Veracruzana, en el primer semestre de 2024, por el doctor Rodas, quien
amablemente me facilit6 el material inédito.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 209 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

a los personajes que la riqueza no es un fin en si mismo, sino un medio que también debe
ser utilizado para el bien comun.

La dualidad que encarna el guardian del tesoro se manifiesta en su comportamiento
y en las pruebas que, en algunos casos, impone a los buscadores. Por un lado, puede ser
visto como un obstaculo que protege el tesoro de aquellos que desean apoderarse de
¢l por motivos egoistas. Por otro lado, también puede ofrecer oportunidades a quienes
demuestran ser dignos de su confianza. Esta dindmica crea un espacio narrativo en el
que se exploran temas como la avaricia, la generosidad, la justicia y la redencion. Los
buscadores que se acercan al tesoro con intenciones puras y un sentido de responsabilidad
hacia su comunidad a menudo son recompensados, mientras que aquellos que actuan con
egoismo o deshonestidad enfrentan consecuencias severas.

Asi, por ejemplo, Lilia Alvarez recogié en Villa de Reyes, San Luis Potosi, en
2013, el texto que titulé como «El tesoro del garambulloy», narrado por José Martinez, de
setenta y ocho afios, ganadero, quien explica que debajo de dicha planta se esconde un
tesoro cuya localizacion es indicada por diferentes sefales reconocidas por los pobladores
de este lugar; no obstante, el tesoro ha permanecido intacto:

Debajo de un garambullo existe un tesoro, pero no han logrado sacarlo, a pesar de que
ha existido gente que ha excavado. Sabemos que ese dinero existe porque por las noches
se ven unas llamas de fuego. El follaje de ese garambullo tiene una coloracion amarilla,
muy vistosa, que es otra sefial de que alli hay dinero.

Ademas, algunos han visto a un hombre vestido de blanco que vigila el lugar.
Quién podria ser, no se sabe, suponemos que es algn revolucionario o un ladron, estos
solian enterrar sus riquezas para preservarlas porque no habia bancos, pero si morian
inesperadamente sus almas volvian al mundo de los vivos, ya que se han quedado con el
pendiente de sus tesoros (Alvarez, 2014: 158).

En esta version, el guardian es un hombre vestido de blanco, sin embargo, esta no
es la tnica entidad protectora de tesoros; en otras narraciones recogidas también en esta
region del altiplano potosino se pueden encontrar diversos seres que custodian riquezas
por distintos motivos, tales como toros, becerros (Alvarez, 2014: 163), chivos (Alvarez,
2014: 164) o mujeres vestidas de blanco (Alvarez, 2014: 166). Berenice Granados
explica que «El guardian del tesoro, puede aparecer en forma de revolucionario,
bandolero, serpiente, jinete, mujer, etc.» (2009: 216). En otras latitudes, por ejemplo,
en la tradicion asturiana, explica Alba Garcia Rodriguez (2022: 143), existen personajes
poco conocidos, la mayoria femeninos, entre los cuales menciona a las ayalgas: «se
trata de unas hermosas mujeres que guardan sus tesoros en cuevas o bajo los arboles.
Se piensa que este nombre pueda surgir de la lexicalizacion del término ayalga que en
lengua asturiana significa “tesoro”. Suelen aparecer en la noche de San Juan, portando
una llama en la boca de las cuevasy.

Entre el ultimo texto recogido por Alvarez y el testimonio de Pichardo arriba
citado, resalta la similitud de dos motivos en ambos relatos: el primero, el motivo del
tesoro enterrado y, el segundo, el motivo de la luz que sefiala dinero. El motivo del tesoro
enterrado se manifiesta, también, en varias historias que se presentan en los expedientes
del Santo Oficio de México, en el siglo xvii. En estos textos, se observa una mezcla
de creencias y tradiciones que reflejan la mentalidad de la sociedad novohispana. Por
ejemplo, Lopez Ridaura (2007: 207-225) recoge cinco casos provenientes de distintos
expedientes inquisitoriales, resguardados en el Archivo General de la Nacion, uno de

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~210~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

los textos menciona la busqueda de un tesoro en un monte, donde los personajes son
guiados por un indio considerado curandero y hechicero. Este tipo de narraciones no
solo se centran en la busqueda del tesoro, sino que también incluyen elementos de pactos
demoniacos y creencias indigenas.

Ademas, el interés por los tesoros enterrados estd vinculado a los temores de la
gente hacia los poderes sobrenaturales y las brujas, lo que se evidencia en las historias que
tratan sobre encuentros con figuras sobrenaturales y la influencia de la magia en la vida
cotidiana. Estos relatos, aunque no son intencionalmente literarios, estan estructurados
como narraciones orales y contienen topicos y motivos, como los arriba mencionados,
que han perdurado a lo largo del tiempo, mostrando asi la vigencia de estas creencias en
la cultura popular.

Asi, se puede considerar la interpretacion del guardian del tesoro como una
representacion de las fuerzas de la naturaleza o de lo sobrenatural que rigen el equilibrio del
mundo, segun la comunidad que transmita este tipo de textos. En muchas culturas, la riqueza
y la prosperidad estdn intrinsecamente ligadas a la salud de la comunidad y al respeto por las
tradiciones. Se cree que, el guardian, al proteger el tesoro, también resguarda el bienestar del
pueblo, recordando a los buscadores que la verdadera riqueza radica en la generosidad y en el
uso responsable de los recursos. Asimismo, el guardian del tesoro en la literatura de tradicion
oral no es solo un protector de riquezas materiales, sino un simbolo de la ética y la moral
que deben guiar a los buscadores en su camino. Su figura encarna la lucha entre la avaricia
y la generosidad, y su papel como mediador entre el mundo material y el espiritual resalta la
importancia de la conducta ética en la busqueda de la fortuna (Alvarez, 2014: 40-43).

Estas reflexiones sobre la naturaleza del guardian y su relacion con los buscadores
de tesoros nos pueden proporcionar una comprension mas profunda de por qué este
motivo especifico aparece en el expediente en cuestion, ya sea a través del testimonio
de Pichardo o del de Molina. Si consideramos que la presencia y las caracteristicas del
guardian dependen en gran medida del buscador del tesoro, se vuelve evidente que es mas
probable que este concepto se manifieste de manera mas clara en la version narrada por
aquel que tuvo la responsabilidad de salir al cerro en busca de dicho tesoro. Asi, el guardian
que Pichardo describe no fue configurado tinicamente a partir de su propio acervo cultural
y tradicional, sino que también se vio influido por los recursos y las circunstancias que se
le presentaron en ese momento particular. Al enterarse de que Maria Guadalupe utilizaba
mufiecos con fines magicos, pudo volverse 16gico para Pichardo suponer que el guardian
que ella emplearia en su practica magica tendria una naturaleza similar, lo que refuerza
la conexion entre los elementos de la tradicion oral y las experiencias vividas por los
personajes involucrados.

Otro motivo presente en estas denuncias es el del objeto magico que provoca
un cambio fisico (Thompson, D1330): en su testimonio, Molina cuenta «que hallandose
enfermo, y que todavia lo estd, le dixo la muchacha que su madre Guadalupe lo tenia
asi, pues havia echo un mufieco que lo representase» (f. 4v); esta acusacion resulto
contundente para los padres calificadores quienes juzgaron que «el echo o echos de los
tres mufiecos, la califican, a més de magica supersticiosa, de sortilega maléfica o venefica
hostile con pacto explicito con el demonio» (f. 59v); pues el uso de este tipo de objetos
con fines dafiinos apunta claramente a una caracteristica de la bruja que esta descrita en
el Malleus Maleficarum:

De la misma forma cuando un brujo realiza una estatuilla de cera o cosa semejante,
con el fin de embrujar a alguien; [...] todo cuanto se hace de malo a esta imagen, para que

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~211 ~



D. C. Escutia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BoLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

Imagen 1. Mufeca cosida al expediente nim. 57, caja 1238.

afecte al modelo original, es decir al hombre embrujado —un pinchazo o una herida que
son realmente inferidas a la imagen por la bruja u otro, con lo que el demonio transmite
invisiblemente a la persona maleficiada—, hay que imputérselo efectivamente a la bruja,
porque sin ella, Dios no se lo permitiria nunca al diablo llevar semejante herida... (Kraemer
y Sprenger, 2004: 293).

La acusacion, pues, es grave, sobre todo porque Molina entreg6 al Santo Oficio
una de esas muiecas’ —la cual esta cosida al expediente— y su denuncia esta validada
por las de los otros delatores. Por su parte, Maria de Jesus cuenta al Santo Oficio que su
madre, Maria Guadalupe, ha usado esto en contra de la espafiola Maria Polonia, y que
«tiene su madre en su poder una mufieca con espinas, puestas las espinas en lugares donde
la dicha padece, y una espina que tiene la mufieca en las caderas clavada (de la que padece
la dicha) le resulta por esto tener la ropa alza[da] por detrds, como que las caderas con
aquella espina se le ayan subido» (f. 6r).

Ademas de los testimonios ya mencionados, Maria de Jesis proporciona
informacion adicional que resulta de gran relevancia en las acusaciones. Ella sefiala que,
en secreto y a escondidas de su madre, habia entregado a Molina un total de tres mufiecos.
Estos mufiecos, segun su declaracion, representaban a tres hombres que, lamentablemente,
ya habian fallecido. La causa de sus muertes, segin lo que indica el expediente, fue el
maleficio que se habia ejercido sobre ellos, lo que busca remarcar que estos mufiecos

Ver imagen 1. Mufeca cosida al expediente numero 57, que se encuentra en la caja 1238, en el Archivo
Historico Casa Morelos. Fotografia de archivo personal, capturada en 2019.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~212 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

estaban infundidos de un poder oscuro y maligno, utilizado para causar dafio a aquellos a
quienes representaban.

Maria de Jesus también revela que su madre, Maria Guadalupe, le confesé que
ella, junto con otras mujeres, habia creado dos mufiecos adicionales. Estos mufiecos
estaban disefiados especificamente para representar tanto a la propia denunciante, Maria
de Jesus, como a su compaiiero Pichardo. El proposito de estos mufiecos era manipular y
dictar las respuestas que ambos debian dar en relacion con el dinero que supuestamente
estaba enterrado. Este uso particular de los mufiecos se puede considerar una variante
del motivo previamente mencionado, y se aproxima mas a la idea del objeto magico que
otorga poder sobre las personas (Thompson D1400).

Conforme avanza la prosecucion, la situacion se complica atin mas con el hecho
de que, segln lo refiere Maria de Jesus, su madre poseia otro muiieco que representaba a
Molina. Este mufieco tenia una caracteristica notable: estaba adornado con «una hebra de
oro en el pescuezo, en significacion de que la que denuncia traxese al dicho Molina con
lo que le dezia, engafiandolo y llevando su parecer vacilante con aquella hebra de oro al
cuello» (f. 7r). Esta hebra de oro no era un simple adorno, sino que tenia un significado
profundo y simbolico. Segln la interpretacion de Maria de Jests, el muifieco estaba
disefiado para enganar y manipular a Molina, llevando su pensamiento y su voluntad a un
estado de vacilacion y confusion, todo ello facilitado por la presencia de esa hebra de oro
que colgaba de su cuello.

Este detalle resalta las practicas magicas en las que estaban involucradas estas
mujeres y como utilizaban los muiiecos como herramientas para buscar ejercer control
sobre las personas en su entorno. Las denuncias de Pichardo y de Maria Guadalupe también
dan cuenta de estos motivos; por su parte, ademas del ya mencionado mufieco guardian
del dinero, Pichardo denuncia que Maria Guadalupe y otras mujeres tenian un muieco
con la boca cosida que lo representaba a ¢él, para que no pudiera responder sobre el dinero;
también que tenian uno del sefior Molina que tenia «puesto un hilo de sincho en la barriga,
para que en toda su vida se abrigase con eso pues no tendria ni hallaria con qué mantenerse,
y que en los volsicos le pusieron al mufieco unos pellexos de bibora, en representacion de
que ese fuese el dinero que conseguiese del que vuscaba en el cerrox. (f. 9v)

Maria Guadalupe, en su acto de autoconfesion, admite abiertamente que ha
utilizado mufiecos con la intencion de causar dafio a dos personas especificas: Molina
y fray Bernardino Laureano. Su confesion revela la gravedad de sus acciones, ya que
su objetivo final era, en efecto, matarlos. Ademads, en su autodenuncia, ella menciona
un incidente particular en el que «le dieron a beber la rosa maria con pellote, y que
luego que lo bebid se hallé como en el aire o emborrachada. Y esta bebida la bebio ella
voluntariamente [Sobre el renglon: en otra ocacion] y ella misma la hizo» (f. 11v). Por
otro lado, Maria de Jesus, la hija de Maria Guadalupe, también aporta un testimonio
relevante. Ella recuerda que, cuando tenia apenas ocho afos, su madre y otras mujeres le
ofrecieron una bebida que contenia «la hierva de santa maria y pellote»® (f. 6r). Al ingerir

¢Sobre si la santa rosa es cannabis o es la parte femenina del peyote, los investigadores no se han puesto
de acuerdo. Se conoce como Santa Rosa a la planta de cannabis que ha sido cuidada desde su cultivo para
uso ritual exclusivamente; Garrett Rios y Baez Cubero explican que para los otomies de la region oriental de
Hidalgo el uso de esta hierba es primordial en sus costumbres y tradiciones: «La Santa Rosa no se compra
ni se comercia; se comparte. Quienes la cultivan en sus huertos le dan un mantenimiento particular. La
secan a la sombra y la depositan en el altar familiar. Se sahiima y solo se consume para actividades rituales
o de curacion. Ademas no se fuma, se ingiere o se remoja para fines curativos. La sacralidad de la hierba

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~213 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

esta mezcla, Maria de Jesus experiment6 un estado alterado de conciencia, y describio que
se sentia como si estuviera loca y que su comportamiento era erratico, como si estuviera
flotando o en un estado de ensuefio.

Ambas declaraciones, tanto la de Maria Guadalupe como la de su hija, ponen
de manifiesto un rasgo distintivo que se asocia comunmente con las practicas de las
hechiceras: el uso de plantas para la elaboracion de brebajes o venenos. Estos preparados
pueden tener una amplia gama de propositos, que van desde la sanacion de enfermedades
hasta la adivinacion de futuros o la atraccion de personas. En la Nueva Espaiia, el uso de
peyote y otras hierbas era suficiente para que una mujer fuera considerada una hechicera,
ya que el peyote, en particular, es y ha sido histéricamente una planta de gran relevancia
en rituales, especialmente aquellos que tienen como objetivo la adivinacion y la conexion
con lo espiritual. Este uso de plantas y brebajes refleja una tradicion profundamente
arraigada en la cultura, donde la magia y la medicina tradicional se entrelazan de maneras
complejas y significativas. Es asi que cuando Pichardo recibi6 el encargo de buscar el
dinero para Molina recurrio a este tipo de practicas para saber donde debia buscar: «molid
una peonia y se la bebid, deceando hazer esta inquisicion con modos diabolicos; y que
luego que con esta intencion bebio la peonia, le parecid que se le revolvia todo el mundo,
y que le daban vueltas por todas partes y vio cerca de si un vulto como de hombre (el que
le causé temor) y este lo llevo de la mano, y lo fue guiando hasta el cerro, y asomandose
por la abertura, que havia en la cueva, vio un montén de dinero» (f. 8v).

Hasta este momento es posible deducir que la imagen de la bruja y de la hechicera
no estaban del todo separadas, al menos, para los denunciantes de este caso, pues si
bien —y como veremos— la mayoria de las acusaciones estan dirigidas a sefialar a Maria
Guadalupe como bruja, en algunas ocasiones se incluyen elementos, como el uso del
peyote, que mas bien estan relacionados con la figura de la hechicera. Para discernir
mejor en esto, resulta esclarecedora la distincion que ofrece Cecilia Lopez Ridaura:

distinguiremos a la bruja por el hecho de que, ademas de practicar la hechiceria, rea-
liza actos ajenos a estas, en particular el vuelo y la asistencia al aquelarre... puede haber
brujas que no son hechiceras, que no preparan pécimas ni provocan maleficios, y hechi-
ceras que no son brujas y no tienen nada que ver con el Demonio.

Ambas, las brujas y las hechiceras, hacen uso de la herbolaria pero con fines distintos:
las hechiceras preparan filtros, maleficios, venenos que dan a sus clientes o a sus ene-
migos; buscan, por medio de los efectos que saben que producen determinadas plantas,

conlleva un respeto hacia todo proceso de produccion y consumoy (Garret Rios y Baez Cubero, 2017). Por
su parte, Fagetti, Garrett Rios y Reinoso Niche ofrecen un panorama del uso de plantas con propiedades
psicotropicas entre los otomies de la huasteca sur (Hidalgo, Puebla y Veracruz), y sefialan que «pudo haber
ocurrido que la marihuana haya suplantado poco a poco el uso del peyote y de otros entedgenos entre los
pueblos otomies, conservando el mismo nombre y, por consiguiente, el simbolismo y los atributos de la
santa limefia [Santa Rosa], pero es un hecho que el cannabis no es la nica planta enteogénica» (Véase
Fagetti, et. al., 2017). En ocasiones, el uso del nombre de santa rosa para referirse al peyote o al cannabis
en las declaraciones de los expedientes inquisitoriales estara sujeto a la tradicion propia del entorno del
testigo. Por ejemplo: «El consumo de peyote fue frecuente en diferentes regiones del pais, destacandose
por el nimero de procesos inquisitoriales en los que este estaba involucrado en los estados de Zacatecas,
Michoacéan, Guanajuato, la Ciudad de México, Querétaro y San Luis Potosi [...] La persecucion hacia este
tipo de ritos promovi6 el sincretismo con la hagiografia cristiana y se le denominé Niflo Jesus, Santisima
Trinidad, Nuestra Sefiora, Santa Rosa Maria, Yerba Santamaria, Santa Maria del Peyote y Yerba Maria»
(Flores y Masera, 2010).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~214 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

lograr objetivos que pueden ser de muy distinta indole: atraer al sexo opuesto; tener suerte
en el juego; curar, enfermar o matar; impedir o propiciar la fecundidad; adivinar el futuro
o el lugar donde estan las cosas perdidas, entre otros.

En el caso de las brujas, en cambio, se registra el uso de determinadas plantas para
elaborar sus famosos ungiientos, que sirven principalmente para volar, pero también para
transformarse en animales. A diferencia de la hechicera, la bruja no necesita de objetos,
plantas, animales o minerales fisicos para provocar el mal, ya que sus poderes se los
proporciona el Diablo (2015: 52).

De esta manera, el uso del peyote que los denunciantes refieren para volar y tener
visiones es un elemento que se encuentra mas en el terreno de la hechiceria. No asi el
vuelo que Maria de Jesus detalla haber visto:

que en su cassa se juntaron con su madre otras sinco; y que poniéndose todas alrededor
de el fogon con los dedos se sacaban los 0jos y los echavan en un plato blanco, y este lo
ponian junto al tenamastle de la pared o piedra sobre quien poner el comal y que cogiendo
una untura amarilla (como la vio) se untaban por el pecho y pesqueso y baxo de los
brazos. Y diziendo estas palabras: [subrayado:] sin Dios y Santa Maria, daban el volido y
se desaparecian, y veia en el cerro las luces donde juntaban otras varias (f. 7v).

Este tipo de ritual que describe la declarante estd mucho mas relacionado con
las practicas de la bruja; segin lo arriba sefialado por Ridaura, el uso de afeites y la
facultad para volar es propio de las brujas, al igual que la asistencia al aquelarre, que es
lo que se infiere que sucede una vez que estan en el cerro. Respecto del uso de ungiientos,
en la obra que coordinan Enrique Flores y Mariana Masera se recopila una declaracion
realizada en Huimilpan, Querétaro, el dos de noviembre de 1791, por Antonio de la Cruz,
indio chichimeco, de treinta y siete afios aproximadamente, que ya estaba preso y que fue
llamado al Tribunal para ser interrogado sobre «las causas de los maleficios, sus efectos,
causas de que proseden, y el como se curan esto[s]» (2010: 139); de la Cruz conto a los
inquisidores que:

Y que la resepta con que se unta dicha Maria, dise dicho Antonio que se haze con
guessos de muerto molidos, con sangre de los aorcados, con orines y pelos de chivo, y
plumas de guajolote. Y que el chivo la viene a vuscar todas las noches. Y que se pone en
pelota y que se unta toda. Y que antes de untarse, haze muchas reverencias y sahumerios
al chivato, y que luego que esta untada dise

En gracia del Diablo, de Villa en Villa.

Y luego se sale (Flores y Masera, 2010: 140).

Un ritual semejante a éste y al que sefiala Maria de Jesus en la declaracion que nos
ocupa es descrito por Apuleyo en El asno de oro, cuyas historias podrian estar basadas
en relatos populares y de la tradicion oral que circulaban alrededor del siglo 1 d. C., en
donde Panfilia se unta por todo el cuerpo un ungiiento mientras recita ciertas palabras
para convertirse en buho y emprender el vuelo (Apuleyo, 1978: 169). De igual manera,
el Malleus maleficarum indica que «En cuanto al medio de transporte [...] las brujas,
por instruccion del diablo, fabrican un ungiiento con el cuerpo de los nifios» (Kraemer
y Sprenger, 2004: 236). Incluso, versiones de este ritual circulan también en textos de
tradicion oral con variantes en las que las mujeres se rompen los pies. Asi, por ejemplo,
en Coatepec, Veracruz, Maria Luisa Reyes, de cuarenta afios, conto en 2014:

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~215~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

Dicen que también habia una sefiora que si era bruja, pero dicen que también era
nahual. Pero que cuando hacia sus cosas, hacia una fogata —ya la gente sabia—, y siempre
se quitaba, de aqui, los pies, de esta parte para abajo. Los dejaba a un lado y se iba, volaba.
Volaba. Y ya, dicen que la gente que ya sabia, una vez, le hizo una maldad y le echaron
los pies a la lumbre. Y después, al otro dia, la fueron a ver y le dijeron que qué le habia
pasado, que por qué no habia salido: “No, es que me quemé”, pero no les dijo por qué.
Porque ya mucha gente ya sabia que seglin era bruja o nahual. No sé qué sera la sefora
esa (Guillén Ortiz, 2016: 235).

Los elementos del fuego, el hecho de que la mujer sospechosa de bruja se quite
las piernas y que estas sean echadas a la lumbre se repiten en otra variante de este relato
contado por Juan Pérez, de setenta y tres afios, en 2017, en Milpa Alta, Ciudad de México:

[...] Al tercer dia, si; se hizo el dormido cuando vio [a] su esposa se levantd y como en
el tlicuil’ siempre ponian las abuelitas un pedazo de lefia adentro para que amaneciera la
lumbre, entonces de alli llen6 una ollita con las brasas, hizo un ritual alli junto a la lumbre,
se quitd sus piernas y las dejo asi cerca de la lumbre. Ella se colgd de su cuello el jarrito y
se iba volando hasta el Teuhtli.® Alla por Tulyehualco, Xochimilco, iba a chupar la sangre,
traia la sangre. Entonces el marido ya la estaba viendo y dice:

—ijAh! Pues con razon siempre me das de comer con sangre.

Y que un dia llegd y empezo a vomitar la sangre que habia chupado en la cazuela, pero
antes de eso, antes de que llegara, el marido agarrd sus piernas y las arrimé mas a la lum-
bre, con la lumbre como que se encogieron. Cuando llegd su esposa se las queria poner,
no pudo y se acosto. Temprano, ya eran las ocho, nueve de la mafiana y no se levantaba
la sefiora, le dice [el marido]:

—Levantate, vamos a desayunar.

—No, es que me duelen los pies.

Pero era porque el marido habia arrimado [los pies] a la lumbre. Asi me lo contaron
(Sanchez Galicia, 2021: 319).

Volviendo al expediente que nos ocupa, un elemento que llama la atencion de lo
narrado por Maria de Jests son las palabras «sin Dios y Santa Maria», la cuales funcionan
como una férmula magica y remiten al motivo de la bruja que vuela con palabras de
encantamiento (Thompson, D1531.8.). La gravedad del uso de esta férmula radicaria en
que implica una doble negacion: la de Dios y la de la Virgen, asi lo refiere la consideracion
que sobre esto tuvo el padre calificador:

las referidas palabras: que renuncian o no haver menester el auxilio de Dios, y de
Maria Santisima (si a caso no es negar la existencia de Dios, y de la santisima (Maria)
que ----------- es regar el misterio de la encarnacion de el verbo) pero permitido: que no
fuera esta su concepto (que también lo manifiestan las referidas palabras) son si propia y

"Variante de tlecuil. «Del nahuatl tlecuil, fogon. Brasero formado por tres piedras llamadas tenamastes,
que sirven como base para colocar comales, ollas, vasijas o rejillas para cocer los alimentos, que se ponen
en el suelo en formacion triangular para que en los espacios que quedan entre ellas se acomode lefia, ocote
o boiiigas para prender el fuego. En la actualidad puede haber mas de tres piedras en el tlecuil. Se utiliza
desde la época prehispanica como el equivalente de la estufa actual u hoguera» (Mufioz Zurita, 2012: En
linea).

$Volcan extinto de tipo hawaiano, localizado a 2170m s.n.m., entre las alcaldias Milpa Alta, Tlahuac y
Xochimilco, en la Ciudad de México.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~216 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

rigurosamente blasfemia: la que sepan todos o los mas autores se definne asi: est verbum
male dictionis, vel, seu contra mali de contra Deum et eius Sanctos. Como las dichas,
tomadas de el primer sentido y son hereticales en quales quiera que se tomen, porque en
esta (que es en el que se pudiera dudar) da a entender no ser nessserario el ausilio de Dios
para dorar lo que es contra la fee (f. 57v).

El uso de esas palabras, entonces, le vale a Maria Guadalupe la sentencia de bruja,
segun los calificadores del Santo Oficio, por considerarla blasfemia. La utilizacion de
esta formula puede variar seglin la region geografica, o bien, la tradicion de la que se
trate. Asi, por ejemplo, en 1946, Aurelio M. Espinosa (hijo) recopild en Castilla dos
cuentos en los que la formula presenta algunas variantes: en uno de ellos la bruja dice
«Envia, envia, sin Dios y sin Santa Maria»; mientras que, en el otro, «Sin Dios ni Santa
Maria, de villa en villay (véase en Carranza, 2013: 40). En ambos cuentos, un personaje
intenta imitar a la bruja, pero se equivoca al recitar la formula y, en lugar de negar a
Dios y a la Virgen, los afirman diciendo «Con Dios y con Santa Maria», lo que provoca
un desastre.

La autodenuncia de Maria Guadalupe es muy similar en tanto al pasaje que refiere
a este ritual de vuelo; en cambio, y a diferencia de los otros tres testimonios, si ofrece mas
detalles que a continuacidon veremos. Dice la acusada que

en tres ocasiones se le apareci6 el Demonio: la primera en figura de un perro; la segunda
en figura de cabrito, y la tercera en figura de guaxolote que le hacia la rueda, parandosele
en el pecho quando lo vio como cabrito como retosando con ella con los pitones. Que una
ves lo vio en figura de hombre, aunque con los pies de gallo y la incitaba a cosas torpes
de dormir con ella, aunque ella no lo consinti6 (f. 11v).

En realidad, segun lo narrado por la declarante, el demonio se le aparecid cuatro
veces: la primera, en forma de perro; la segunda, como un cabrito; la tercera, como
guajolote y, la cuarta, como un hombre con pies de gallo. Es probable que Maria Guadalupe
haya referido el numero tres porque de alguna manera le soné con mayor fuerza, esto es
porque el tres es por si un topico —recuérdense los tres mufiecos para los tres hombres—.
Explica Luis Rodas Suarez que «El nimero tres es un topico de suma recurrencia en
la literatura de tradicion oral, la cifra estd ligada a lo magico, a lo adivinatorio, a lo
profético, al cumplimiento de ciertas tareas u obstaculos e, incluso, puede ser un elemento
formulario y estructurante» (2022: 300). En este caso, pareciera que la acusada lo emplea,
precisamente, como unidad para dar estructura y significado a sus palabras: no tiene la
misma fuerza y carga cultural el decir que el Demonio se apareci6 tres veces, que decir
que fueron cuatro.

Estas apariciones parten del motivo de la transformacion del Demonio en animal
(Thompson, D102) y las tres son recurrentes en la tradicion oral; es asi como la aparicion
en forma de perro, seglin lo referido por Claudia Carranza, se relaciona con el «caracter
justiciero de estos animales» (2014: 216), por lo que su presencia en relaciones de
sucesos, por ejemplo, cumple la funcion de castigar a hombres y mujeres que no llevan
un comportamiento ejemplar. Ademas de lo anterior, «el perro negro pasa por ser el
compaiero demoniaco de las brujas» (Agustin Redondo, citado por Carranza, 2014: 219),
tal es el caso que cuenta Maria Guadalupe, cuyas interacciones son en un ambiente mas
bien de complicidad.

La transformacion del Demonio en perro también esta presente en otros archivos
inquisitoriales, por ejemplo, el caso de la cordobesa Catalina Gutiérrez, quien confeso

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~217~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

haber invocado al Demonio recitando la oracion a Santa Marta, «Al acabar la invocacion
aparecid el demonio en forma de perro castafio, parecido a un mastin, pero con unos
cuernos largos y retorcidos que le salian de la cabeza» (Alamillos, 2015: 356), para
después solicitarle que renunciara a Dios y que se le entregara sexualmente.

En cambio, la transformacion del Demonio en un ser semejante al hombre, pero con
pata de gallo o de otro animal suele relacionarse, ademas, con el motivo de la seduccion.
Asi lo advierte Martha Ramirez Gonzélez, quien apunta que «Esta personificaciéon como
una pareja deseable es una constante en muchos relatos legendarios, la posibilidad de ser
seducido por el diablo se encuentra tanto dentro de un contexto propicio, como pudieran
ser las reuniones de brujas y brujos, las misas negras, o en el marco de cualquier situacion
cotidiana, en donde se refuerza la vulnerabilidad humana» (2012: 74).

En consonancia con esto es que Maria Guadalupe cuenta que el Demonio intento
seducirla, ademas de la vez arriba mencionada, «en otras dos ocasiones, estando ella con
su marido después que ia ella [tachado: lo] havia renunciado [...] lo sintié en la cama,
agarrandola de la cintura, como que la apartaba de su marido» (f. 12r); en esta denuncia la
declarante niega haber cedido a las seducciones del Demonio, aunque, en su rectificacion
del 29 de julio de 1767 narra «que no ha mucho, lo vio en forma de hombre con los pies
de gallo. Que la provoco terriblemente al pecado de la carne, y que de hecho tuvo acto
carnal con ella» (f. 171).

El pacto que supuestamente sostiene Maria Guadalupe con el Demonio queda
explicito en el momento en el que cuenta: «Que quando se juntaban en el cerro, veian
al Demonio en la figura de alguno de los ia tres dichos animales y que todas ellas le
besaban el rabo» (f. 12v). Esta accidon es una clara sefial de sometimiento y veneracion
al Demonio propia de las brujas, asi lo explica Maria Jestis Zamora Calvo: «Tan pronto
como los brujos llegan al aquelarre, se presentan ante el demonio [...] Se arrodillan frente
a ¢l, le rinden pleitesia, lo besan de la forma acostumbrada que culmina in ano, y luego se
mezclan en sus bailes, danzas y corros» (2013: 26).

Estas practicas, como se puede observar, son comunes en el imaginario sobre las
brujas como una muestra de adoracion al Demonio. Otro ejemplo es el de un expediente
espanol donde una tal Marina Morales invoco al Demonio que se aparecio en forma de
hombre, «beso la dicha Morales al demonio en la parte posterior y al instante se levantaron
del suelo y salieron volando y llegado a la ermita de San Roque extramuros» (Alamillos,
2015: 358).

En la declaracion que por el momento nos ocupa, Maria Guadalupe refiere
suficientes actos por los cuales puede ser —y fue— calificada como bruja. Aunque aqui
narra siempre con el reparo del arrepentimiento, no sucede asi en su rectificacion de 1767,
en la que acepta, incluso, haber matado a su hija por denunciarla ante el Santo Oficio.

Este archivo, por su extension y buena documentacion, resulta ser una fuente
vasta para el estudio de los recursos de la tradicion oral presentes en el imaginario de los
denunciantes de la época. Este trabajo buscé ofrecer un primer acercamiento a los motivos
tradicionales presentes en cuatro testimonios del caso de «la bruja de San Miguel». Su
estudio e historia resulta interesante; los recursos de la literatura de tradicion oral que
la construccion del discurso de delacion deja entrever, asi como la lectura y andlisis de
estos documentos inquisitoriales, evocan a saberes e imaginarios de las comunidades vy,
en buena medida, muestran parte del funcionamiento y las dindmicas de la sociedad de la
Nueva Espafia hasta la fecha, pues dejan ver sus problematicas, sus deseos, frustraciones
y miedos, peso que parece recaer en la figura y asimilacion de una mujer configurada
como bruja.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~218 ~



D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

7. CONCLUSIONES

El analisis del expediente titulado «La bruja de San Miguel» y los testimonios
inquisitoriales que la rodean revelan la compleja interrelacion entre la cultura popular,
la tradicion oral y las estructuras de poder de la Nueva Espafia desde el siglo xvii hasta
hace pocos afios. A través del andlisis de los relatos de denunciantes como Joseph Molina
y Joseph Rosales, se evidencia como las creencias en la brujeria y la hechiceria no solo
eran manifestaciones de supersticion, sino que también reflejaban tensiones sociales,
econdmicas y personales que permeaban la vida cotidiana de la comunidad.

Es fundamental destacar que la figura de la bruja, representada en este caso por
Maria Guadalupe, se convierte en un simbolo de la transgresion de las normas sociales
y religiosas. Las acusaciones en su contra se basan en supuestos actos de hechiceria, y,
de igual forma, estan impregnadas de rivalidades personales y conflictos de intereses.
Esto sugiere que las denuncias de brujeria podian servir como herramientas para resolver
disputas sociales, donde la figura de la bruja se utilizaba para desviar la atencién de
problemas mas profundos y complejos dentro de la comunidad.

Ademas, el estudio pone de manifiesto la importancia de la literatura de tradicion
oral en la construccion de la narrativa en torno a la brujeria. Los testimonios recopilados
no son meras declaraciones de hechos, sino que estan cargados de elementos narrativos
que reflejan el acervo cultural compartido por la comunidad. La utilizacion de recursos
de la tradicion oral, como mitos, leyendas y rituales, en los relatos de los denunciantes,
permite entender como estas creencias se integraban en la vida diaria y como influian
en la percepcion de la realidad. Otro aspecto relevante es la relacion entre la Inquisicion
y la construccion de la imagen de la bruja. La institucion inquisitorial, al perseguir y
castigar a quienes eran acusados de brujeria, buscaba mantener el orden social y religioso,
mientras contribuia a la creacion de un clima de miedo y desconfianza en la comunidad.
Este fendmeno se traduce en una dinamica de control social, donde la figura de la bruja
se convierte en un chivo expiatorio que permite a la sociedad canalizar sus miedos y
frustraciones.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Fuentes
Museo y Archivo Historico Casa de Morelos, siglo xvii, caja 1238, expediente 57,
fondo: Diocesano, Seccion: Justicia, serie: Inquisicion, subserie: Hechiceria, 1746. Enlinea:
[<https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/article.php?id=34&cat=expedientes>|

Bibliografia

ALAMILLOS ALVAREZ, Rocio (2015): «Hechiceria y brujeria en Andalucia en la Edad
Moderna. Discursos y practicas en torno a la supersticion en el siglo xviy, tesis
doctoral, Cordoba, Universidad de Coérdoba.

ALBERRO, Solange (1988): Inquisicion y sociedad en México. 1571-1700, México, Fondo
de Cultura Economica.

ALvAREZ AvaLos, Lilia Cristina (2014): «Textos narrativos tradicionales del Valle de San
Francisco: motivos, temas, topicos y fronteras genéricas», tesis de Maestria,
Meéxico, El Colegio de San Luis.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~219~


https://lanmo.unam.mx/brujeriayhechiceria/article.php?id=34&cat=expedientes

D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

ApruLEYO (1978): El asno de oro, Madrid, Gredos.

BapiLo GAMEz, Samia Gabriela (2014): «Relatos sobre el Tentzo y otros seres
sobrenaturales de la tradicion oral de la region centro-sur del estado de Pueblay,
tesis de maestria, México, El Colegio de San Luis.

Caro Baroja, Julio (1992): Vidas magicas e inquisicion, I-11, Madrid, Itsmo.

Carranza, Claudia (ed.) (2013): La ascension y la caida. Diablos, brujas y posesas en
Meéxico y Europa, México, El Colegio de San Luis.

CarrANzA, Claudia (2014): De la realidad a la maravilla. Motivos y sucesos de lo
sobrenatural en Relaciones de Sucesos hispanicas (s. xvii), México, El Colegio
de San Luis.

CortEs, Santiago (2004): «Oralidady escrituraen los archivos inquisitoriales novohispanos:
proceso contra el hombre que se volvid toro», en Literaturas y culturas populares
de la Nueva Esparia, Mariana Masera (ed.), Barcelona, Azul / UNAM, pp. 79-90.

Dioscoripes INTERACTIVO: En linea: [<https://dioscorides.usal.es/p2.php?numero=549>|
[Consulta: 30/03/2025].

FaGerTi, Antonella, GARRETT Rios, Maria Gabriela y REINOSO NICHE, Jorgelina (2017):
«Interlocucion y mediacion: el uso ritual de la santa rosa entre los otomies de la
huasteca meridional (México)», Scripta Ethnologica, XXXIX, pp. 49-66.

FLorEs, Enrique y Masgera, Mariana (coords.) (2010): Relatos populares de la Inquisicion
novohispana. Rito, magia y otras «supersticionesy, siglos xvii-xviii, Madrid,
UNAM/CSIC.

Garcia RopriGuez, Alba (julio, 2022): «La caracterizacion de las xanas en la mitologia
asturiana y su presencia en la literatura», Revista Cientifica de Estudios Literarios
v Lingiiisticos, 5, 5, pp. 137-150.

GARRET Rios, Maria Gabriela y BAEz CuBgro, Maria de Lourdes (2017): «La Santa Rosay,
Artes de México, 127, pp. 56-63.

GonzALEz, Aurelio (1995): «Literatura tradicional y literatura popular. Romance y corrido
en México», Caravelle, 65, pp. 143-157. https://doi.org/10.3406/carav.1995.2662

GonzALEz, Aurelio (2012): «El motivo: unidad narrativa en los romances caballerescos»,
Revista de Poética Medieval, 26, pp. 129-147. https://doi.org/10.37536/RPM.2012.
26.0.30596

Granapos, Berenice (2009): «Cuevas: un elemento de la literatura tradicional que une
dos mundosy, en Formas narrativas de la literatura de tradicion oral de México:
Romance, corrido, décima, leyenda y cuento, Mercedes Zavala Gémez del Campo
(ed.), México, El Colegio de San Luis, pp. 205-220.

GuILLEN OrTIZ, Adriana (2016): «Personajes y espacios sobrenaturales en la tradicion oral
de Coatepec, Veracruzy, tesis de maestria, México, El Colegio de San Luis.

KRAEMER, Heinrich y SPRENGER, Jacob (2004): Malleus maleficarum. El martillo de las
brujas, Miguel Jiménez Monteserin (trad.), Maxtor, Valladolid.

Lorez Ripaura, Cecilia (2007): «De pactos, brujas y tesoros. Relatos supersticiosos de la
Nueva Espanay, Revista de Literaturas Populares, 7, 2, pp. 207-225.

Lopez Ripaura, Cecilia (2015): «De la mandragora al peyote. Plantas brujeriles en Espafia
y Américay, en Las minorias: Ciencia y religion, magia y supersticion en Esparnia
y América (siglos XV al XVII), Antonio Cortijo Ocafia y Angel Gomez Moreno
(dirs.), Santa Barbara, eHumanista / Universidad de California, pp. 52-62.

MarTiNEZ REYES, Maria Fernanda (2019-): Corpus de Literatura Oral, Jaén, Universidad
de Jaén. [<https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/archivo/0201n-las-luces-que-
delatan-que-hay-un-tesoro-enterrado>].

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~ 220 ~


https://dioscorides.usal.es/p2.php?numero=549
https://doi.org/10.3406/carav.1995.2662
https://doi.org/10.37536/RPM.2012.26.0.30596
https://doi.org/10.37536/RPM.2012.26.0.30596
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/archivo/0201n-las-luces-que-delatan-que-hay-un-tesoro-enterrado
https://corpusdeliteraturaoral.ujaen.es/archivo/0201n-las-luces-que-delatan-que-hay-un-tesoro-enterrado

D. C. EscuTtia BARRIOS, «LLA BRUJA DE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 197-221

Muroz Zurita, Ricardo (2012): Diccionario Enciclopédico de la Gastronomia Mexicana,
Madrid, Larousse. [<https://laroussecocina.mx/palabra/tlecuil-o-tlecuile/>].

OnG, Walter J. (1997): Oralidad y escritura. Tecnologias de la palabra, México, Fondo
de Cultura Econdmica.

PERERA, M. A. (1991): «Cuevas y cerros en la tradicion oral y ceremonial de los amerindios
de Venezuelay», Revista de Indias, 51, 193, pp. 607-630. https://doi.org/10.3989/
revindias.1991.1193.1189

Ramirez GonzALEz, Martha Isabel (2012): «Temas, motivos y topicos en la narrativa
tradicional de la region de los Altos de Guanajuato», tesis de Maestria, México, El
Colegio de San Luis.

Ropas SuArez, Luis Miguel (2022): «Motivos, formulas y topicos en la narrativa de
tradicion oral de una region entre México y Guatemala: los volcanes Tacana
y Tajumulco», tesis doctoral, México, El Colegio de San Luis. https://doi.
org/10.25009/pyfril.v3i17.118

SANcHEZ GALIcIA, Alejandra. (2021): “«Yo le digo que son cuentos, pero son verdades»:
personajes y lugares en las leyendas de tradicion oral de los pueblos originarios
del sureste de la Ciudad de México”, tesis de maestria, El Colegio de San Luis.
https://colsan.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1013/1597

Tuompson, S. (1955-1958): Motif-index of folk-literature: a classification of narrative
elements in folktales, ballads, myths, fables, mediaeval romances, exempla,
fabliaux, jest-books, and local legends. 2016, edicion electronica [<https://
1a600301.us.archive.org/18/items/Thompson2016Motiflndex/Thompson 2016
Motif-Index.pdf>].

Torre VILLAR, Ernesto de la (2000): «La inquisicion», en Inquisicion novohispana.
Noemi Quezada, Martha Eugenia Rodriguez y Marcela Suarez (eds.), México,
UNAM-Instituto de Investigaciones Antropoldgicas-Universidad Autonoma
Metropolitana, pp. 63-73.

Zamora Carvo, Maria Jesus (2013): «Mundus maleficarum. Estructura de un coénclave»
en La ascension y la caida. Diablos, brujas y posesas en México y Europa, Claudia
Carranza (ed.), México, El Colegio de San Luis, pp. 19-36.

Fecha de recepcion: 21 de noviembre de 2024
Fecha de aceptacion: 31 de marzo de 2025

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9328
~221 ~


https://laroussecocina.mx/palabra/tlecuil-o-tlecuile/
https://doi.org/10.3989/revindias.1991.i193.1189
https://doi.org/10.3989/revindias.1991.i193.1189
https://doi.org/10.25009/pyfril.v3i7.118
https://doi.org/10.25009/pyfril.v3i7.118
https://colsan.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1013/1597
https://ia600301.us.archive.org/18/items/Thompson2016MotifIndex/Thompson_2016_Motif-Index.pdf
https://ia600301.us.archive.org/18/items/Thompson2016MotifIndex/Thompson_2016_Motif-Index.pdf
https://ia600301.us.archive.org/18/items/Thompson2016MotifIndex/Thompson_2016_Motif-Index.pdf

E. LARA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...»

BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

«Por la publica fama que en esta villa hay...». El segundo proceso
contra las brujas de Barahona (1555-1558)

«Por la publica fama que en esta villa hay...». The second trial
against the witches of Barahona (1555-1558)

Eva LARA ALBEROLA
(Universidad Catolica de Valencia “San Vicente Martir”)

eva.lara@ucv.es
https://orcid.org/0000-0001-5063-5424

ResuMEN: En 1526 Juana de Morillas es acusada
por sus vecinos de Pareja (Guadalajara) de
bruja infanticida. También son delatadas Juana
la Ansarona, Quiteria de Morillas y Violante
de Machuca, entre otros, cuyos procesos se
desarrollan entre 1527-1529. Alrededor de
treinta afios después, los fallecimientos de
nifios motivan que se sefiale nuevamente a las
Morillas y las Machuca. Este articulo aborda
las causas contra Ana la Roa y Maria Parra
(1555-1558), hijas de Juana de Morillas y
hermanas de Quiteria. Durante tres décadas,
se fragua a fuego lento y se perpetiia una
determinada imagen de estas mujeres, el caldo
de cultivo perfecto para arremeter contra ellas
en otros momentos de tension. La voz publica,
basada en la transmision oral de determinadas
historias, determina la concepcion que se tiene
de estas personas y las conduce a la sala de
justicia, donde se genera un relato que bebe
del proceso anterior, aunque con algunas
variantes.

PALABRAS cLAVE: Brujeria, Proceso, Voz publica,
Relato, Transmision oral.

ISSN: 2173-0695

ABSTRACT: In 1526, Juana de Morillas
was accused by her neighbours in Pareja
(Guadalajara) of being an infanticidal. Other
women were also reported to the authorities,
like Juana la Ansarona, Quiteria de Morillas,
and Violante de Machuca, among others,
whose trials took place between 1527 and 1529.
Almost thirty years later, further child deaths
led to renewed accusations against the Morillas
and the Machucas. This article examines the
cases against Ana la Roa and Maria Parra (1555-
1558), who were Juana de Morillas’ daughters
and Quiteria's sisters. Over the course of three
decades, a particular image of these women
was slowly shaped and perpetuated, creating
the perfect environment to target them in other
periods of tension. The climate of opinion,
based on the oral transmission of certain stories,
shaped the community’s perception of these
individuals and led them to face justice, where
a narrative was constructed taking the previous
trial as its source, though with some variations.

Keyworps: Witcheraft, Trial, Public voice,
Narrative, Oral transmission.

DOI: 10.17561/blo.v15.9280

~222 ~


mailto:eva.lara%40ucv.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-5063-5424

E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

INTRODUCCION

El proceso contra las mujeres denominadas «brujas de Barahona» tiene lugar
entre 1527 y 1529. Se inicia un afio antes con el arresto de Juana de Morillas, la presunta
cabecilla de este clan, pero su causa no sigue adelante debido a su suicidio en prision'. Las
principales acusadas son (Juana) la Ansarona (ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo 99, exp.
1441), vecina de Pareja sefialada por la primera detenida, y Quiteria de Morillas (ADC,
Inquisicion, Delitos, Legajo 96, exp. 1425)%, hija de Juana de Morillas y mencionada por
la Ansarona posiblemente como venganza. Otras personas implicadas fueron Violante
(conocida como la de Machuca), Juan y Teresa Lopez. También se contd con el testimonio
de Ana la Roa y Maria Parra (en aquel momento Maria de Morillas), hermanas de Quiteria,
que quedaron bajo sospecha por su pertenencia a esta familia y que serian arrestadas casi
treinta afios después, en 1556°. Una fama publica bien instaurada en la aldea en relacion
con estas mujeres y sus practicas brujescas fue la responsable de que, en un determinado
momento propicio, se les atribuyeran ciertos delitos y se las usara como chivo expiatorio
ante los males sufridos por la comunidad. Una constante en los procesos por brujeria
(Girard, 1986: 56-57).

El caso de estas brujas de Barahona ha sido estudiado por expertos como Cirac
Estopanan (1942), Blazquez Miguel (1985 y 1989), Cordente (1990), Serrano Belinchon
(2000-2001), Garcia Berlanga (2006), Lara (2013), Alonso Ramos (2013-2014), Fernandez
Ortea (2017 y 2022) y Lara Alberola (2022a y 2022b)*. De hecho, en nuestro trabajo
de 2022(b) nos valemos de la documentacion inquisitorial para analizar el suceso desde
un punto de vista narratoldgico y, en consecuencia, literario; atendiendo a la relacion
establecida entre oralidad y escritura.

Se trata de un interesante punto de partida que allana el terreno para abordar la
segunda parte de esta historia, un trabajo muy pertinente en tanto Fernandez Ortea (2017:
299) recalca que este caso «ha sido el mas notorio y recordado en el ideario colectivo»’.

'Acerca de la muerte de Juana se realizan algunas consideraciones mas adelante.

2Estos legajos se encuentran en el Archivo Diocesano de Cuenca.

3Segun Cordente (1990: 57-59), Maria Parra comparece ya en 1555 y se declara culpable.

“La fama de este caso y de la ubicacién del conventiculo (Barahona) se puede ver también en la
referencia que incluye Caro Baroja (1990: 175) a los campos sorianos como uno de los emplazamientos
mas conocidos para las asambleas o en el hecho de que Pedraza no lo pase por alto (2014: 143-147).
Por otra parte, este enclave aparece en el mapa topografico brujesco de Garcia Pérez (2010: 18) y en el
reciente libro de Prado Coronel y Dies Valls (2024: 115) es el primer lugar mencionado al hablar de «Los
conventiculos castellanomanchegos».

3 Esta celebridad se observa en las multiples referencias a las brujas de Barahona que se encuentran en
diversos textos. Sebastidn de Covarrubias las menciona en su Tesoro de la lengua castellana o espariiola
(1611). Igualmente, aparecen en Lo que queria ver el Marqués de Villena, de Francisco de Rojas Zorrilla
(1645), y el Entremés de los putos, de Gerénimo de Cancer (1668). Ya en el siglo X VIIL, hallamos alusiones
variadas en, por ejemplo, Reflexiones sobre el buen gusto en las ciencias y en las artes de Luis Antonio
Muratori, texto traducido y ampliado por Juan Sempere y Guarinos (1782), Las cartas marruecas de José
Cadalso (1789), numerosos trabajos periodisticos —literarios o0 no— desde 1782 con la Carta XI, Sobre
las brujas, del Padre Martin Sarmiento en el Correo literario de la Europa (27 de junio); el pronostico Las
brujas del campo de Barahona. Prondstico que sirvio para el ario de 1731 de Diego de Torres Villarroel
(1795); en una de las notas (n. 23) del Auto de fe celebrado en la ciudad de Logroiio en los dias 7y 8 de
noviembre del ario de 1610, siendo Inquisidor General el Cardenal Arzobispo de Toledo don Bernardo de
Sandobal y Roxas, editado y anotado por Leandro Ferndndez de Moratin (1811), La redoma encantada
de Hartzenbusch (1839), Las brujas de Barahona y la castellana de Arbaizal, novela anénima de 1841,
Las brujas de Barahona, en Tanda de cuentos de Ramiro Blanco (1909), algunas menciones menores

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~223 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

En esta ocasion, ademas, se parte de unos acontecimientos anteriores, unas creencias bien
arraigadas y una serie de relatos que circularian tras el primer proceso, sin duda alguna,
acerca de las Morillas y sus comadres —de hecho, su reputacion como brujas, sobre todo en
el caso de Juana, impuls6 que se pusiera el foco sobre ellas en el procedimiento inicial—,
sus malsanas costumbres y el peligro que suponen para los vecinos. Por tanto, la pretension
del presente articulo es ahondar en las causas de Ana la Roa y Maria Parra, con el fin
de determinar en qué medida conectan con las de 1527 contra la Ansarona y Quiteria de
Morillas, y qué papel desempenan la fama y la voz publica —a través de la oralidad, claro
estd— antes de llegar a la plasmacion escrita que se puede hallar en los legajos 199, exp.
2248 y 212, exp. 2445 del Archivo Diocesano de Cuenca®.

Defendemos la hipotesis de que este segundo proceso es una prolongacion del
primero, con acusaciones similares sustentadas en la voz publica y la fama de las Morillas
y algunas otras vecinas que alternaban con ellas. Se concibe como una continuacién de la
historia de las brujas de Barahona, tal y como fue narrada por los distintos agentes en la
sala de justicia entre 1527 y 1529; alentada por los relatos derivados de tal acto judicial,
vinculados a unas mujeres concretas de la aldea, y alimentados durante casi treinta afios
por los rumores y habladurias. Existen, por tanto, unos patrones comunes, aunque se
pueden hallar distintas variantes.

En cuanto a la metodologia aplicada, nos valdremos de la perspectiva narratologica
aplicada al estudio de la brujeria, trabajada por autores como, por ejemplo, Dolan (1994
y 1995), Rowland (1998), Gibson (1999), Clark (2001 y 2004), Rushton (2001), Gaskill
(2001), Purkiss (2001), Briggs (2002), Gentilcore (2002), Rowlands (2003) y Flores y
Masera (2010), quienes conciben la brujeria como un relato. Asimismo, optamos por un
enfoque interdisciplinar, combinando disciplinas como la historia, la antropologia, el folclore
y la critica literaria. Finalmente, nos serviremos, de manera muy incipiente, de la mitocritica.

No olvidemos, tal y como expone Farge (1991: 28), que en la documentaciéon de
archivo «se deslizan también la fabula y la fabulacion, y posiblemente la capacidad de una
u otra para transformarlo todo en leyenda, para crear una historia o hacer de una vida una
ficciony. Por lo tanto, y teniendo en cuenta que la brujeria en si es puramente imaginaria
(Pico, 2013: 32; Ayuso, 2019: 202), podemos abordar estos materiales desde un prisma
literario, tomando como base ineludible el sustrato oral en el que se fraguan todas las
creencias acerca de las mujeres juzgadas, todos los relatos que, sin duda, circulan por la
aldea e incluso mas alla. No olvidemos, tal y como aseveran Montaner y Lara (2014: 87),
que «el cargo de brujeria carece, en todo caso, de fundamentos de hecho, aunque llegue a
tenerlos de derecho». Es mas:

En rigor, se trataba unicamente de una categoria penal, a la que conceptualmente
podria considerarse una clase de equivalencia vacia, si no fuese porque muchas veces esas
incriminaciones acabaron tragicamente en pavorosas condenas y porque las presuntas
victimas de las brujas realmente se veian afectadas por la convivencia con sus pretendidas
victimarias.

—similares a las halladas en prensa— en obras como E! caballero encantado de Benito Pérez Galdos
(1909) o El espectador de Ortega y Gasset (1926) hasta desembocar en la magna opera de Domingo Miras,
Las brujas de Barahona (1978). Sobre estos escritos diserta también Fernandez Ortea (2022) y algunos de
ellos ya los analizamos en trabajos anteriores (Lara Alberola, 2022a).

¢ Agradezco a Javier Fernandez Ortea el acceso al manuscrito de la causa contra Ana la Roa. Para la
transcripcion de los materiales hemos contado con la inestimable colaboracion de Francisco José Pérez.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~224 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

Esto ultimo funcionaria como nucleo en los materiales que vamos a trabajar.
Esa convivencia en Pareja y Sacedon con las presuntas brujas genera un contexto
muy determinado en el que prevalecio, sin duda, el miedo; no solo ante la reputacion
de Ana la Roa y Maria Parra, sino también ante el aprovechamiento que estas hicieron
de su condicion para conseguir lo que deseaban de sus vecinos (Ferndndez Ortea,
2022: 58).

Lasala dejusticia resulta determinante porque no solo se evidencia la materia prima
previa sobre la que se alzan las acusaciones, es decir, esa fama publica bien extendida de
la que hablan los declarantes, sino que se asiste, de hecho, a la construccion de un relato
a partir de tales cimientos. Y tal macrorrelato se erige sobre distintos microrrelatos, que
facilitan informacion normalmente de manera bastante fragmentada. De ahi que Gaskill
(2001: 56) se refiera a los reos que confiesan y a los testigos como «storytellers»’. Ademas,
es incluso posible analizar elementos como la accion, el cronotopo, los personajes, las
voces narrativas, la estructura y la autoria. Esta Gltima compleja e interesantisima por
el acto de creacion polifonico. Todo esto lo trabajamos en profundidad en un estudio
anterior (Lara Alberola, 2022b). Por ello, esta publicacion no se centrard en localizar y
desarrollar los mismos aspectos narratoldgicos presentes en los escritos inquisitoriales de
1556-1558, sino que se partira de lo ya investigado sobre estas brujas de Barahona para
realizar nuevas aportaciones al respecto.

SEGUNDA PARTE DE LAS DESVENTURAS DE LAS BRUJAS INFANTICIDAS QUE VUELAN A BARAHONA

El proceso contra Ana la Roa —no se precisa la edad— se inicia en 1556 porque, tal
y como sefiala el licenciado Francisco Brizeno, provisor general de la ciudad y obispado
de Cuenca, «[...] en las villas de Pareja, Sazedon y en otras villas y lugares de su comarca
an sido muertas ¢iertas criaturas e se cree e tiene por ¢ierto an sido muertas por bruxas e
ay sospecha que una Ana la Roa, vezina de Pareja, e Mari Parra, su hermana, vezina de
Sazedon, son bruxas y estan ynfamadas por tales» (ADC, Inquisicion, Delitos, Leg. 199,
exp. 2248, f. 56r)%.

Esta conviccidon con respecto al origen de los infanticidios tenia unas hondas
raices, segiin Cordente (1990: 23), pues la concatenacion de defunciones infantiles’
fue lo que inici6 los primeros brotes brujeriles en el obispado de Cuenca a principios

7Otro punto de vista muy interesante es el aplicado por Alonso Calvo en su tesis (2014), pues trabaja
desde el analisis del discurso y afirma que en las comparecencias de estos procesos podemos encontrar
actos de habla con gran fuerza ilocutiva, dado que por medio de la palabra se acusa, declara, ratifica,
abjura, condena... Se trataria de actos de habla rituales juridicos, regulados por una institucion (2014:
113). Esta autora destaca, especialmente, el patron clasico de pregunta-respuesta del interrogatorio (2014:
102) e incide en los que considera los tipos de discurso mas usuales: la testificacion y la ratificacion
(2014: 103).

8Campagne (2009: 151) especifica que «la bruja espafiola es, en esencia, un agente maléfico especializado
en el asesinato de nifios recién nacidos». De ahi que las muertes de nifios pequefios se relacionen con las
brujas. Era su principal ocupacion. Carreras (2022: 70) habla de la bruja primitiva que secuestra nifios y les
chupa el seso, que habita en la mente humana. Es mas, «la bruja primitiva se nos presenta como emisaria de
la noche, la muerte, la desgracia» (Carreras, 2022: 104). Eso es lo que vemos en esta clase de concreciones
del mito a través de los procesos.

° Aligual que las muertes de las criaturas fueron un detonante crucial en estos procedimientos judiciales,
Alcoberro (2024: 219-221) resalta los desastres climaticos como otro factor que condujo a grandes
persecuciones en, por ejemplo, Catalufia; a cargo, eso si, de la justicia civil. Destacan, en este sentido, los
periodos de 1614-1622 y 1627-1629 (2024: 220).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 225~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

del siglo XVI'®. Hubo dos inquisidores, Juan Yafiez y Pedro Gutiérrez, que decidieron
intervenir por el delito de herejia que suponian las practicas brujescas. Cirac Estopaian
(1942: 196) afirma que hubo delaciones sobre brujas desde 1515 y en 1519 fue cuando
los inquisidores ordenaron que se hiciera informacion de oficio sobre los delitos de las
brujas en la didcesis. Esto desatdé una gran sicosis en la poblacion, que veia ratificados
sus temores por parte de la Iglesia (Cordente, 1990: 23). De hecho, Cirac Estopafian
(1942: 196) asegura que hubo testificaciones contra treinta personas tras esta actuacion
de las autoridades. Esto es, precisamente, lo que ocurre en Guadalajara en 1526 cuando
se detiene a Juana de Morillas.

En este segundo caso de 1555-1556 se observa, por tanto, que el punto de partida es
el mismo que en 1527, el fallecimiento de un nimero considerable de infantes. Fernandez
Ortea (2022: 59) explica muy acertadamente que «las acusaciones a este colectivo se
disparan a partir de brotes en la muerte de nifios neonatos o muy jovenes, cuya desgracia
se asocia frecuentemente a la accion de las brujas»''. Y no podemos obviar otra cuestion de

0Berrojalbiz (2021: 20) aporta interesantes datos acerca de un proceso en 1370 en la Baja Navarra
contra Willem Arnaut, condenado a la horca por homicida, quien confes6 ser hechicero junto a otro hombre
y una mujer, la cual entr6 por la noche en forma de perro en una casa y asesiné a un nifio. Estas acusaciones
de infanticidio relacionadas, ademads, con las practicas magicas, se dan desde bien pronto. Parece un delito
tan comun este del infanticidio por medio de la brujeria que se incluye explicitamente en las Ordenaciones
del valle de Aneu (1424) en Lérida (Castell, 2014: 176; Berrojalbiz, 2021: 41). Campagne, por su parte,
expone que existe un consenso al fijar como inicio de la represion de la brujeria como delito colectivo los
procesos judiciales del canton de Valais de 1428 (2009: 26). Da como fecha clave de caceria en territorio
ibérico 1520 (2009: 28). Esto tltimo explicaria la vision tosca y simplista que prevalece en los procesos
de las mujeres de Pareja y Sacedon. En Aragén, Garcés (2013: 62 y 91) menciona los procesos contra
Guirandana de Lay -también por asesinato de infantes- y Narbona Dacal -por causar enfermedades, entre
otra cosas- de 1498 como los primeros. También alude a causas en 1512, 1521, 1522, 1524, 1527, 1528,
1531... (Garcés, 2013: 63-67). Tales casos se daban de forma paralela en Castilla y otras zonas de Espaiia,
la gran diferencia eran las penas impuestas, mucho mas duras en otros puntos de la geografia peninsular
Otro ejemplo muy significativo por su crudeza fue el de las brujas de Monzén, de 1532, una acusacion
colectiva contra cinco mujeres que fueron condenadas a muerte. Una de ellas, Isabel Bielsa, fue implicada
por su propio hijo de nueve afios por mantener relaciones con el demonio, pero el crimen central de estas
presuntas magicas fue, como no, el homicidio de nifios pequefios mientras estos dormian con sus padres
(Garcés, 2015: 257).

' Tausiet (2004a: 420-422) focaliza magistralmente en el atentado contra la vida de los mas pequefios
como uno de los aspectos definitorios de la brujeria. Del mismo modo, Campagne explica que la bruja
especificamente hispdnica se caracteriza por esa practica del infanticidio, al que suele sumar también el
vampirismo (Campagne, 2009: 151). Esta idea estaba totalmente asentada en el imaginario. Seguramente,
tomando como base la figura de la striga, sobre la que se erige en un porcentaje importante el arquetipo
de la bruja. La creencia en mujeres que surcan los cielos por la noche, penetran en las viviendas, sorben la
sangre y engullen a las nifios de cuna estaba consolidada a principios del siglo XIV, como podemos ver en
el Libro de las confesiones (1312-1317) de Martin Pérez, que habla (escépticamente) de «mugeres que se
tornan bruxas e que salen de noche e andan por los ayres e por las tierras e entran por los foracos e comen
e chupan las criaturas» (Pérez, 2002: III, cap. 53, 608). Norman Cohn (1980: 193) y Michael Bailey (2003:
32-33) consideran que el estereotipo brujesco se construye a partir de la combinacion de varios elementos.
Cohn se refiere al ente monstruoso nocturno y volador, con base en la s#rix, concebido como un ave, pero
también y prioritariamente como una mujer que se transforma en dicha criatura vampirica (Cohn, 1980:
263-264). Igualmente, Cohn recoge la creencia germanica en la bruja cruel y antropofaga, que se desplaza
de noche por los aires (Cohn, 1980: 265-267) y menciona el cortejo de Diana (269-278). Para ¢l, en los
siglos XIV y XV se combinan las dos fantasias, dando como resultado la idea de un grupo organizado
de brujas voladoras capitaneadas por los demonios —entre 1280 y 1330 la demonologia se desarrolla
totalmente— que se retinen para celebrar una especie de orgia canibalica (Boureau, 2004). Para completar

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~226 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

gran relevancia que se vera reflejada en el trasfondo de la historia que vamos a presentar:
«El reconocimiento de la hechiceria en una comunidad puede converger en una atmdsfera
de miedo que es aprovechado por algunas especialistas para obtener sus fines mediante la
amenaza coercitivay (Fernandez Ortea, 2022: 58). Las protagonistas de este gran relato
no pueden considerarse profesionales de la hechiceria o el curanderismo, pero se valdran
de su fama para obtener lo que piden a sus vecinos. Estos saben bien que «negarse a sus
demandas es sindnimo de enfrentarse a su ira y, por consiguiente, a sus efectos magicos»
(2022: 58).

Cordente insiste en que este brote se explica también por la pertenencia de las
encausadas al clan de las Morillas, cuya reputacion habia quedado seriamente dafiada
tras el procedimiento iniciado hacia casi treinta afios. Por otra parte, se ha de atender
al hecho de que, cuando los inquisidores fueron informados acerca de los presuntos
acontecimientos,

ordenaron leer publicamente en la iglesia de Pareja un edicto por el que se mandaba
que toda persona que tuviese noticias de brujas lo comunicase al Santo Oficio so pena
de Excomunion Mayor, edicto que fue leido el 21 de mayo de 1554 y que contribuyo
a que la sicosis brujeril se incrementase entre los vecinos de la villa, aumentandose las
alucinaciones, por lo que las delaciones se multiplicaron (1990: 56).

La imagen que la aldea tiene de Ana y Maria proviene de unos acontecimientos
anteriores que superaron lo puramente judicial y pasaron al acervo popular (Fernandez
Ortea, 2022: 201), seguramente en forma de variopintas narraciones cuyos actantes
centrales serian, sobre todo, las féminas del clan Morillas y la familia Machuca, ademas
de Juana la Ansarona (Lara Alberola, 2022b) —aunque a esta ultima no se la vuelve a
mencionar en el segundo proceso—'2. No olvidemos tampoco que Maria de Morillas
—en aquel momento todavia conservaba ese apellido— compareci6 en el proceso de la
Ansarona (ADC, Inquisicion, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, ff. 50v-52v) y Ana la Roa lo
hizo en el de su hermana Quiteria y fue, incluso, sometida a tormento (ADC, Inquisicion,
Delitos, Legajo 96, exp. 1425, ff. 13r-20v). Ambas asientan sobre una base previa sus
discursos, cosa que no sucedia del mismo modo en el proceso anterior -aunque existia
una determinada fama de las Morillas, sobre todo de Juana-. De ahi que Fernandez Ortea
(2022: 272-273) exponga que algunas de las figuras centrales de esta causa ya habian
sido sometidas a escarnio publico y habian recibido un castigo, dado que pertenecian a
las dos estirpes ya mencionadas, pero se afiadiran nuevos nombres, a los que se refiere
como «actores secundarios». Todo esto tiene lugar porque se da una situacion similar a la
de afos atras, lo cual provoca temor y tensiones sociales.

El licenciado Brizeno conmina al alguacil a acudir a las villas de Pareja y Sacedon
para recabar informacion de los habitantes de estas poblaciones:

[...] si saben, creen o an oydo dezir que son bruxas y en tal fama y opinidon estan
en las villas de Pareja, Sazedon y su comarca, e tal es la publica boz e fama, e si saben
que a acaesc¢ido muchas vezes las dichas Ana la Roa y Mari Parra, o alguna dellas, aver

este conglomerado, se suma el maleficio, un acto relativo a la magia ceremonial que resulta determinante
por el peligro que suponen para la comunidad aquellos oficiantes capaces de dafiar por este medio (Cohn,
1980: 198-228).

12En estos momentos, Quiteria de Morillas ya ha fallecido, tal y como se indica en f. 73r.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~227 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

palabras con otras personas y amenazados diziendo que se lo avian de pagar e a pocos
dias amanescian hijos de las tales personas ahogados de bruxas y se tenia por ¢ierto que
las susodichas o algunas dellas los avian ahogado [...] (ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo
199, exp. 2248, f. 56r).

La alusion reiterativa a «publica boz e famay, que tantas veces vamos a hallar en
estos escritos, resulta reveladora en tanto apunta a la oralidad como via de transmision de
unas creencias y una determinada imagen. De hecho, se pretende averiguar si los vecinos
han oido decir de estas mujeres que son brujas. Para comenzar, eso seria suficiente.
También se intenta comprobar la relacion entre ciertos enfrentamientos con Ana y Maria,
y la posterior muerte de los hijos de esas personas implicadas. En el terreno de la brujeria
en particular y de la supersticion en general, se establece una conexion de causa-efecto que
determina las acusaciones y los procedimientos judiciales. Por ello, Vilarroya (2019: 26)
explica la necesidad de establecer una causa-efecto en todo relato primordial: todo lo que
sucede esta provocado por algo o alguien. Gonzalbo Aizpuru, en la misma linea, afirma
que «Siempre que los seres humanos nos enfrentamos a enigmas o peligros necesitamos
conocer al responsable para tranquilizarnos» (2009: 30). Eso, precisamente, es lo que
conduce a la busqueda del chivo expiatorio (Girard, 1986).

Madalena, la mujer de Juan Moreno, comparece en la sala para compartir lo que
sabe, que se transcribe en tercera persona'’:

no a refiido con ella, pero que a oido dezir a la muger de Alonso de Toledo que
estando en el molino de las Coli[n]as el afio pasado avia refiido con ella y su marido con
la dicha Ana la Roa e que otro dia se avian ahogado un nifio e que tenia sospecha que ella
lo avia ahogado, e que sabe e a oido dezir e se tiene que muchas mugeres tienen temor
de la dicha Ana la Roa por esta mala fama'* (ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo 199,
exp. 2248, f. 57r).

La clave en este parlamento, al igual que otros muchos de caracter similar, es
«ha oido decir...». No existe una experiencia directa, en este ejemplo, pero si unos
rumores que se transmiten en el seno de la comunidad y conforman no solo una imagen
muy determinada de Ana y Maria, sino también una historia elaborada a partir de las
aportaciones de los distintos testigos, que toman como base un miedo primordial a todo
aquello que puede ocasionar un mal (Carreras, 2022: 70)"°. Esto parte, se desarrolla y se
transmite por via oral. Seguramente por ello, las autoridades instan a Maria a no compartir
con nadie lo que alli se le ha preguntado ni lo que ella ha respondido (ADC, Inquisicion,
Delitos, Legajo 199, exp. 2248, f. 74 r). Tal cosa reviste un gran interés porque supone
un intento de impedir la contaminacioén de los testimonios y la propagacion de nuevas
hablillas.

Las habladurias en relacion con la brujeria han sido ampliamente estudiadas por
Stewart y Strathern, quienes aseveran que en

13Véase Lara Alberola (2022b) en relacion con el papel del notario y con lo que supone esa traslacion
a tercera persona.

4 La cursiva es nuestra (de aqui en adelante en el caso de citas similares), para resaltar lo relativo a la
voz publica y la fama.

5'No sin razén en los cuentos populares la bruja debe morir —es decir, neutralizarse— para que se
restablezca el equilibrio y el bien pueda triunfar, tal y como muestra Cashdan (2017).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 228 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

[...] contextos a escala reducida o al nivel de la comunidad, las habladurias hostiles
sobre los vecinos que se derivan de incidentes concretos o de conflictos, desgracias, celos
o rencor hacia la suerte de los demés provocaban acusaciones de brujeria o hechiceria. En
estas habladurias de ambito local influian mucho los rumores que circulaban libremente
de unas comunidades a otras y que reflejaban cambios historicos mayores. Los juicios
por brujeria representan la confluencia de esos acontecimientos locales e interlocales que
culminan en actos de expurgo o de busqueda de chivos expiatorios, generalmente dirigido
contra los débiles o los marginados de la sociedad (2008: 7).

Estos autores, que dedican todo su libro a esta tematica, insisten en que «la
movilizacion de la opinion publica es un importante catalizador y, en dicho proceso, el
rumor y las habladurias resultan fundamentales» (Stewart y Strathern, 2008: 8).

Al principio de este proceso, se presenta a Maria Parra también —de unos cuarenta
y ocho o cincuenta aflos— y se especifica que Juana de Morillas se echo de una torre abajo
cuando estaba presa y que luego fue quemada. Asi se hace referencia a los antecedentes,
a la precuela de esta trama que se prolonga en el tiempo con la eclosion de este segundo
brote. Maria introduce a otros personajes en el relato, como Juana la Carretona (mujer de
Francisco Manchefo), que segun ella también posee fama de bruja en el pueblo (ADC,
Inquisicion, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, f. 73 v); o Maria de Mingo (f. 161r).

Se acusa formalmente a Ana la Roa y Maria Parra de manera conjunta (f. 76r) por
haberse desviado y apartado de

nuestra sancta fe catélica renegando della e an obedecido al diablo e hecho pacto y
congierto con €l de ser tales siervas e ministras suyas para que por ellas, como ynstrumento
suyo, ¢l pueda usar e hazer el mal que pudiere a los fieles christianos e les matar sus
criaturas e maltratar sus personas e otro muchos males que por semejantes ynstrumentos
el diablo suele usar e a usado, e ansi las sobredichas son publicas bruxas e malas mugeres
apartadas, como dicho tengo, de nuestra santa fe e de aquel sumo bien que no se puede
mudar e se an pasado ¢ obedecido al mayor mal que se puede ymaginar, e ansi an muerto
muchas criaturas ynogentes e sacandolas a sus madres de las camas estando durmiendo,
e an maltratado e pellizcados a otras muchas personas honbres e mugeres porque las tales
personas, cuyas criaturas ansi an muerto, no les an dado cosas que las susodichas Ana la
Roa e Maria de la Parra les an pedido e demandado, por lo qual las susodichas aver hecho
¢ an cometido grave ¢ enorme delito digno de muy grave puni¢ion e castigo, e an caydo ¢
yncurrido en grandes e graves penas (ff. 76 r-76 v).

En concreto, el crimen es el de «apostasia y apartamiento de nuestra santa fe» (f.
76 v). Estas presuntas magicas se presentan a través de los actos que se les imputan y que
exceden los infanticidios por los que se las denuncia, afiadiendo el pacto diabdlico entre
sus delitos. Téngase en cuenta que, desde el mismo momento en que se las tilda de brujas,
se aplica la concepcion candnico-teologica imperante sobre este fendmeno, de caracter
herético segun la misma, y ello implica el trato y el reniego (Montaner y Lara, 2014: 76-
83; 100-118). Entre las preguntas que se formulard a los testigos para que den cuenta de
la personalidad y comportamiento de ambas hermanas, la mayor parte tienen que ver con
su fe y sus practicas religiosas. Solo dos se centrardn en si los testigos tienen constancia
de que son brujas y si saben de su fama al respecto (ff. 79v y 80v). Més adelante, se suma
otra cuestion: «si saben que después que la dicha Ana la Roa e Mari Parra fueron traidas
presas a la cargel episcopal de Cuenca en las dichas villas de Pareja y Sazeddon no se a
hallado criatura alguna ahogada ni onbre ni muger maltratado ni pellizcado sus carnes» y

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~229 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

se sigue insistiendo en averiguar si esto es voz publica (f. 81r). Si cesa la causa, debe cesar
el efecto. De ahi la sensata pesquisa. Eso si, la voz publica sigue siendo la materia prima
en la que se indaga para dilucidar la cuestion.

Precisamente, la dificultad para arribar a la verdad a través de las palabras de
los vecinos es el argumento que utiliza el letrado Anton Jordan para desacreditar tales
testimonios. Este insiste en que los testigos no poseen pruebas para acusar a estas dos
mujeres, Ana la Roa y Mari Parra, pues deponen de oidas, basandose en esa «publica
boz y famay (f. 125 r) en la que tanto se insiste a lo largo del proceso'¢. Seria necesario
«que se supiese de donde sali6 y como y de qué manera comengo, € por qué personas y
qué fundamento huvo para la publicidad» (f. 125 r). Esto Gltimo remite, nuevamente, a la
oralidad a través de la cual se transmiten los cuentos que afianzan esa fama.

RELATO DE ANA LA RoA

Aunque Ana la Roa niega en un inicio los cargos, termina confesando y asi
contribuye a la construccion de su relato. En esta documentacion, a diferencia de aquella
que recoge los casos de Juana la Ansarona y Quiteria de Morillas, no encontramos una
bateria de detalladas preguntas del inquisidor para guiar el discurso de Ana —no parece
necesario en tanto las encausadas llevan la leccion aprendida—. Hay una confesion fluida
de la acusada el 20 de junio de 1556:

e luego la dicha Ana la Roa dixo que podra ver tres afios, poco mas 0 menos tiempo,
que estando esta declarante en su casa en la villa de Pareja donde a bibido y bibe un
dia sola entrd en la dicha su casa un hombre que yva muy bien aderegado, que parecia
cavallero y le dixo que fuese a casa de Machuca, vecino de la villa de Pareja, e se juntase
con la mujer del dicho Machuca e con otras mujeres que alli estavan que les queria hablar,
y esta declarante le dixo que si haria y ansi el dicho hombre se fue y esta declarante
desde a poco fue a casa de la dicha mujer de Machuca e quando fue hall6 alli en casa
del dicho Machuca a la mujer del dicho Machuca que estonces era bivo ¢ a Mari Parra,
hermana desta declarante, e a Juana la Carretera, mujer de Francisco Manchefio, vezina
de Sazeddn, e a Maria de Mingo, biuda, vezina de la villa de Pareja, e a tres hijas de
la dicha Machuca, que las dos dellas biben en Alcoger e la una estd biuda y bibe en
Pareja, que se llama Maria y las otras dos no sabe como se llaman, e que al parescer desta
declarante seria después de mediodia quando se juntaron esta declarante e las demas que
dichas tiene y en la dicha casa estuvieron hablan[do] e platicando como avian de ir al
campo de Barahona hasta que fue noche en cosas de vanidades, ¢ después de noche la
dicha Maria de Mingo y la dicha Machuca sacaron ¢iertos ungiientos en un escudilla y con
el dicho ungliento untaron a esta declarante y a las demds que dichas tiene y ellas mismas
las piernas y los bragos, e después de untadas todas juntas aquella misma noche salieron
de la dicha casa de la de Machuca e paresgia a esta declarante que la llevaban en peso
y llegaron a un campo que dezian las dichas de Machuca y sus hijas y Maria de Mingo
que era el campo de Barahona, e como llegaron que vido como estava alli el cavallero
que tiene dicho que la fue a llamar a su casa < e alli supo que era el diablo> e, llegadas
en el dicho campo, comieron pan e se regozijaron y el dicho cavallero les dixo que no
lo dexasen a ¢l ni desanparasen, e que les haria mucho bien, e vido que el dicho ombre
andava retocando con las dichas de Machuca e sus hijas e Maria de Mingo, y Juana la
Carretera y Mari Parra, ¢ el dicho cavallero les dixo a todas ellas y a esta declarante que

16 Algo bastante habitual, segin Tausiet (2004a: 221).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~230 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

fuesen a matar alguna criatura y esta declarante dixo que no queria sino venirse a su casa,
y que de la misma manera que fueron en peso bolvieron hasta la dicha villa de Pareja, e
después esta declarante se hall6 en su casa e que esto fizo so la esta vez, aunque las otras
mujeres dixeron que querian yr a matar criaturas esta declarante dixo que no queria sino
yrse a su casa (ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, ff. 161r-161v).

En primer lugar, hay que aclarar que este modo de proceder no coincide,
inicialmente, con lo vertido en el proceso anterior, dado que, en el caso de lo expuesto por
la Ansarona (ADC, Inquisicion, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, ff. 25v 26r), no comparece
directamente el demonio y la conmina a acudir a otra vivienda, sino que hay una iniciacion
a través del unto, la invocacion del diablo, el reniego, etc. Solo posteriormente se asiste
al conventiculo.

Aqui aparecen todos los personajes de esta trama, tan parecida a la enunciada
en los casos de 1527 (Lara Alberola, 2022b). La costumbre es reunirse en una de las
casas y después untarse —el unto ya se mencionaba en la causa anterior— para acudir
al conventiculo del campo de Barahona —lugar que ya habia quedado fijado para estas
reuniones— presidido por el demonio, que no se describe esta vez como hiciera en su dia
la Ansarona, como un hombre negro (ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo 99, exp. 1441,
f. 26r), sino como un caballero. Juana la Ansarona, ademas, asegur6é que en la reunion
el diablo se personaba como el ya mencionado hombre negro, pero se afaden los ojos
relucientes (f. 45v). Luego, guiada por el inquisidor durante el interrogatorio con sus
preguntas, afiade que este ser se presentaba como un macho cabrio hecho con brasas (f.
45v). Esta figura de cabron aparece en la sintesis recogida al final de la documentacién
procesual, aunque cuando se habla sobre el trato carnal con tal criatura se cambia a la
opcion de vardn negro con los ojos relucientes (f. 56v). Quiteria, al recibir tormento,
ratifica que, cuando invocaban al demonio, este se presentaba tal y como lo describia la
Ansarona. Sefiala, eso si, que en el campo de Barahona habia un diablo més grande que
guiaba la danza, ademas de otros siete u ocho demonios —al parecer, menores— (ADC,
Inqusicion, Delitos, Legajo 96, exp. 1425, f. 55r).

Hallamos, en consecuencia, una variante en relacién con la apariencia del lider
de la secta si comparamos las versiones de 1527 y 1556. Por otra parte, en el marco
de la causa contra Quiteria de Morillas, se interrogd a Ana la Roa, que presentaba al
demonio del aquelarre como un hombre negro con los ojos relucientes —entendemos
que las declaraciones de la Ansarona eran conocidas por las otras prisioneras, que se
comunicarian entre ellas en las celdas— (ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo 96, exp.
1425, . 13v).

Enrelacion con esto, el licenciado Brizeno interviene para aclarar que no es posible
que se persone el diablo de esta manera si no media un pacto. Esta observacion impulsa a
Ana a completar su narracion, dias después, de la siguiente forma:

Dixo que un dia antes que el dicho cavallero que era el demonio le llamase estando
esta declarante en su casa la llamaron Juana la Carretera e Maria de Mingo e fue con
ellas a casa de la dicha de Machuca, y estando alli juntas esta declarante e la dicha mujer
de Machuca ¢ Maria de Mingo, ¢ la dicha Juana la Carretera e Mari Parra, hermana
desta declarante, e las dichas hijas de la de Machuca y esta, esta declarante e las demas
que dicho tiene llamaron al diablo por estas palabras diziendo «Barrabas veni que aqui
estamos todas para que nos llevéis a todas a campo de Barahonay, e que no vino hasta otro
dia como tiene declarado e no pasé mas por estonges (ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo
199, exp. 2248, f. 162r).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~231 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

La Ansarona, en su dia, opt6 por la féormula «jven, ven! ;Ven, Berzebu!» (ADC,
Inquisicion, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 26r) y Quiteria afiadia, por ejemplo, «ven,
ven, ven Judas» como expresion para llamar al diablo (ADC, Inquisicion, Delitos, Leg.
96, exp. 1425, f. 54r). En el caso de Ana, es Barrabds la opcion escogida primeramente,
aunque a continuacion aludira a Satanas. Maria Parra se inclina también, como veremos
mas adelante, por este ultimo; lo cual da cuenta, por una parte, de la discrepancia entre
las mujeres de uno y otro momento; y, por otra, de la riqueza en cuanto a las distintas
materializaciones del diablo que encontramos. La esencia es exactamente la misma, lo
que varia es el modo de nombrarlo, cosa que no influye en su papel.

Un mes después, Ana pide audiencia con el fin de desarrollar todavia mas su relato,
contando lo supuestamente ocurrido diez afios antes, momento en que se dio realmente
el reniego. Este esfuerzo por parte de la encausada pudo deberse, como de alguna forma
indica Fernandez Ortea (2022: 280), a la insistencia del letrado sobre la necesidad de
emitir una confesion de culpabilidad. Esto propicio, indudablemente, la elaboracion
mas minuciosa y atenta de un discurso que sumaba poco a poco mas detalles. Lo que
se desconoce, tal y como asevera este experto, es en qué medida influy6 el abogado en
la creacion de este cuento o si fue solo la mente de Ana la que lo arm¢6 valiéndose de
elementos que ya se habian consolidado en la sociedad rural.

Al parecer, como hemos visto anteriormente, la renuncia de la fe era necesaria
para que lo expuesto resultara creible. Los puntos desarrollados tienen que ver con esa
iniciacion:

«Satanas veni e yremos con vos y faremos todo lo que nos mandaredesy; e luego como
lo llamaron vino a ellas en abito de cavallero e hombre bien tratado y aderegado, y como
fue presente les dixo que renegasen de nuestra sancta fe cathoélica y de Nuestra Sefiora
la Virgen Maria y le obedesciesen a ¢l e que les haria mucho bien, y esta declarante se
sanctigu6 e dixo que no queria renegar e el dicho Satanas e las dichas de Machuca e
Maria de Mingo se ynportunaron que renegase e reneg6 de nuestra sancta fe catholica'y de
Nuestra Sefiora e por la dicha ymportunidad esta declarante dixo que renegava y renegd
de nuestra sancta fe catholica e de Nuestra Sefiora, ¢ de la misma manera juntamente a
esta declarante renegaron <las susodichas> de nuestra sancta fe cathélica e de Nuestra
Sefiora la Virgen Maria e todas tres dixieron que prometian e prometieron obediencia al
dicho demonio, y de obedecerle e tenerle por sefior e fazer quanto les mandase; y ansi
aviendo renegado esta declarante e las dichas de Machuca e Maria de Mingo besaron a
dicho Satanas en el culo e después desto el dicho Satanas tuvo aceszo carnal con esta
declarante en la dicha casa de la manera que un hombre tiene aceszo con una muger,
e también vio que tuvo aceszo el dicho Satanas con las dichas de Machuca ¢ Maria de
Mingo, e también comieron e bevieron (f. 162 v).

Como se puede apreciar, Ana se refiere a la presion sufrida por parte de la Machuca
y Maria de Mingo, molestas por sus dudas ante el reniego. No se concreta de la misma
forma en que la Ansarona relataba el maltrato al que la someti6 Juana de Morillas (ADC,
Inquisicidn, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 25v), pero parece un recurso comun el hecho
de mencionar las amenazas y la coaccion'’. Tras esta renuncia de la fe, tiene lugar el
6sculo infame, el trato carnal con el demonio y el banquete. Todo esto, llamativamente,

17Berrojalbiz (2021: 40) habla también, en relacion con el temprano caso de 1370, de la coercion externa
a la hora de que uno de los implicados acepte iniciarse en la hechiceria.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~232 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

se da en la cocina de la Machuca. Solo después se opera el desplazamiento a los campos
de Barahona. La aportacion que sigue tiene que ver, por tanto, con el conventiculo'®:

siendo muy noche que no se acuerda la ora, que seria aquella misma noche, la dicha de
Machuca sacé ¢ierto unto en un escudillo y con ello unt6 a esta declarante en los bragos
y en las piernas e también se untaron las dichas de Machuca e Maria de Mingo, e como
fueron untadas salieron de la dicha casa e con ellas el dicho Satanas en el abito que tiene
dicho ¢ a esta declarante le paresge que yva en el ayre, e ansi fueron fasta que llegaron
a un campo que dicho Satands dezia que era el campo de Barahona e como llegaron,
después de aver baylado e holgado, comieron pan e vino que les truxo el dicho Satanas,
el qual también comio e alli se ponia el dicho Satanas una vezes en figura de venado y
otras vezes como bezerro, e otras vezes como asno negro e otras vezes como hombre, e
como ovieron comido baylaron e se regozijaron e de la manera que fueron se tornaron; e
que a esta manera fueron dos vezes al dicho campo de Barahona e que el unto con que se
untavan hera de sapos e de huesos de finados e de unto de criaturas, e que lo tenia la dicha
Machuca e que la una desta vezes esta declarante e la de Machuca e Maria de Mingo a la
venida que vinieron por yntergesion de la dicha de Machuca fueron a casa de Gil Herrero,
[...] y el dicho Satanas les abri6 la puerta de la casa y entraron',y en un palacio junto a
la cozina de la dicha casa dormia la dicha hija de Gil Herrero e tenia una criatura chiquita
que no se acuerda si era niflo o nifia, e todas tres esta declarante e la de Machuca y Maria
de Mingo sacaron la dicha criatura de la cama, donde estava con su madre, y la ahogaron
las dichas de Machuca e Maria de Mingo, porque esta declarante no la ahogd, e como la
ovieron ahogado se la dexaron en la cama e se fueron y el dicho Satanas cerrd la puerta
de la dicha casa (Legajo 199, exp. 2248, ff. 162v-163r).

Observamos en esta asamblea algunas variantes con respecto de lo expuesto en
1527. La Ansarona hablaba de un demonio en figura de cabron (Leg. 99, exp. 1441,
ff. 45v-16r), nada se dice de un venado, un asno o un becerro. En este caso, las figuras
animales no incluyen al tradicional macho cabrio. Se da la posibilidad, ademas, de que
se presente como un ser humano. Se incide nuevamente en la comida y la bebida, aunque
ya se habia disfrutado de las viandas en casa de la Machuca, y no se olvida el baile y
el disfrute?. Después de tal celebracion es cuando el diablo las acompafia a casa de un
vecino y les facilita la entrada, como sucedia en lo depuesto por la Ansarona (ADC,

18 También en ese proceso de 1370 estudiado por Berrojalbiz (2021: 48) se hace referencia al
desplazamiento al «boque lane», es decir, al campo o landa del macho cabrio; lo que vendria a ser como
el célebre aquelarre. Ya en el proceso de Narbona Dacal de 1498 y, posteriormente, en el de las brujas de
Monzén de 1532, se menciona el boc de Biterna, expresion que sirve para aludir al diablo y los encuentros
que se tienen con ¢l en los conventiculos (Garcés, 2013: 30). Anteriormente, en 1424, habia aparecido
en las Ordinacions del valle catalan d’Aneu (Castell, 2014: 176; Garcés, 2015: 263). Gari (2007: 21)
especifica que en 1232 se encuentra el toponimo «La Landa del Buc» en el Pirineo francés y considera
que es la primera vez que se menciona aludiendo al macho cabrio en relacion con las asambleas brujescas.
La siguiente referencia que da es de 1388. En consecuencia, estos viajes y encuentros se hallaban muy
arraigados ya. No llegan a través de la tradicion hasta los habitantes de Pareja y Sacedon en el caso de 1527,
ya que son las autoridades la que suman este elemento a la acusacion inicial de infanticidio; pero enraizan
bien de cara a la segunda parte de la historia.

Uno de los aspectos que resalta Campagne (2009: 165) en referencia a la bruja espafiola es que posee
la capacidad de entrar en las habitaciones cerradas, colandose por cualquier resquicio. Aqui tal destreza es
sustituida por la intervencidn del diablo, que es quien les facilita la entrada.

20E] baile es un elemento comun de estas reuniones. Segiin demuestra Castell (2013: 380-393), ya desde
la segunda mitad del siglo XV aparecen detalles en los procesos acerca de estas danzas.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~233 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

Inquisicion, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 26r), aunque en este ultimo caso los malos
actos se llevaban a cabo directamente tras renegar en casa de Juana de Morillas, sin asistir
primero a aquelarre alguno.

En referencia al ungiiento, aqui se especifica que se preparaba con sapos y huesos
de muertos, asi como con grasa de nifios, lo cual implicaria la manipulacion de batracios,
la profanacion de tumbas y, evidentemente, el infanticidio. En cambio, la Ansarona,
ante la cantidad de preguntas formuladas acerca de esta mixtura, detalla que usaban
para su confeccion tela de nifio, unto de caballo y culebra, y corteza de noguera (ADC,
Inquisicion, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 26v). Quiteria, por su parte, explica que se
ultimaba con cera, incienso y pez (ADC, Inquisicion, Delitos, Leg. 96, exp. 1425, f.
53v). Aunque en el proceso anterior se habia aludido a la «tela de nifio», esto era asi
porque una de las cuestiones hechas a la Ansarona se centraba en saber qué habian hecho
con la grasa del nifio de Linuesa que habian matado. De ahi se deriva que lo habian usado
para el ungiiento (ADC, Inquisicion, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, f. 26v). Ana la Roa, sin
embargo, plantea una historia mas fluida, pues solo era menester echar mano de todo lo
que se habia armado en 1527, y directamente incluye este unto con un caracter mucho
mas macabro?'.

Posteriormente, se presentan otras presuntas vivencias de caracter similar a las ya
vistas, pero el eje de la declaracion de esta mujer es el arriba ofrecido: reniego / pacto +
asistencia a asamblea + practica del mal que se concreta en el infanticidio.

Antes de pasar adelante, nos detendremos en los patrones comunes y las principales
diferencias en las narraciones derivadas de los dos procesos. Recapitulando, vemos que
Ana la Roa aporta su discurso en tres momentos diferentes que facilitan distintos datos.
En primer lugar, se le aparece en su casa un hombre bien aderezado que le pide acudir
a la vivienda de la Machuca, donde también se encuentran otras mujeres. De hecho, a
causa de lo expresado por la rea, se interroga a Violante (ADC, Inquisicion, Delitos,
Legajo 199, exp. 2248, ff. 166r-167r), la de Machuca, y a sus hijas, Teresa Lopez (ff.
168r-169r) y Ana de Machuca (ff. 170r-172r), quienes sefialan que tanto Violante como
Juan y Teresa Lopez, sus hermanos, estuvieron ya presos afio y medio a raiz del pleito
de 1527?%. También se interroga a Mari Rodriguez (ff. 172r-173r); a Juana Martinez la
Carretera® (ff. 174r-175r), a la que una vez tildaron de xorguina en una discusion; y a
Maria de Mingo (ff. 176r-177r), preguntandole si ha participado, por ejemplo, en juntas,
pero ella lo niega todo.

Seglin Ana, todas estas féminas hablan el dia de autos sobre como ir al campo
de Barahona y, cuando se hace de noche, Maria de Mingo y la Machuca sacan unos

2Ya el Formicarius de Johannes Nider (1437-1438) se detiene en la fabricacion del ungiiento, ultimado
a partir de los cuerpos de nifios previamente asesinados o arrancados de sus tumbas. Se cocinan en calderos
y se separa la parte mas sélida de la liquida. Con la primera se confeccionan tales untos (Formicarius, Libro
V, cap. 3, cuestion 20, 30). El Malleus maleficarum, de Institoris y Sprenger (1486), en el capitulo 2 de la IT
Parte (223), indica que, cuando las novicias renuncian a la fe ante el demonio durante una asamblea, reciben
pautas sobre la fabricacion de ungiientos a partir de la carne y sangre de nifios, sobre todo no bautizados.
Por tanto, la idea de una mixtura brujeril con estas caracteristicas existe desde la primera mitad del siglo XV
y se instaura como un motivo primordial de las practicas brujescas.

22 No queda nada clara la relacién de Teresa con los procesados anteriormente, al hilo de algunas
declaraciones recogidas en la documentacion (ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, f. 170v),
dado que ya hubo una mujer con su mismo nombre en la causa de 1527. Al parecer, Juan y Teresa Lopez
serian hermanos de Violante y, por tanto, tios de esta declarante.

2 En otro momento, se la denomina «la Carretonay.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~234 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

ungiientos, untan a todas las demads y sus propios cuerpos y salen volando hasta tal espacio
silvestre. Alli se encuentra el diablo en forma de caballero, comen pan y se regocijan, el
demonio las insta a seguirlo, pues les hard mucho bien, retoza con algunas de ellas y luego
les solicita que asesinen a una criatura. Finalmente, regresan volando. Algunas de ellas
desean perpetrar tal homicidio, pero Ana prefiere volver a su casa.

Mas adelante, la rea completa esta historia haciendo referencia a ese necesario
pacto que antes no habia explicitado. Explica que un dia antes de que apareciera ante
ella el demonio la llaman Juana la Carretera y Maria de Mingo para desplazarse hasta la
vivienda de la Machuca. Alli, junto a la propia Violante, sus hijas y Maria Parra, invoca
al demonio utilizando las férmulas ya vistas. Sin embargo, el reclamado se presenta ya la
jornada siguiente en casa de Ana, tal y como ella habia expuesto en un inicio. En la tltima
adicion que realiza, nos retrotrae a diez afios antes, cuando se apela por primera vez al
diablo usando, como se ha podido observar, una serie de formulillas. Este comparece de
inmediato y les pide que renieguen, Ana no quiere, ante lo cual Violante -la de Machuca-y
Maria de Mingo se importunan. A causa de tal presion, ella renuncia a su fe igual que
hacen las demas. Prometen obediencia a Satan y le besan en el ano. Tras esto, se da el
trato carnal, comen y beben. Ya por la noche, la Machuca prepara el unto, se embadurnan
brazos y piernas, parten por los aires junto al demonio hasta arribar a Barahona, donde
bailan y gozan, ingieren pan y vino, e interaccionan con ese diablo que toma distintas
formas animales. Dos veces en total nos dice que acudieron al aquelarre y, en una de esas
ocasiones, a la vuelta, se dirigen al hogar de Gil Herrero, pues el demonio abre la puerta,
toman a una criatura y la ahogan, la dejan en la cama nuevamente, se marchan y el diablo
cierra las puertas.

Evidentemente, las confluencias con todo lo vertido en el proceso de 1527 son
mas que evidentes. Llama la atencion esa triple intervencién de Ana para construir una
historia en varias partes, una inicial y sus precuelas. Bien reorganizadas, evidencian una
actividad brujeril de una década. En el primer procedimiento, Francisca la Ansarona
(ADC, Inquisicion, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, ff. 25v-26r) ofrece, desde un principio,
un relato afinado de la iniciacion, que da cuenta de la coaccion a la que la somete Juana
de Morillas, que la agrede mediante pellizcos y le deja las carnes amoratadas. De manera
que se ve obligada a acudir a su vivienda una noche. Alli Juana la unta y juntas llaman al
demonio empleando ciertas palabras -ya hemos cotejado las distintas expresiones usadas-
y este se manifiesta en forma de hombre negro -una de las diferencias con respecto de
la causa de 1556-. Seguidamente, se produce el reniego, pues es necesario para que el
demonio las valga y las haga sefioras de todo, renunciando a Jesucristo y la Virgen. Ella
promete su alma (aunque no en su corazén) y, como hay un diablo para cada una —otra de
las grandes diferencias con respecto de la causa de 1556—, salen volando cada cual con
el suyo para trasladarse a la vivienda de un vecino, ahogar a un nifio de cuna, extraerle el
unto por el sieso —algo propio del procedimiento de 1527— y depositarlo nuevamente
en el lecho. Los demonios facilitan la entrada y salida a estos espacios domésticos y
devuelve a las dos implicadas a sus residencias. Solo posteriormente, cuando el inquisidor
plantea una serie de preguntas a la rea, se afiaden mas visitas criminales a los vecinos
y otros pequenios detalles. Tras el tormento (ff. 45r-46v), se introducen las relaciones
sexuales y se hace referencia a la asamblea. Por tanto, el conventiculo no posee relevancia
en un inicio y comienza a cobrarla mas tarde, bajo presion —al contrario de lo que sucede
en 1556—. En el encuentro, el demonio posee forma de cabron, con los 0jos como brasas,
y esta sentado. Se le debe hacer acatamiento y reverencia. Parece ser, ademas, que la
primera vez que Juana se persono en el campo tuvo que ofrecerle el alma. De ahi que, en la

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~235~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

sintesis del notario (ff. 56r-57r), este reordene los acontecimientos y sitie el conventiculo
en primer lugar dentro de este relato, ubicando alli la renuncia a la fe; con el consabido
trato carnal de cada mujer con su diablo propio, el baile y el canto.

En la causa contra Quiteria de Morillas, que es el otro gran puntal de este caso de
1527, destaca la comparecencia de la propia Ana la Roa, en la que esta mujer comienza
también su intervencion resaltando el traslado a los campos de Barahona, junto a su madre,
su hermana Quiteria, la Ansarona y Violante —Machuca—. Alli cada una tenia relaciones
sexuales con su demonio y adoraban a otro diablo negro y con los ojos relucientes que se
hallaba sentado. Se desarrolla, ademas, una anécdota en la que Ana es requerida porque
su madre ha orquestado una venganza contra Juan Palomero. Desde casa de Juana, esta
realiza la pertinente invocacion después de untarse todas. Salen volando cada una con su
demonio, acuden a la vivienda de tal vecino, penetran en el lugar gracias a la intervencion
de los diablos, que les permiten la entrada abriendo la puerta -como ya hemos leido en
otros testimonios-, ahogan a un bebé¢, lo depositan de nuevo en la cama y, finalmente, ella
regresa a pie y el resto por los aires. Afirma que solo participd una vez en los infanticidios y
solo acudi6 al conventiculo en una ocasion (ADC, Inquisicion, Delitos, Leg. 96, exp. 1425,
ff. 7r-7v). Como se puede observar, Ana repite el mismo modelo afios mas tarde, aunque
con mayor detalle al anadir la visita de ese caballero en su residencia, su desplazamiento
hasta el hogar de la Machuca, a la que otorga un papel preeminente, al estilo de Juana
de Morillas, dado que Violante repite como uno de los actantes mas importantes de esta
historia. Modifica el aspecto del diablo, elimina la presencia de distintos demonios y
desarrolla un poco mas la reunion en los campos sorianos.

Por otra parte, Quiteria, tras varias sesiones de tormento, reconoce que es bruja
y que acompand a su madre, su hermana (Ana), la Ansarona y la Machuca a casa de
Sancha Martinez. Los actos son los siguientes: unto, vuelo, comparecencia de un diablo
negro, instigacion por su parte para que practiquen el mal, infanticidios por ahogamiento
-partian desde la vivienda de Juana-, traslacion hasta el campo de Barahona (ADC,
Inquisicion, Delitos, Leg. 96, exp. 1425, ff. 53v-54r). Las preguntas del inquisidor
incitan a completar el discurso aseverando que el demonio poseia unos ojos relucientes,
desgranando los ingredientes del ungliento —como ya se ha explicado anteriormente
al ver las disimilitudes entre los componentes—, expresando que entregaban el alma y
renegaban, que el aquelarre tenia lugar en los campos de Barahona, donde danzaban y
habia un diablo principal que guiaba el baile y otros menores con los que se establecian
relaciones intimas; que asesinaban a nifios pequefos, acompafadas por el demonio, que
permitia la entrada en las estancias cerradas, los asfixiaban, pellizcaban y les extraian
el unto; Satan insistia en que se apartaran de la fe y no mencionaran el nombre de Jesus
y la Virgen —cosa en la que no se hace hincapié en el tltimo proceso—. Igualmente,
Quiteria incluye en su confesion que el demonio les entregaba dinero (ff. 54r-56v) —de
esto nada dicen Ana ni, como veremos, Maria, aunque si puntualiza Ana que su amo
aseguraba que seguirle les haria mucho bien—.

De entrada, la gran diferencia de estos relatos centrales y capitales de cada una
de las causas es que Juana la Ansarona describe ya inicialmente el pacto con bastantes
matices, que tiene lugar en la casa de Juana de Morillas, no introduce todavia el trato
carnal ni la asistencia a la reunion en el campo de Barahona. Esto sucedera mas tarde
y a partir de las preguntas concretas del inquisidor, como también sucede con Quiteria,
quien, ademas, al mantenerse negativa de forma constante, solo confiesa tras el tormento
haciendo uso de lo que se ha leido acerca del testimonio de la Ansarona, aunque introduce,
como hemos visto, algunas variantes.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~236 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

Volviendo al segundo proceso, que es el que nos ocupa, cabe destacar que en el
escrito presentado por el abogado se niega la culpabilidad de Ana (en primera persona)*.
Ni ha sido bruja, ni ha cerrado un pacto; todo se debe a sus antecedentes familiares; y se
vuelve sobre la deposicion de oidas debida a una determinada fama difundida en la aldea
(ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, ff. 187r-187v). Lo que mas destaca
de esta seccion enunciada en primera persona, aparte de que se recalque el tema de la voz
publica, es la mencion a la madre de esta mujer, Juana de Morillas:

la presumpgion que contra my puede aver es de presumir algunos que Juana de Morillas
mi madre defunta fue presa por bruxa, la qual menos lo fue ny tal se provo contra ella.
Antes de pena y de desesperagion que tomo de estar presa por caso tan feo se echo unas
ventanas abaxo e se mat6 estando presa en la villa de Pareja, y aquello no induze contra
my indigio bastante ny prueva ser yo tal xorguina (f. 187v).

Explica, ademads, que confeso en su dia por un mal consejo del letrado y procede
a negar todo lo dicho entonces: «como soy muger vieja, flaca e caduca, de poco juixio
e natural e creyendo al dicho mi letrado me aconsejava lo que me cumplia como era
obligada a lo acer confesé lo contrario de la verdad» (f. 188r). Asi justifica su modo de
proceder anterior

Los testimonios de los testigos, a los que se dedica un amplio espacio, ofrecen
multitud de ejemplos de las historias que circulaban en la poblacién acerca de las
acusadas. Los hay escuetos, no concluyentes, pero que evidencian lo que se pensaba de
Ana, independientemente de que su actuacion desembocara en infanticidios reales:

Un testigo jurado <y ratificado> que depuso por el mes de abril de 1554 dixo que no
sabe si la dicha Ana la Roa es bruxa, mas que tiene fama que es bruxa y que las gentes lo
sospechan, € que no oyo que la dicha Ana la Roa amenazase a ¢ierta persona que nombro,
mas de que hubo ¢iertas palabras de enojo la dicha Ana la Roa con la dicha persona sin
aber causa ni razon para ello, e que después a cabo de pocos dias allaron muerto a un nifio
de la dicha cierta persona e que este testigo como vido muerto al dicho nifio, e que dezian
que era ahogado de bruxas y le vido muy magullado y negro® (f. 194r).

Cada cual extraera sus propias conclusiones, aunque hay una relacion causa-efecto
que se desprende claramente de este parlamento. De este otro ejemplo se deriva que Ana
no solo atacaba a los infantes, sino también a los adultos:

Otro testigo jurado <e ratificado> que depuso en el mismo tiempo dixo que no sabe
si la dicha Ana la Roa es bruxa, mas de que tiene sospecha que es bruxa y ansi lo ha
oydo dezir y tiene fama dello, y que lo sospecha porque a ¢ierta persona que nombro oyo
dezir que le avia pedido ¢ierta cosa de su casa y que refiiendo se lo avia dado porque no
le ahogase su criatura, ¢ que también oy6 dezir a la misma persona que la dicha Ana la
Roa le avia pedido ¢ierta cosa e no se lo avia querido dar y que otro dia se all6 llena de

24 Al parecer, cambia el letrado, pues mas adelante se alude al abogado Calahorra, que es quien lleva la
defensa (f. 186v).

2 Segun Campagne (2009: 162), la bruja ibérica asesinaba a los mas pequefios pellizcando, mordiendo,
mutilando o golpeando. De ahi tales sefiales en los cuerpos de los infantes. No aparece en el caso que nos
ocupa el pasatiempo favorito de estas mujeres para terminar con estas criaturas: el vampirismo. Aunque si
les extraian la grasa para la fabricacion de ungiientos.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~237 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

cardenales e los mostro a ¢ierta persona que nombro, la qual le dixo «porque no le distes
lo que os pedio os a magullado», y que otra ¢ierta persona <que nombr6> le dixo que
avia refiido con Ana la Roa ¢ierto dia e que luego otro dia hallé sus carnes negras y llenas
de cardenales, e que abra tres semanas, poco mas o menos, estando este testigo en ¢ierta
parte pasaba por alli cierta persona que nombro e le pregunto este testigo de donde venia
e le respondid «vengo de casa de Ana la Roa de llevalle un poco de azeite que me pedid
que no le osado hazer otra cosa» (f. 194r).

Esto mismo se atribuia a su hermana Quiteria de Morillas (Leg. 96, exp. 1425,
f. 9r), aunque aqui se hace referencia en mayor medida a los cardenales causados a los
propios vecinos por oponerse a los deseos de Ana. Se recrudecen, en ese sentido, las
historias.

Como vemos, estas creencias acerca de las Morillas —que afectan también en la
aldea a las Machuca— tienen que ver con lo que unas personas escuchan decir a otras al
respecto, lo cual cultiva una determinada reputacion que, a su vez, comenzé a fraguarse
antes de la detencion de Juana en 1526, se desarrolld al hilo del proceso y se consolido
totalmente tras el mismo. Todo ello sin perder, al parecer, un apice de fuerza con el paso de
los afios. En la causa contra la Ansarona (ADC, Inquisicion, Delitos, Leg. 99, exp. 1441, ff.
25v-26r), los testigos que comparecen solamente apuntan a la fama de Juana de Morillas,
de quien se pensaba que era bruja y de la cual se sospechaba que era la responsable de los
infanticidios. Por tanto, tal reputacion parece que viene de antiguo y seguramente tendria
que ver con la personalidad de dicha mujer y con posibles conflictos vecinales?.

Otros testimonios profundizan en detalles dignos de ser resenados, pero esto solo
sucede en contadas ocasiones, como cuando Juana de Matemala expresa:

cierta noche que declar6 a las onze de la noche, poco mas o menos, estando ¢ierta
persona acostada en la cama y tenia una nifia de un afio consigo y estando durmiendo
le parescia que la dicha nifia se caia de la cama y la asi6 y torn6 cabe si, y luego dende
a poco rato sinti6 que le sacaban la nifia tirando hazia los pies de la cama y tornola a
tomar y porque poner la cabe si porque pensaba que se le (tachado) escurria la nifia, y
dende a poco rato sintié que le llevaban la dicha nifia y estaba ya a los pies de la cama y
estonces se levantd en camisa la dicha persona y tomo la nifia en el brago yzquierdo y vio
dos mugeres y un ombre negro, y la una le parescié que era muger alta de buen cuerpo y
colorada y la otra parescia muger seca y alta y morena, y la dicha persona remetio a ellas
y ellas a él y peled con ellas un rato y da[ba vozes] a los de su casa y ninguno le oy6?’
(ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo 199, exp. 2248, f. 199r)*.

Esta narracion resulta bastante original en comparacion con lo que encontramos
en los testimonios de 1527. La elaboracion es mayor en tanto hay un encuentro directo

2Llinares (2023: 663) indica que —en el caso de las brujas de Catalufia, pero se trata de algo extrapolable
a las del resto del pais— las mujeres perseguidas solian ser marginales, solteras o viudas, pobres y excluidas
de la sociedad. A causa de estas caracteristicas, los vecinos las acusaban y las autoridades recibian gran
presion por parte de los habitantes de la aldea para intervenir

27Las brujas ibéricas solian generar suefio en los habitantes de las casas para llevar a cabo sus execrables
actos (Campagne, 2009: 169). De alguna forma, es lo que aqui se observa.

B Tausiet (2004a: 355) indica que los «suefios de brujeria» solian desarrollarse en la cama de la persona
durmiente o en su casa, aunque hay testimonios de sucesos que se daban en la calle. «Las narraciones de
corte fantastico y espectral en donde las brujas cobraban el papel protagonista tenian lugar muy cerca de la
media noche».

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~238 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

con los malhechores que asaltan la vivienda. Eso si, se habla de «cierta persona», no se
facilitan datos concretos. Esa supuesta victima se apercibi6 de que la criatura que dormia
junto a ella era arrastrada hacia los pies de la cama, al parecer por dos mujeres y un
hombre negro —se opta por ese demonio de oscura piel, al igual que décadas antes, lo
cual indica que esa imagen era conocida en la aldea—, ante lo cual hay una resistencia y
un enfrentamiento. Debia de circular por el pueblo algun rumor acerca de este presunto
descubrimiento de los delincuentes y la posterior pelea. Lo curioso es que, a pesar de los
gritos y los golpes, nadie escucho la reyerta. La leyenda y la vida se entrelazan asi, en el
terreno de la oralidad, para construir relatos que se compartiran en la sala de justicia.

Tal imagen bien constituida de Ana propicia un temor en la comunidad que se
plasma en las palabras de estos testigos: «la dicha Ana la Roa suele e acostumbra pedir a
muchas personas mugeres del dicho lugar que crian vino, tocino, pan e otras cosas, € que
por el gran temor e miedo que le tienen se lo dan, e lo sabe, pero que lo a oydo dezir a
muchas mugeres, € porque a este testigo se lo a pedido e se lo a dado de miedo que della
tiene porque no le ague su criatura» (f. 201v)¥.

Todas las deposiciones son practicamente reproducciones de estas que hemos
ofrecido, lo cual indica la existencia de unos patrones repetitivos y bien estereotipados,
que se han perpetuado con los afios, entre el primer proceso y este segundo. De hecho, otro
vecino, Juan Cifuentes, ratifica que «cree e tiene por ¢ierto que Ana la Roa es bruxa e ta/
fama tiene y tal es la publica voz y fama que ella y su hermana ambas son bruxas y tal fama
tenia su madre» (f. 197v). Lo que en su dia se creia acerca de su madre y sus hermanas
sigue proyectandose sobre la misma familia, Ana y Maria son las herederas de Juana y de
Quiteria, las protagonistas de la segunda entrega de este cuento. De hecho, con respecto de
Quiteria, en su proceso vemos que se ratifica esa notoriedad de las Morillas expuesta por
los vecinos que testifican contra la Ansarona. Los declarantes insisten en la «publica voz e
fama en esta villay, como es el ejemplo de Juana, mujer de Juan T¢llez (ADC, Inquisicion,
Delitos, Leg. 96, exp. 1425, f. 9r), y Juan del Rio apunta a las actividades brujescas de tal
clan, pues en la aldea se las tacha de «xorguinas» por la muerte de las criaturas (f. 9v). Se
relacionan constantemente los desencuentros con estas mujeres con los posteriores males
acaecidos a la comunidad, esencialmente los fallecimientos de ninos.

Para terminar, no consta en el manuscrito la pena impuesta a esta rea. Segin
Cordente (1990: 61), se puede deducir que fue azotada y desterrada como se verd que
lo fue su hermana. Fernandez Ortea (2022: 285), sin embargo, aduce que quedaria en
libertad tras algo mas de ano y medio de juicio.

RELATO DE MARIA PARRA

El proceso contra Maria Parra se recoge en el Legajo 212, exp. 2445, del Archivo
Diocesano de Cuenca. Hay que tener en cuenta que gran parte de la informacion de
este caso consta también en la documentacion de su hermana. De entre los datos mas

¥ En ese sentido, Stewart y Strathern (2008: 16) consideran que: «En el trasfondo de los sucesos
comunitarios y las sociedades en las que proliferan tales ideas, suele haber comentarios de diverso signo
sobre las actividades de brujos y hechiceros. Florecen en la oscuridad, alimentados por los rumores y
habladurias, y surgen en el debate publico o se convierten en acusaciones en momentos de tension
especifica [...]. De forma especial, los rumores siguen el modelo de los supuestos celos, las hostilidades y
los rencores que también anidan en la oscuridad o se agazapan en las profundidades de la vida social, listos
para manifestase en momentos de crisis. O entran en juego cuando se producen fallecimientos extraiios o
epidemias que provocan miedo y panicoy.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~239 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

resefiables aqui incluidos, hemos de destacar una aclaracion hecha por Maria en relacion
con su madre, Juana. De ella dice, al escuchar lo que se le lee acerca de sus ascendientes,
que jamas fue bruja y que no se suicidé dejandose caer desde una torre, sino que «un
don Miguel la dio muerte tubularia e la hecharon por la torre abajo» (ADC, Inquisicion,
Delitos, Legajo 212, exp. 2445, f. 5t). Por tanto, considera la muerte de Juana de Morillas
un homicidio.

La acusacion por parte del promotor fiscal del Santo Oficio, el bachiller Serrano,
resulta muy interesante porque sintetiza la historia protagonizada por Maria*®. En primer
lugar, se incide en el reniego y el pacto:

con deseo y afiction que tenia de apartarse de nuestra santa fe cathdlica y de negar y
renegar della por confederarse y tomar conpafia con el demonio, se ajuntd con ciertas
personas junto con las quales ymbocd y llamé al demonio diziendo «Satanas ven e
iremos anbos y aremos todo lo que nos mandarades». El qual Satanas con estas y otras
invocagiones vino do la susodicha estaba en zierto havito. [...] delante dél renegd de
nuestra santa fe catholica y ella y las demas dixeron que davan obediengia al dicho diablo
Satanés y le prometian y prometieron sus dnimas, y de tenerle por sefior y hazer quanto
les mandase (f. 7r).

Se trata de un planteamiento similar al ya visto en el caso de Ana. A continuacion,
se pasa al unto, el vuelo y la asistencia al aquelarre: «[...] fecho esto la dicha Maria
Parra y las demas se untaron con zierto ungiiento y, ansi untadas, se fueron en compaiiia
del dicho Satanés al campo de Varahona. Todo lo qual ansi ha hecho muchas y diversas
vezes, apartandose de nuestra santa fe cathdlica en obediengia e conpaifiia y basallaje del
demonio» (f. 7v). No se aportan mas detalles aqui, pero conocemos la dinamica de la
reunion gracias a la causa anterior.

Por ultimo, se incide en todo el mal practicado por instigacion diabodlica:

[...] como sierva y ministra del demonio en muchas vezes, porque algunas personas
no an querido hazer lo que por ella les a sido pedido y demandado les ha muerto y sido
en matar muchas criaturas y las an ahogado, sacandolas para ello dentre sus padres y
madres y de otras partes donde estaban, y an pellizcado y maltratado a muchas personas,
ayudandose para todo ello del demonio y de sus malefigios y ungiientos, y teniéndose ella
por tal y por lo dar a entender ella y su hermana <Ana la Roa> an tenido por costunbre de
amenazar a muchas personas diziendo que se lo an de pagar y que les a de costar caro el
enojo, y sin saber que por su causa reviven y ansi in continente se an allado criaturas de
las tales personas a quien ansi an amenagado muertas y con cardenales y otras sefiales de
aver sido muertas por tales bruxas y jorguinas (f. 7v).

Se trata de un extracto de lo recopilado a partir de los testimonios de los vecinos.
Llama la atencion aqui que no solo se incide en el dafio perpetrado contra las criaturas,
sino también en las lesiones infligidas a las personas adultas, fruto de los maleficios
—actos no mencionados hasta el momento—. Igualmente, se destacan las amenazas
proferidas por las implicadas, hecho que parece ser uno de los nucleos que genera la
mala fama de las Morillas. Se ha esquematizado y sintetizado lo resefiado en las distintas

30 Esta mujer fue sometida a tormento el 19 de junio de 1555, como afirma Cordente (1990: 57), lo cual
fuerza su confesion y, por tanto, su elaboracion de una determinada historia. No sucedi6 asi en el caso de
Ana la Roa.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~ 240 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

declaraciones, reduciéndolo todo a lo minimo imprescindible. Por todo ello, se solicita la
pena de muerte. Sin embargo, veremos que, al igual que ocurri6 en el proceso de 1527, el
caso se solventara con penas menores tanto para Maria como para Ana.

Maria Parra niega todos los cargos y aporta una interpretacion de los hechos
muy reveladora y significativa que resulta original en referencia con lo recogido en la
documentacion de los demas procedimientos:

por causa ni razén alguna ni sin ella aver muerto ni maltratado ninguna criatura y
hecho otro maltratamiento alguno, sino los descuidos que tienen su madres o padres o
las enfermedades que [pade]cen las atribuyen a quien no tiene culpa por no ser notadas
de descuidadas. Lo qual acaege por la mayor parte en criaturas muy tiernas y poca hedad
que, durmiendo los padres sin sentilla, las ahogan con sus propios cuerpos, piernas o
bracos que les echan encima, que poco peso basta para ello; y si alto testifican es a mi
odio y enemistad, la qual muestran en dezir que yo y mi hermana Ana la Roa amenazamos
muchas personas diziendo que nos lo an de pagar y que les iba a costar caro el enojo, y
como ellos an muerto sus criaturas, el odio y enemistad que nos tienen quieren que lo
paguemos por lo que ellas merecen, y no ay cosa mas agena de la verdad que la vana
opinion del vulgo y raras vezes se veran muertas criaturas de personas principales porque
tienen cuidado dellas quando duermen si [...] es de personas de poca qualidad, lo qual si
fuesse verdad que las que dizen bruxas o xorguinas lo hiziessen no [ten]deran acepcion
de personas, sino que de todas qualidades de criaturas matarian sin tener mas respeto
a unas que a otras, pues su intencion solamente seria a fin de malhazer y complacer al
demonio (f. 10r)'.

Fernandez Ortea (2022: 291-293) plantea una alternativa a esta posibilidad, que
también considera por razones de control natal, ilegitimidad, pobreza..., el hongo ergot
y las dos enfermedades que causa: el cornezuelo del centeno y el ergotismo. Al parecer,
los sintomas coinciden con algunos de los signos hallados en los cuerpos de los infantes,
como los moretones, el sangrado por la nariz y la fontanela hundida. La cantidad de
muertes de nifios acumuladas en cortos lapsos de tiempo descartarian que todas ellas
fueran intencionales, incluso algunas pudieron ser accidentales debido, por ejemplo, al
alcoholismo, una practica habitual en sociedades con escasez y muchas dificultades para
salir adelante, en las que se hacia necesaria una via de escape y evasion.

El fallecimiento de los pequefos representa la unica dimension real de este
fendmeno, lo inico que lo ancla al mundo y que permite que se pase del mito al personaje,
de la idea a su materializacion. Se trata, sin duda, del referente. La explicacion que
se conecta con tal referente apunta a lo trascendente, penetra en lo extraordinario vy,
claramente, mantiene un fuerte vinculo con lo religioso. De ahi que tenga sentido abordar
estos materiales y las narraciones que encierran desde la mitocritica.

Lo que Maria Parra sefiala con respecto a la actuacion vecinal podria ocultarse,
en algunos casos, en los relatos de los propios testigos, que aportan anécdotas similares
a las ya vistas en el proceso de Ana la Roa. Un ejemplo muy sencillo seria: «Mari Parra,

31 Quiteria también se defendi6 con ufias y dientes de las acusaciones, pero no en la misma linea que
Maria. Se limita a afirmar que nunca ha sido bruja, jamas se ha untado ni ha asesinado criaturas o invocado
al demonio (ADC, Inquisicion, Delitos, Leg. 96, exp. 1425, ff. 7r-7v). En otro momento, interviene para
resaltar que los testigos deponen de oidas y, por tanto, nada de lo que vierten es demostrable (ff. 21r-22v).
Tales deposiciones, como hemos comprobado, se sustentan basicamente en esa fama y en lo que circula
como rumores y habladurias.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~241 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

hermana de Ana la Roa, le pedio le diese un poco de vino e que la dicha persona no se lo
quiso dar, e que luego a la noche siguiente allo la dicha persona un nifio que criaba todo
pizcado e lleno de cardenales e que tubo sospecha que lo avia hecho la dicha Mari Parray
(ff. 11r-11v). A esto afiaden otros vecinos la cuestion de la fama:

Dixo que sabe que Mari Parra estd infamada por bruxa porque toda su vida desde niria
lo a oido dezir que es bruxa porque tal es la publica voz e fama...e porque sabe muy bien
que dello es publico y notorio que es fija de bruxa porque su madre estubo presa de bruxa
e se echo una torre abaxo e la quemaron... e porque muchas vezes an visto a la dicha Mari
Parra mala de los brazos e otra vezes cosa de las piernas que dizen que es aquello de como
andan de noche en aquellos malos tratos... (ff. 14r-14v).

Nuevamente, se insiste sobremanera en esa fama y voz ptblica, enraizada en la
reclusion de Juana por bruja y, evidentemente, en el procedimiento contra su hermana
Quiteria. Sin esas acusaciones previas, no se habria dado este proceso de mediados
de siglo.

Discursos como estos de los testigos se pueden abordar desde un punto de vista
poético y retorico, como hicieran ya Montaner y Tausiet (2014), pero lo que nos interesa
en el presente articulo es demostrar que el de las brujas de Barahona es un gran relato
que se extiende a lo largo de varias décadas y que cuenta con dos grandes entregas por
escrito —con base, claro estd, en los testimonios orales—, una compuesta de varias
partes relativa a las causas de 1527 y otra casi treinta afios posterior materializada en los
procesos de Ana y Maria, que corrobora la existencia de toda una tradicion en torno a
estas magicas y supone una relevante actualizacion que conserva idéntica base y presenta
algunas variantes dignas de ser estudiadas.

Se ratifica, de esta manera, que el proceso de 1527 tuvo gran repercusion en la
aldea; sobre todo el destino de Juana de Morillas. No se menciona en estos documentos,
en cambio, a Quiteria o la Ansarona. La celebridad de la madre, en el sentido brujesco,
determina la consideracion de las hijas. Al parecer, son cuarenta y cinco testigos los que
aseguran que Maria posee reputacion de bruja. Esto demuestra cudn extendida estaba
esta concepcion y explica el hecho de que esta mujer protagonice diversas narraciones
sobre muertes infantiles. Estos cuentos, no obstante, no pudieron demostrar una realidad
y eso desembocé en la absolucion de Maria Parra (f. 26v), cuyo castigo fueron cien
azotes. Ademas, «se le mando tener secreto de todo lo que ha visto y pasado en las dichas
carceles» (f. 26v)*2.

En esta segunda historia de las brujas de Barahona, construida sobre la base de
las narraciones anteriores, se pueden hallar patrones, constantes, que aportan informacion
muy valiosa acerca del relato de estas magicas. Para sistematizar estos datos, es necesario
atender tanto a lo plasmado en la acusacién, como a las declaraciones de las propias
implicadas y de los vecinos. Estos ultimos, eso si, constituyen los cimientos de la
acusacion. En consecuencia, resultan cruciales.

Son las «vivencias» expuestas por los aldeanos las que traen al frente la imagen
de la bruja ibérica mata-nifios, que allana las viviendas utilizando medios magicos o

32 Estas indicaciones parecen ir en la linea del edicto de silencio que se promulgd en 1614 en referencia
a la actividad de las brujas por la sicosis derivada del proceso que desembocd en el Auto de Fe de Logrofio
de 1610. Alonso de Salazar y Frias determin que, para extinguir tal histeria, lo mejor era dejar de hablar
del tema (Henningsen, 2010: 434-436).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~242 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

ilicitos y maltrata los cuerpos de los bebés hasta la muerte. Este mito, antes de concebirse
como una bruja, se habria identificado, segun Campagne (2009: 205), como un espiritu
nocturno «infanticida, pesadillesco y vampirico del atavico folklore paneuropeo». Esta
creencia, por tanto, es ancestral y primigenia, y conecta con «un miedo primordial y
arcaico» (Carreras, 2022: 70).

Los testimonios de los vecinos son determinantes para conocer lo que se decia
de estas mujeres en el pueblo. Lo que ha quedado recogido en las actas por escrito da
cuenta de lo que se difundia oralmente en las calles y en los hogares. Evidencia las
creencias de los moradores de Pareja y Sacedon, aunque también, al parecer, aporta
indicios acerca del comportamiento de Maria y Ana. Esa voz publica, esa fama, circula
en dos sentidos, en el del asentamiento de una determinada imagen que toma toda su
fuerzay activa las alarmas ante una situacion de tension por los fallecimientos infantiles;
y en el del aprovechamiento de tal concepcion para conseguir cosas de otras personas
por parte de Ana y Maria.

Nunca conoceremos las motivaciones iniciales del sefialamiento de las Morillas,
aunque el mal cardcter, sin duda conflictivo, y la marginalidad son factores que debemos
tener en cuenta. Cuando hizo falta un chivo expiatorio, las sospechas recayeron en aquellas
que reunian ya ciertas condiciones. Asi comienza el relato. El proceso lo engrandece,
suma ingredientes, lo completa. Sobre todo, perpetia la fama, la solidifica y el paso del
tiempo no hace mas que reforzarla, cosa que se comprueba en el segundo procedimiento
inquisitorial, en la segunda parte de las desventuras de las brujas infanticidas que vuelan
a Barahona.

CONSIDERACIONES FINALES

Si el andlisis del proceso de 1527-1529 (Lara Alberola, 2022b) evidenciaba
las particularidades concretas de este caso, de las brujas que se reunen en el campo de
Barahona, y el hecho de que los documentos que lo recogen se pueden abordar desde
una perspectiva narratologica, lo cual contribuye a comprender mejor la construccion
del discurso brujeril; la continuacion de la historia a través de las causas de 1555-1558
arroja nueva luz sobre el modo en que se difunde el relato armado por Juana de Morillas,
la Ansarona o Quiteria, diseminado por los vecinos que se presentan como presuntas
victimas y, probablemente, a través del palpito®.

Si ya, cuando Juana fue apresada, se apuntaba a la fama y a la voz publica, pues
en el seno de la comunidad se creia en la naturaleza brujeril de esta mujer, pensemos en
cudnto mas se acrecentaria la celebridad de las Morillas y también del clan de los Machuca
una vez transcurrido el primer proceso. A pesar de la absolucion de Quiteria y las penas
menores impuestas a la Ansarona, las familias implicadas quedaron estigmatizadas de por
vida, como queda aseverado en los materiales manejados. La voz publica a la que se hace
referencia constantemente atestigua la circulacion oral de esas ideas acerca de las brujas
que entraban en las casas para asesinar a los tiernos infantes y que incluso magullaban a
los adultos. Se narraban con unas estructuras bastante tipificadas y se repetian con unas
pocas variantes en cada caso.** Las raices de lo que podriamos denominar «cuentosy»

33No olvidemos el edicto promulgado por la iglesia de Pareja en 1554 acerca de las brujas.

34Esto solia ser bastante comun en distintas zonas, el hecho de que las confesiones o testimonios fueran
siempre practicamente los mismos, con muy pocos cambios, ya que se ajustaban a patrones previos (Tausiet,
2004a: 219).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~243 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

se hunden en la tradicion y el imaginario, como hemos podido observar, pues no es en
absoluto nueva la figura femenina nocturna infanticida.

En esta segunda entrega de «las brujas de Barahonay, se respeta lo ya enunciado
por los informantes en el caso anterior. A pesar de no tratarse, evidentemente, de los
mismos vecinos, sus anécdotas resultan muy similares. Lo verdaderamente curioso es
que no integren, tras casi treinta afios, el resto de los elementos que definen a este
conjunto de féminas: la invocacion diabodlica, el pacto, el trato carnal, el vuelo a
Barahona y la participacion en el conventiculo, cuestiones que si forman parte de las
declaraciones de las implicadas y podrian haberse difundido tras el procedimiento de
1527. La acusacion inicial por parte de los habitantes del pueblo no tiene que ver con el
demonio, focaliza en la muerte de infantes. Se detecta en ello cierto pragmatismo. En el
marco de una fantasia como es la brujeria, los supuestos afectados optan solo por lo que
se podria considerar la vertiente mas realista®, la que posee una relacion directa con los
hechos, con algo que ha ocurrido, que es comprobable, el fallecimiento de varios nifios
pequefios. A poco mas se presta atencion, al margen del dafio que pueden ocasionar
las Morillas y sus comadres. La via que utilicen para ello, si hay o no intervencion
demoniaca, es secundario. Son las autoridades pertinentes las que deben atender a ello,
profundizar en esos aspectos mas sesudos.

Para el pueblo llano, ser bruja equivale a matar criaturas y maltratar a los
durmientes. Hay otros indicativos de este caracter o naturaleza en las sospechosas, como
verlas volar —Juana la Ansarona declar6 en su dia que habia visto a Juana de Morillas y
a su hija Quiteria que iban «en el ayre algo altillas» (ADC, Inquisicion, Delitos, Legajo
99, n° 1441, f. 28r)—, lo cual presupone una traslacion, bien a la vivienda de alguien para
cometer un crimen, bien al aquelarre de Barahona. Pero, fuera de la sala de justicia, en la
que si se insiste en los elementos demonoldgicos y la participacion en juntas, se otorga
mas relevancia a otros actos, como hemos visto.

Sin embargo, estas magicas pasan a la posteridad como las brujas de «Barahonay,
de forma que el lugar de reunion resulta determinante en su denominacion. A pesar de
la celebridad de Ana la Roa, Maria Parra, Violante Machuca y otros nuevos personajes
como Maria la Carretera y Maria de Mingo, en cuanto a su implicaciéon en los
homicidios infantiles por venganza, lo que va a quedar cristalizado en el imaginario es,
basicamente, su viaje a los campos sorianos. Lo significativo en los textos que hablan
sobre este tema en el XVII son el vuelo y el sabbat, como ocurre en Lo que queria ver
el Marqués de Villena, de Francisco de Rojas Zorrilla (1645). Ya en 1610, Covarrubias
habia incluido estas palabras en su Tesoro: «En este campo hay fama juntanse los
brujos, y las brujas a sus abominaciones, llevados por el ministerio del demonio,
hablilla es, no hay que darle crédito» (120). También podemos ver esta concepcion
en Las brujas del campo de Barahona de Torres Villarroel (1795) que se detiene en
la asamblea celebrada en tal espacio. Ademas, simplemente mencionar Barahona va
a remitir inmediatamente a la brujeria, como se observa, en el Entremés de los putos,
de Gerénimo de Cancer (1668) o, mas de un siglo después, en la misiva del Padre
Martin Sarmiento Sobre las brujas (Correo literario de la Europa, 27 de junio de
1782). Sugerir a alguien que se desplace hasta tal espacio agreste va a suponer todo un

33 Es interesante ver que en esta ocasion los delitos de que se acusa a estas mujeres son reales, es decir,
remiten a un acontecimiento que si ha tenido lugar. No era asi siempre, como bien afirma Tausiet (2004a:
206), pues a veces los meros rumores eran suficientes.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 244 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

insulto, como se puede comprobar en Concluye el discurso de ayer... de El Alquimista
(Diario de Madrid, 12 de junio de 1800).

Parece ser que, tras dos procesos, a esas historias sobre mujeres reales, con nombre
y apellido, que habian sembrado el miedo en Pareja y Saceddn por sus infanticidios, se
impone la vision teologal de la brujeria en Guadalajara a nivel oral. Desconocemos, fuera
de los procesos, que nos dejan testimonios escritos, como funcionaria la transmision de
la informacion, aunque si esta clara la influencia de los predicadores con sus sermones.
Los datos de que disponian estos seguian las directrices teologales y contribuian a la
conformacion de una determinada imagen de la brujeria. Aunque los vecinos parecen
seguir anclados en una vision tradicional del mito, las implicadas, tras la experiencia
de 1527 y el aprendizaje de un determinado discurso guiado por las autoridades, tienen
bien aprendida la leccion y ofrecen lo que se espera en sus confesiones. Sin embargo, la
falta de pruebas fehacientes las exonera, demostrando que, en estos procesos concretos,
la palabra no es suficiente, afortunadamente. Eso si, la vision que formard parte del
imaginario serd la de pacto, vuelo y conventiculo, con todo lo que ello comporta. Nada
recogera la literatura ya sobre infanticidios, asentando la imagen de bruja demoniaca
que asiste al aquelarre, aunque de forma desenfadada y habitualmente burlesca (Lara
Alberola, 2022a).

Si basta con la mera palabra entre la poblacion, de ahi que se apele tantisimo
a la voz publica y a la fama. Y es que el boca a boca es fundamental en la transmision
de un mito, que es como concibe la brujeria Maria Tausiet (2004a: 56), quien utiliza
expresamente el término «mitologia» —que se va ampliando con nuevos elementos sobre
la base primigenia—y expresa: «ningin mito tan util para el conjunto de la sociedad
que el de la brujeria» (Tausiet, 2004a: 254). Ademas, comenta con respecto del trasvase
existente entre lo incluido en los tratados y los cargos presentados en los procesos que
«[...] el mito se encarnaba y acrecentaba debido a la falta de critica de unos jueces que
aceptaban como validas cualesquiera acusaciones en contra de las supuestas brujas con
tal de acabar con ellas» (Tausiet, 2004a: 244). Ademas, incide en que «EIl mito de la
brujeria, con su declarado énfasis en los aspectos perversos de ciertas mujeres a quienes
se imaginaba entregadas al demonio en cuerpo y alma, cumplia en realidad una funcién
normativa extraordinariamente conservadora» (Tausiet, 2004b: 46). Ya en un trabajo
anterior habia insistido en que «el mito de la comadrona-bruja entroncaba directamente
con el mito por antonomasia de la brujeria: el sabbat» (Tausiet, 1997: 379).

En relacion con esto ultimo, en los procesos estudiados vemos como se combina
la figura de la bruja homicida —en este caso no es comadrona, pero si infanticida— con
la asistencia a las asambleas. Alberto Ortiz habla de «el mito del aquelarre» (2015: 103).
Justifica con respecto de la asamblea en si:

[...] la estructura narrativa, ya sea oral o escrita, contiene al mito, a la literatura y a
la maravilla. Al mito porque proviene [...] de una cosmovision empirica que transfiere
el sentido primigenio del temor, el poder, la trascendencia y la ruptura humanas, a un
acontecimiento nocturno ficticio; a la literatura en razén de su esencial y contundente
peso lirico-narrativo, pues todo fendémeno magico se narra desde su funcionalidad lirica
exegeética; y a la maravilla en tanto el resultado del acontecimiento imaginado y contado
se recrea en el terreno cognitivo del asombro y la credulidad (2015: 16-17)

Ortiz y Ortiz Coss (2021) se refieren en otra publicacion a que «El mito de la
brujeria estd compuesto por variados y sorprendentes episodios, entre los que se destaca

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~ 245 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

el vuelo nocturno, las asambleas de brujos o aquelarres, las posesiones diabdlicas y el
pacto con el diablo» (2021: s.p.). En consecuencia, ese mito del conventiculo se integra
en otro mayor, el de la brujeria en si. También reflejan esta concepcion Galvez Soto y
Hernéndez Rojas (2012).

Moncéd Rebollo (2004: 189) avala, de algin modo, esta idea: «Decir bruja y
mal era todo uno. No existia en este modelo cultural ninguna fisura, ningin atenuante,
ninguna imperfeccion, aunque, desde un anélisis antropoldgico, aprovechemos ciertos
poros para preguntarnos sobre la funcionalidad del tipo-bruja y asimismo por el origen,
transmision, valores y representaciones que sustentabax». Utiliza Moncd la expresion
«modelo cultural», pero, dada la estructura narrativa con la que se presenta este fendémeno
y el peso del elemento sobrenatural, tiene mucho sentido considerar la brujeria como un
mito, tal y como hacen los autores que ya hemos citado. Como bien asevera Losada (2022:
20), «Mas atn que la literatura de ficcidon —el mito no es reducible al hecho literario—
el relato mitico puede ser un instrumento de prospeccion sistematica de los espacios
ignotos de la realidad, material o mental, humana o sobrenatural», cosa que hemos visto
que sucede con lo brujesco. El mito de la brujeria —también habla Losada del mito
del vampiro (2022: 542-544)— posee mucho de literario, tal y como hemos sefialado
anteriormente, pero no es reducible a eso. Aporta mucha informacion para comprender el
contexto en que se genera, la realidad a la que se aplica y en el marco de la cual se narra,
y un determinado sistema de creencias e ideas humanas que poseen, evidentemente, una
relacion directa con lo numinoso.

En ese sentido y teniendo en cuenta que ya se ha abordado el analisis puramente
narratologico del proceso de 1527 (Lara Alberola, 2022b), demostrando que se pueden
encontrar diversos microrrelatos y un macrorrelato, la mitocritica puede ser una nueva
e interesante via que explorar, dado que se vale del auxilio de otras disciplinas que ya
hemos ido aplicando a nuestros estudios, como la psicologia, la teologia, la sociologia,
la propia narratologia... Losada (2022: 28-30) insiste en que la mitocritica ha de ser
nomotética, histdrica, filosofica, filologica y ha de indagar en lo numinoso. Todo ello
casa a la perfeccion con la investigacion sobre lo magico y, en concreto, lo brujeril.
No olvidemos que el mito conecta realidad con ficcion y dicha vinculacion resulta
fundamental al abordar la brujeria. Aunque veamos en estas historias dos mundos que
chocan, el inmanente y el trascendente (Losada, 2022: 54 y 59), se puede trasladar al
mundo real lo que se narra, pues su origen se cifra en ese lugar intermedio y el relato se
actualiza muchas veces en un contexto historico muy concreto, en el que se materializa
esa ficcion. Observamos también que estas narraciones se hallan sujetas a modificaciones
(Losada, 2022: 64) y ocupan un lugar preeminente en el folklore, con sus particulares vias
de transmision (2002: 180).

Asi que, si tomamos en consideracion la definicion que facilita Losada, autor
del trabajo mas actual, completo y abarcador sobre la mitocritica, un mito es «un relato
funcional, simbodlico y temdatico de acontecimientos extraordinarios con referente
trascendente sobrenatural sagrado, carentes, en principio, de testimonio histérico y
remitentes a una cosmogonia o escatologia individuales o colectivas, pero siempre
absolutas» (2022: 193). Ese gran «cuento» que es la brujeria casa perfectamente en
dicha categoria, aunque posee unas peculiaridades notables, por esa posibilidad de que lo
abstracto se encarne y ello posea unas graves consecuencias para la poblacion. Pensemos,
ademads, que si existe el mito del angel caido y también el del hombre caido (Losada,
2022: 321-325), ahi se inserta la bruja, que reniega de la fe y pasa a engrosar las filas de
los servidores del demonio.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~ 246 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

No nos detendremos en esta ocasion, a nivel general, en la presencia de una serie
de mitemas (Losada, 2022: 198)*%, mas alla de lo que se puede extraer de las causas
analizadas: [invocacion y] pacto con el diablo-perpetracion de crimenes con asistencia
diabdlica [infanticidio]-unto y vuelo-participacion en la asamblea (baile, banquete y trato
carnal)-descubrimiento de las brujas y apresamiento por parte de la justicia. Tengamos
presente que, cuando se profundiza directamente en los procesos, una parte importante de
lo recogido tiene que ver con la acusacion y el hecho de que las presuntas responsables
son llevadas ante la justicia. Eso si, como hemos adelantado, este mito esta sujeto a
variaciones y actualizaciones, pero existen unos patrones fijos que se repiten y perpetiian
una determinada concepcion de la brujeria.

Este hecho es comprobable a través de los procesos, en los que se enuncia ese
mito, con las pertinentes variantes. Tanta es su relevancia, que deja una huella indeleble
en la tradicion y en la toponimia, resultado esto ultimo de vincular continuamente los
conventiculos con ubicaciones concretas, que, como Barahona, se convierten en un lugar
comun. Las causas que hemos estudiado en si, ya sea la primera o la segunda —que
demuestra la importancia de la fama y la voz publica, la pervivencia de la creencia en los
poderes de las Morillas y las Machuca principalmente, y la existencia de unos modelos
bien establecidos—, no permanecen en la memoria, mas alla del papel de sus protagonistas
en la creacion de un relato cuyo eje fundamental en afos y siglos posteriores sera el trato
demoniaco y la participacion en las reuniones. Poco queda de la motivacion real que llevo
a los vecinos a sefalar a estas mujeres. Y nada sobre las procesadas y todo lo que en torno
a ellas se desato en Pareja y Sacedon. La historia queda casi al margen. El mito se impone
y circula en adelante con vida propia.

CONCLUSIONES

A lo largo de este articulo, se ha podido verificar la hipétesis inicial, pues hemos
demostrado que este segundo proceso es una prolongacion del primero. Las acusaciones
de los vecinos son similares, en tanto focalizan en las muertes de nifios de cuna vy,
como hemos visto, estdn sustentadas en la voz publica y la fama de las Morillas, las
Machuca y otras vecinas como Juana la Carretera o Maria de Mingo, aunque los clanes
principales son los mismos que fueron ya sefialados y juzgados en 1527, sobre todo
Juana de Morillas y sus hijas. Los relatos vertidos en la sala de justicia por Ana la Roa
y Maria Parra constituyen una continuacién de la primigenia historia de las brujas de
Barahona, que no se extingui¢ al finalizar las causas de las féminas procesadas y absueltas
o condenadas con penas menores entre 1527-1529, sino que sigui6 alentdndose a través
de las narraciones derivadas del acto judicial, vinculandose a estas mujeres concretas de
la aldea y alimentdndose durante casi treinta afios por los rumores y habladurias.

Ya antes de 1526 circulaba por el pueblo una determinada creencia acerca de
Juana de Morillas, su brujeril reputacion fue la responsable de que, ante la concatenacion
de fallecimientos infantiles y la intervencion de los inquisidores entre 1515y 1519 a este
respecto, se la acusara directamente de los males que sufria la comunidad. Todo ese caldo
de cultivo previo, aderezado con el aprovechamiento que tanto Ana como Maria pudieron
hacer de su propia fama, con el nuevo edicto que se promulgd en Pareja acerca de los

36 «Un mitema es la unidad tematica y mitologica minima cuya indispensable dimension trascendente
o sobrenatural lo capacita para interactuar con otros mitemas en la formacion de un mito» (Losada, 2022:
536). Habria, ademas, «una relacion combinatoria fija» (2022: 535).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~ 247 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

actos brujescos en 1554 y con los casos reales de muertes de criaturas, prendi6 otra vez la
llama de la sicosis. La voz publica, que se erige sobre la base de rumores y habladurias,
es el nucleo de estos casos estudiados.

Por otra parte, nuestra hipotesis defendia, igualmente, que existen unos patrones
comunes entre las causas de 1527 y 1556, aunque se pueden hallar distintas variantes.
Recordemos que la esencia es exactamente la misma, teniendo en cuenta, ademas, que
tanto Ana la Roa como Maria Parra estuvieron ya involucradas en el primer procedimiento.
Conocen, por tanto, de primera mano los acontecimientos que se narraron, aunque el paso
de los afios matiza algunas cuestiones.

Las maés relevantes tienen que ver con el modo de presentar los hechos, pues
Ana, al igual que hiciera en su comparecencia de 1528, comienza aludiendo a la reunion
y solo en segunda instancia se refiere, por indicacion de las autoridades, a la iniciacion.
En cambio, en 1527 la Ansarona focalizaba en la coaccion por parte de la Morillas, el
unto, invocacion, reniego, practicas malignas, etc., un ritual que, una vez completada
la renuncia de la fe inicial, se repetia habitualmente y siempre terminaba en la vivienda
de alglin vecino para perpetrar el consabido infanticidio. Solo mas tarde se introduce el
conventiculo y lo que alli tiene lugar, siendo esto muy parecido a lo que se especifica
en esta segunda historia. Una de las grandes diferencias entre el primer y el segundo
relato es el aspecto del demonio, que antes era negro y con los ojos relucientes, o bien un
macho cabrio en el sabbat, y ahora se describe como un caballero. También se modifica
la existencia de diversos demonios, uno para cada bruja, con respecto al diablo tnico al
que aluden Ana y Maria, aunque la primera en su dia siguiera la estela marcada por la
Ansarona y hablara también de varios. También es novedoso el beso en el ano a Satan
y se incide mas en la comida y la bebida; al baile y diversion ya se hacia referencia
anteriormente. Ademas, en la asamblea ahora no se diferencia entre un diablo mayor y
otros menores. Tampoco se menciona que se entregue dinero alguno a las brujas, aunque
en el momento del pacto el demonio si asegura que las hara dichosas si se colocan bajo su
bandera. Se respetan en todo momento las relaciones sexuales de las brujas con su amo.

En cuanto a los infanticidios, se calca lo que tiene que ver con la invocacion
usando determinadas formulas, el unto, vuelo y desplazamiento a las residencias
correspondientes, al igual que la apertura y cierre de puertas, el ahogamiento de
las criaturas y el hecho de volver a dejarlas en la cama. Solo en el caso de 1527 se
especifica que extraian el unto del nifio por el sieso, lo cual revertia en los ingredientes
del ungiiento segtn la Ansarona.

Se trata de pequefias variantes que no empanan en absoluto la existencia de un
tronco comun bien claro. Eso si, a pesar de la pervivencia de ese macrorrelato, como ya
hemos mostrado con anterioridad, las brujas de Barahona no se asientan en el imaginario
desde la concrecion en estas protagonistas y sus andanzas, bien afianzadas gracias a su
fama y a la voz publica, sino que se despojan de los condicionantes y la situacion que las
vieron nacer y se transforman en una masa informe de mujeres cuya principal costumbre
es acudir a las reuniones presididas por el diablo en los campos de Barahona.

FinANCIACION

El presente trabajo se inscribe en las actividades del Proyecto de I+D para grupos
de investigacion consolidados de la Conselleria de Innovacion, Universidades, Ciencia
y Sociedad Digital CIAICO/2022/226: «Figuras del mal: marginalidad, dominacion y

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~ 248 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

transgresion en los siglos XVII-XIX», de la UCV; y del Proyecto I+D del Programa Estatal
de Generacion de Conocimiento (MCIU/FEDER) PID2021-127063NB-100: «Narremas
y Mitemas: Unidades de Elaboracién Epica e Historiografican, de la Universidad de
Zaragoza.

BIBLIOGRAFiA

ALCOBERRO, Agusti (2024): «Witch Hunts and the ‘Little Ice Age’ in Catalonia the Crime
of Triggering Natural Disasters and Its Repression (1614-1629)», en Rethinking
violence in Valencia and Catalonia. Fourteenth to Seventeenth Century, Alejandro
Llinares Planells y Guillermo Lépez Juan (eds.), Peter Lang, pp. 219-238.

ArLonso CaLvo, Sara (2014): Actos de habla en procesos de la Inquisicion espariola, tesis
doctoral, Valladolid, Universidad de Valladolid.

ArLonso Ramos, José Antonio (2013-2014): «Brujeria y magia en la provincia de
Guadalajara», Cuadernos de etnologia de Guadalajara, 45-46, pp. 291-330.

ANONIMO (1841): L4S BRUJAS DE BARAHONA Y LA CASTELLANA DE ARBAIZAL, en Cuentos fantdsticos
y sublimes, tomo 1, Madrid, Oficina del Establecimiento Central, pp. 1-122.

ArcHIVO Diocesano DE CUENCA (1527): PROCESO CONTR4 FRANCISCA 14 ANSARONA4, Legajo
99, exp. 1441.

ARcHIVO D10cEsANO DE CUENCA (1527): PROCESO cONTR4 QUITERIA DE MoRiLLAS, Legajo 96,
exp. 1425.

ARrcHIVO Diocesano DE CUENCA (1556): PROCESO CONTR4 AN4 14 Ro4, Legajo 199, exp.
2248.

ARrcHIVO D10cesaNo DE CUENCA (1556): PROCESO CONTR4A Maria P4Rrr4, Legajo 212, exp.
2445.

Avuso, César Augusto (2019): «Brujas de Palencia. De la creencia popular a la recreacion
literaria», PITMM, 90, 199-226.

BaiLey, Michael David (2003): Battling demons: Witchcraft, Heresy and Reform in Late
Middle Ages, Pensilvanya, Penn.

BerroJALBIZ, Ander (2021): Akelarre. Historias nocturnas en los albores de la gran caza
de brujas, Navarra, Pamiela.

Branco, Ramiro (1909): «Las brujas de Barahonay, en Tanda de cuentos, Madrid, Lib. De
Fernando Fe, pp. 124-130.

BLAZzQUEZ MIGUEL, Juan (1985): Hechiceria y supersticion en Castilla la Mancha, Toledo,
Junta de Comunidades de Castilla la Mancha.

BLAzQUEZ MIGUEL, Juan (1989): Eros y Tanatos. Brujeria, hechiceria y supersticion en
Esparia, Toledo, Arcano.

Boureau, Alain (2004): Satan hérétique. Naissance de la démonologie dans [’Occident
médiéval (1280-1330), Paris, Odile Jacob.

BriGgas, Robin (2002): Witches and Neighbours. The Social and Cultural Context of
European Witchcraft, Oxford, Blackwell.

CapALSO, José (1999 [1789]): Cartas marruecas, Alicante, Biblioteca Virtual Cervantes.

CaMPAGNE, Fabian Alejandro (2009): Strix hispanica. Demonologia cristiana y cultura
folklorica en la Espaiia moderna, Buenos Aires, Prometeo.

CANCER, Geronimo de (1985 [1668]): «Entremés de los putos», en Teatro breve de los
siglos XVI y XVII. Entremeses, loas, bailes, jacaras y mojigangas, ed. de Javier
Huerta Calvo, Madrid, Taurus, pp. 228-234.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/bl0.v15.9280
~249 ~



E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

Caro Baroja, Julio (1990): Vidas magicas e Inquisicion, Vol. 1., Madrid, Taurus.

CARRERAS, JUlia (2022): Vienen de noche. Estudios sobre las brujas y la otredad, Barcelona,
Luciérnaga.

CasHpan, Sheldon (2017): La bruja debe morir. De qué modo influyen los cuentos de
hadas en los nirios, Madrid, Debate.

CasTELL, Pau (2013): Origens i evolucio de la cacera de bruixes a Catalunya (segles XV-
XVI). Apéndix documental, Barcelona, Universitat de Barcelona.

CasTELL, Pau (2014): «*Wine vat witches suffocate children’. The Mythical Components
of the Iberian Witch», en Magia, hechiceria y brujeria en la historia, la cultura y
la literatura hispanicas de la Edad Moderna, Eva Lara y Antonio Cortijo (eds.),
eHumanista, 26, pp. 170-195.

Cirac EstoPANAN, Sebastian (1942): Los procesos de hechicerias en la Inquisicion de
Castilla la Nueva: tribunales de Toledo y Cuenca, Madrid, CSIC.

CLaARk, Stuart (2001): «Introduction», en Languages of Witchcraft. Narrative, ldeology and
Meaning in Early Modern Culture, Stuart Clark (ed.), London, McMillan, pp. 1-18.

Crark, Stuart (2004): «Brujeria e imaginacion historica. Nuevas interpretaciones de la
demonologia en la Edad Moderna», en El diablo en la Edad Moderna, Maria
Tausiet y James Amelang (eds.), Madrid, Marcial Pons, pp. 21-44.

Conn, Norman (1980): Los demonios familiares en Europa, Madrid, Alianza.

Corpente, Heliodoro (1990): Brujeria y hechiceria en el obispado de Cuenca, Cuenca,
Diputacion Provincial de Cuenca.

CovarruBias, Sebastian de (1611): Tesoro de la lengua castellana o espariola, Madrid,
Luis Sanchez.

Doran, Frances E. (1994): Dangerous familiars: Representations of Domestic Crime in
England, 1550-1700, New York, Cornell University Press.

Doran, Frances E. (1995): «Ridiculous Fictions: Making Distinctions in the Discourses
of Witchcrafty, Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies, 7(2), pp. 82-
110. https://doi.org/10.1215/10407391-7-2-82.

FARGE, Arlette (1991): La atraccion del archivo, Valencia, Edicions Alfons El Magnanim.

FERNANDEZ DE MoRrATiN, Leandro (1999 [1811]): Quema de brujas en Logrorio, prologo de
Eduardo Alonso, Valencia, La Mascara.

FERNANDEZ ORTEA, Javier (2017): «Hechiceriay supersticion en la Alcarria de Guadalajaray,
Cuadernos de etnologia de Guadalajara, 49, pp. 293-324.

FERNANDEZ ORTEA, Javier (2022): Alcarria bruja. Historia de la hechiceria en Guadalajara
y los procesos de la villa de Pareja, Guadalajara, Océano Atlantico-AH ediciones.

FLores, Enrique y Masera, Mariana (2010): Relatos populares de la Inquisicion
novohispana. Rito, magia y otras «supersticionesy, siglos XVII-XVIII, Madrid,
CSIC-Universidad Nacional Autonoma de México.

GALvEZ soto, Francisco y HERNANDEzZ Roias, José¢ (2012): «La sobrenaturalidad
como explicacion de la realidad: mito, magia y brujeria en Chiloé», Revista
Comunicaciones en Humanidades, 2, pp. 167-174.

GARrCcEs, Carlos (2013): La mala semilla. Nuevos casos de brujas, Zaragoza, Tropo editores.

Garcts, Carlos (2015): «De Monzén a Burdeos. Las cinco mujeres quemadas por brujas
en 1532», Cuadernos del CEHIMO, 41, pp. 249-287.

Garcia BErLANGA, Gumersindo (2006): De Barahona y de sus brujas, Soria, Ochoa.

Garcia PErez, G. (2010): «Brujas, meigas y afines en el mapa topografico de Espafiay,
Boletin de la Sociedad Ateneista de Aire Libre, 42, pp. 17-21. En linea: https://
oa.upm.es/5803/

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~250 ~


https://doi.org/10.1215/10407391-7-2-82
https://oa.upm.es/5803/
https://oa.upm.es/5803/

E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

Gar1, Angel (2007): Brujeria e Inquisicion en Aragon, Zaragoza, Delsan.

GaskiLL, Malcolm (2001): «Witches and Witnesses in Old and New England», en
Languages of Witchcraft. Narrative, ldeology and Meaning in Early Modern
Culture, Stuart Clark (ed.), London, McMillan, pp. 55-80.

GeNTILCORE, David (2002): «Witchcraft Narratives and Folklore Motifs in Southern Italy»,
en The Witchcraft reader, Darren Oldridge (ed.), London-New York, Routledge,
pp. 97-108.

GiBsoN, Marion (1999): Reading Witchcraft. Stories of Early English Witches, London-
New York, Routledge.

GIRARD, René (1986): El chivo expiatorio, Barcelona, Anagrama.

GonzaLBo Aizpuru, Pilar (2009): «Reflexiones sobre el miedo en la historia», en Una
historia de los usos del miedo, Pilar Gonzalbo, Anne Staples y Valentina Torres
(eds.), México D. F., El Colegio de México / Universidad Iberoamericana, pp.
21-34.

HartzenBuscH, Juan Eugenio (1860 [1839]): Historia del Marqués de Villena. Célebre
hechicero y encantador, o sea la Redoma Encantada: (Leyenda del siglo XV),
Carmona, Imprenta de don Jos¢ Maria Moreno.

HenNINGSEN, Gustav (2010 [1983]): El abogado de las brujas. Brujeria vasca e inquisicion
esparniola, Madrid, Alianza.

InsTITORIS, Heinrich y SPRENGER, Jacob (2004 [1486]): Malleus Maleficarum, Valladolid,
Maxtor.

Lara, Maria (2013): Brujas, magos e incrédulos en la Espaiia de los Siglos de Oro,
Cuenca, Alderaban.

Lara ALBEROLA, Eva (2022a): «Las brujas de Barahona: del proceso de 1527 a la literatura
de los siglos XVIII y XIX», ltinerarios, 35, pp. 109-131. https://doi.org/10.7311/
ITINERARIOS.35.2022.06

LARrA ALBEROLA, Eva (2022b): «Las brujas de Barahona: la construccion del relato a partir
del proceso», Boletin de literatura oral, 12, pp. 74-105. https://doi.org/10.17561/
blo.v12.6891

LrLiNares PraneLrs, Alejandro (2023): «The Songs of the Scaffold: Characteristics,
Creation and Diffusion on Execution Ballads in Sixteenth- and Seventeenth-
Century Cataloniay», Acta Histriae, 31(4), pp. 647-672. https://doi.org/10.19233/
AH.2023.29

Losapa, José¢ Manuel (2022): Mitocritica cultural. Una definicion del mito, Madrid, Akal.

Miras, Domingo (1992 [1978]): Las brujas de Barahona, ed. de Virtudes Serrano, Madrid,
Espasa-Calpe.

Monco ReBoLLo, Beatriz (2004): «Demonios y mujeres: historia de una transgresion», en
El diablo en la Edad Moderna, James S. Amelang y Maria Tausiet (eds.), Madrid,
Marcial Pons, pp. 187-210.

MonTaNER, Alberto y Lara, Eva (2014): «Magia, hechiceria, brujeria: deslinde de
conceptos», en Sernales, portentos y demonios: La magia en la literatura y
la cultura espanolas del Renacimiento, Eva Lara y Alberto Montaner (eds.),
Salamanca, SEMYR, pp. 33-184.

MONTANER, Alberto y Tausier, Maria (2014): «“Ojos ayrados™: Poética y retorica de la
brujerian, en Sefiales, portentos y demonios: La magia en la literatura y la cultura
esparniolas del Renacimiento, Eva Lara y Alberto Montaner (eds.), Salamanca,
SEMYR, pp. 277-350.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~ 251~


https://doi.org/10.7311/ITINERARIOS.35.2022.06
https://doi.org/10.7311/ITINERARIOS.35.2022.06
https://doi.org/10.17561/blo.v12.6891
https://doi.org/10.17561/blo.v12.6891
https://doi.org/10.19233/AH.2023.29
https://doi.org/10.19233/AH.2023.29
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=1156394

E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

Muratori, Luis Antonio (1782): Reflexiones sobre el buen gusto en las ciencias y en las
artes, Madrid, Imprenta de don Antonio de Sancha.

NIDER, Johannes (2019 [1437-1438)): El libro quinto del Formicarius, ed. Pedro Eduardo
Ledén Mescua, Valencia, s. €.

ORTEGA Y GASSET, José (1926): El espectador, Madrid, Revista de Occidente.

Orrtiz, Alberto (2015): El aquelarre. Mito, literatura y maravilla, Barcelona, Ediciones
Oblicuas.

OrTiz, Alberto y Ortiz Coss, Brenda (2021): «Un servicio peligroso. El mito de la
brujeria y las parteras en Nueva Espafia», Cuadernos de Literatura, 25. https://
doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.spmb

PeDRAZA, Pilar (2014): Brujas, sapos y aquelarres, Madrid, Valdemar.

PErEz, Martin (2002 [1312-1317]): Libro de las confesiones. Una radiografia de la sociedad
medieval espariola, ed. Antonio Garcia y Garcia, Bernardo Alonso Rodriguez y
Francisco Cantelar Rodriguez, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos.

PErRez GALDOS, Benito (1999 [1909]): El caballero encantado, ed. de Julio Rodriguez-
Puértolas, Madrid, Catedra.

Pico, Amaranta (2013): Las voladoras. La red invisible del relato, Quito, Universidad
Andina Sim6n Bolivar / Editora Nacional.

Prapo CoroNEL, Javier y Dies VaLts, Clara (2024), Breve viaje por la Esparia de las
brujas. Usos, costumbres, leyendas y realidad, Vitoria, Sugaar.

Purkiss, Diane (2001): «Sounds of Silence: Fairies and Incest in Scottish Witchcraft
Stories», en Languages of Witchcraft. Narrative, Ideology and Meaning in Early
Modern Culture, Stuart Clark (ed.), London, United Kingdom, McMillan, pp.
81-98.

Rojas ZorriLra, Francisco de (1999 [1645]): Lo que queria ver el Marqués de Villena,
Alicante, Biblioteca Virtual Cervantes.

Rowranp, Robert (1998): «Fantasticall and Devilishe Persons: European Witch-
beliefs in Comparative Perspective», en Early Modern European Witchcrafft,
Bengt Ankarloo y Gustav Henningsen (eds.), Oxford, Oxford University Press,
pp. 161-190.

Rowranps, Alison (2003): Witchcraft Narratives in Germany: Rothenburg, 1561-1652,
Manchester, Manchester University Press.

RusHToN, Peter (2001): «Texts of Authority: Witchcraft Accusations and the Demonstration
of Truth in Early Modern England», en Languages of Witchcraft. Narrative,
Ideology and Meaning in Early Modern Culture, Stuart Clark (ed.), London,
McMillan, pp. 21-39.

SArRMIENTO, Martin (27/6/1782): «Carta sobre las brujas», Correo literario de la Europa,
55, pp- 397-400.

SERRANO BELINCHON, José (2000-2001): «Sobre las brujas de Pareja», Cuadernos de
etnologia de Guadalajara, 32-33, pp. 387-394.

SteEwarT, Pamela J. y STrRATHERN, Andrew (2008): Brujeria, hechiceria, rumores y
habladurias, Madrid, Akal.

Tausier, Maria (1997): «Comadronas-brujas en Aragon en la Edad Moderna: mito y
realidad», Manuscrits, 15, pp. 377-392.

Tausier, Maria (2004a): Ponzofia en los ojos. Brujeria y supersticion en Aragon en el
siglo XVI, Madrid, Turner.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~252 ~


https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.spmb
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.spmb

E. LarA ALBEROLA, «POR LA PUBLICA FAMA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 222-253

Tausiet, Maria (2004b): «Avatares del mal: el diablo en las brujasy», en El diablo en la
Edad Moderna, James Amelang y Maria Tausiet (eds.), Madrid, Marcial Pons,
pp. 45-66.

TorrEs VILLARROEL, Diego de (1795): Extracto de los pronosticos del Gran Piscator de
Salamanca desde el ario 1725 hasta 1753, Tomo X, Madrid, Imprenta de la Viuda
de Ibarra.

ViLARROYA, Oscar (2019): Somos lo que nos contamos, Barcelona, Ariel.

Fecha de recepcion: 29 de octubre de 2024
Fecha de aceptacion: 26 de marzo de 2025

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9280
~253 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)»

BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

FEl cuento de tradicion oral en la obra de Garcia Lorca: La nirnia
que riega la albahaca y Juego de damas

The oral tradition tale in the work of Garcia Lorca: The girl who
waters the basil and Game of Ladies

Fernando RoMERA GALAN
(Universidad Catélica de Avila)
fernando.romera@ucavila.es
https://orcid.org/0000-0003-3182-4101

Resumen: El presente articulo indaga en la
relacion que algunas obras de Federico Garcia
Lorca pudieron mantener con el cuento
tradicional, especialmente con el cuento
maravilloso. Algunos textos breves del autor
granadino son una interesante muestra del
conocimento que Lorca pudo tener de estos
relatos folcloricos, como son La nifia que
riega la albahaca y Juego de Damas. También
se aborda cémo estos relatos llegaron a ser
importantes en sus textos y como tuvieron una
destacable influencia en los primeros afios del
siglo XX hasta llegar a ser fuente de creacion
en la obra lorquiana.

PaLaBrAs crLave: Cuento tradicional, Garcia
Lorca, Narrativa popular, Tradicion oral.

ISSN: 2173-0695

AsTrRACT: This article explores the relationship
that some works of Federico Garcia Lorca may
have had with traditional tales, especially with
fairy tales. Some short texts by the author from
Granada are an interesting example of the
knowledge that Lorca may have had of these
folkloric stories, such as The Girl Who Watered
the Basil and Game of Ladies. 1t also addresses
how these stories became important in his
texts and how they had a notable influence in
the early years of the 20th century, eventually
becoming a source of creation in Lorca's work

Keyworps: Traditional tale, Garcia Lorca,
Popular narrative, Oral tradition.

DOI: 10.17561/blo.v15.9425

~ 254 ~


mailto:fernando.romera@ucavila.es
https://orcid.org/0000-0003-3182-4101

F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

GARCiA LORCA Y LOS PRIMEROS ACERCAMIENTOS AL CUENTO TRADICIONAL

Existe una preocupacion evidente en la obra de Federico Garcia Lorca por el
folclore nacional y, especialmente, por el andaluz. Podemos rastrearlo en su obra a través
de un buen nimero de opusculos y conferencias, por no hablar de su poesia, que dan
cuenta del interés del autor granadino por las fuentes populares y folcloricas. De hecho,
fue el propio Federico Garcia Lorca quien guié a don Ramon Menéndez Pidal por Granada
en su recogida de romances tradicionales':

Recuerdo que cuando en 1920 hice un viaje a Granada, un jovencito me acompaid
durante unos dias, conduciéndome por las calles del Albaicin y por las cuervas del
Sacromonte para hacerme posible recoger romances orales en aquellos barrios gitanos de
la ciudad. Ese muchacho era Federico Garcia Lorca.

Garcia Lorca pertenece, por edad y vocacion, a una generacion que ya esta
involucrada plenamente en el conocimiento del folclore espafiol y de ciertas fuentes
que, si bien en el resto de Europa se venian poniendo en valor desde décadas anteriores,
ya comienzan a verse publicadas y estudiadas con cierta profusion en la vida cultural de
la época. Las recopilaciones de Cecilia Bohl de Faber, firmadas bajo su pseudonimo de
Fernan Caballero, que ven la luz en 1878, especialmente dedicadas al publico infantil
mas que al filologico o literario de las obras, habian tenido una gran difusion y también
habian abierto la puerta al interés por estos relatos. Montserrat Amores (1994: 10)
explica como ya se habian publicado varios de ellos bajo el epigrafe y categorizacion
de «cuentos de encantamiento», aquellos que podriamos interpretar bajo la etiqueta
comun de «cuento maravilloso». De alguna manera, comenzamos a ver la importancia
literaria que los relatos de magia o maravilla despiertan en estas ultimas décadas del
siglo XIX y primeras del siglo XX, en lo que se ha dado en denominar la Edad de Plata
de la literatura espafiola. Esos relatos parecen ir dejando una huella explicita en algunos
textos de la época y, particularmente, en la obra de Lorca, si consideramos que alguno
de sus rasgos mas destacables son rastreables en sus narraciones, como iremos viendo
en este articulo.

Ademas de esas primeras publicaciones ya citadas de Caballero, o las de Antonio
Machado y Alvarez?, quien recopilé unos cincuenta relatos populares, es de destacar
que, algunas décadas después, Aurelio Macedonio Espinosa publicaba en Espana varios
estudios sobre el cuento tradicional espafiol. Espinosa era intimo amigo de Ramon
Menéndez Pidal y sus obras se dieron pronto a conocer mas alld de la Universidad de
Standford, donde trabajaba. Asi, habia publicado, ya en 1916 Traditional Ballads from
Andalucia® y, en 1923, Los cuentos populares de Esparia, en el Boletin de la Biblioteca
Menéndez y Pelayo. También en ese afio apareceria, publicada en su Universidad, la obra
quizd mas importante de su trayectoria, los Cuentos populares esparioles, tres volimenes
en los que se recoge su trabajo de recopilacion de estos relatos en nuestro pais. Podemos,
pues, aceptar que existe, aunque algo tardio con respecto a otros paises europeos, un
interés por las fuentes tradicionales y populares espafiolas per se, pero también en su
vinculacién con los textos mas contemporaneos. Creemos que esta tardia preocupacion

"'El texto citado fue recogido por Menéndez Pidal (1953: 438-439).

2Padre del poeta Antonio Machado que firmo estas obras bajo su pseudénimo de Demdfilo.

3Es de destacar que Aurelio Macedonio Espinosa ya venia publicando articulos sobre el cuento
tradicional desde 1910.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 255 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

por los relatos folcloricos llevé a muchos autores espafioles a conjugar una cierta
curiosidad antropologica y filoldgica paralela a su propia creacion literaria. Algo que
podemos rastrear, sin especiales problemas en autores como Antonio Machado, Manuel
Llano, Azorin, en un primer momento; y Lorca o Alberti, algo mas tarde, en esa férmula
que entremezcl6 lo que se ha dado en denominar «tradicion y modernidady.

En lo que respecta a Garcia Lorca, esta faceta de recopilador y de buen conocedor
de las tradiciones poéticas conduce a un proceso creativo integrador. Como ya se ha
estudiado hace algun tiempo, tiene mas que ver con esa idea, asimilada en buena parte
de escritores y musicos de comienzos del siglo XX, de crear una forma de «folclore
imaginario» o personal, en el que las fuentes sirven como un material para la creacion
ulterior, como acertadamente explica Roberto Yahni (2011: 8):

(...) comprendieron que ese material recogido serviria como «pastiche», como
«pieza caracteristica» pero nunca como una idea conceptual ni como base para nuevas
construcciones y que el problema consistia en remontar la corriente sentimental que habia
suscitado la cantilena y la danza rural, hasta llegar a sus fuentes, para redescubrir asi los
mecanismos que permitiran volver a crear una melodia y unos ritmos evidentes; en cierto
modo un folklore personal, un folklore imaginario.

No es descabellado aventurar que, entre estas fuentes, también se encuentran
los relatos o narraciones tradicionales. El cuento popular, creemos, no escapa al interés
que manifiesta el autor granadino por dichas fuentes y, de hecho, son numerosas las
referencias a ellos. Tampoco quiere decir que el cuento popular tenga la importancia
en sus obras que pueda tener el romance o las canciones de cuna, como atestiguan la
abundante documentacion procedente de las conferencias, el epistolario o los articulos
del propio Garcia Lorca*. Sin embargo si es cierto que hay numerosas referencias del
autor hacia su conocimiento de los relatos folcloricos que apuntan a un cierta presencia
en su obra, especialmente en sus textos en prosa y sus poemas. Algo mas complejas son
las referencias a su obra dramatica, aunque existe una obvia relacion con sus Tiferes de
cachiporra e, incluso, con Doria Rosita la soltera o el lenguaje de las flores.

Bien es cierto que la importancia del cuento tradicional en los estudios filologicos
y folcloricos en el ambito hispanico ha sido relativamente reciente y ha ocupado un
lugar secundario, subordinado, en muchos casos, a su relacion con otros géneros y, por
supuesto, muy distanciado de los romances y canciones populares, (quizd en menor
medida las nanas, las canciones de cuna y otras manifestaciones folcloricas). Es algo
que debe producirnos, cuando menos, cierta extrafieza, dada la importancia que tuvo en
el ambito de la filologia del resto de Europa, y que, ateniéndonos a las publicaciones de
mayor repercusion en Espaia, no tiene lugar hasta bien entrado el siglo XX, al menos en
lo que respecta al cuento folclérico, fundamentalmente a partir de las obras de Aurelio
Macedonio Espinosa, y algunos otros folcloristas quienes, mas que recopilar y estudiar,
reconstruyen aquellas historias sin mas preocupaciones que las estrictamente filoldgicas.
Asi que no olvidemos que estamos hablando de publicaciones cientificas coetaneas a la

“Lorca hace referencia habitual a las nanas, como podemos conocer de la conferencia impartida en 1928
y publicada recientemente (Garcia Lorca, 2020). Por supuesto, su amistad con Manuel de Falla o Eduardo
M. Torner, el folclorista a quien conoce en la Residencia de Estudiantes lo pusieron en contacto con una
tradicion de textos populares. O, como comentamos al comienzo de este trabajo, su relacion con Menéndez
Pidal, a quien acompaiaria en alguno de los viajes de recopilaciéon de romances populares.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~256 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

produccion de Garcia Lorca y a las propias conferencias del granadino acerca de, por
ejemplo, las nanas y canciones de cuna.

Sin embargo, en la época en la que Garcia Lorca trabaja sus obras, apenas si se
da importancia a este tipo de narraciones que circulan, ain, de boca en boca y apenas
transcritas. La percepcion de su importancia comienza, empero, a notarse muy poco
antes, si nos fijamos en las publicaciones ya comentadas de Bohl de Faber o en las de
Manuel Llano, por poner algunos ejemplos significativos. En esos momentos, Anti Aarne
(1910) ya habia publicado su clasificacion de cuentos de hadas y, algo mas tarde, Stith
Thompson (1928) amplia el repertorio. Estamos retrotrayéndonos, cuando hablamos de
estas recopilaciones en Espafia, hasta la segunda década del siglo XX, como deciamos, en
plena produccion de Garcia Lorca y en tiempo de vanguardia. y no es de esperar que estas
publicaciones de la recopilacion llevada a cabo por el norteamericano Aurelio Macedonio
Espinosa tuvieran especial repercusion en la Espana de los veinte y menos alin, influencia
en la literatura del momento. Son estudios que tienen una intencién mas filoloégica que
literaria. De hecho, las catalogaciones de los cuentos que hace Espinosa estan mas
basadas en criterios de adscripcion folclorica y antropologica: cuentos humanos, cuentos
ejemplares y religiosos, cuentos de animales, cuentos de encantamiento...

HACIA EL FOLCLORE IMAGINARIO DE GARCIA LORCA

En otro orden de cosas, estos cuentos apenas pasan por una reconstruccion
literaria, como ocurre en Centroeuropa, lo que impide, en cierta manera, la entrada en el
caudal intertextual de la creacion en Espaiia, si bien ha favorecido la variedad y pureza
de versiones recopiladas. Estas reconstrucciones de gran éxito lector en su momento se
habian convertido en lecturas de facil acceso y de gran influencia en el XIX europeo.
Pongamos el ejemplo de Francia. Flaubert (2021) recoge en sus relatos cortos no pocas
arquetipos folcloricos, como el diablo antagonista en el titulado La danza de los muertos.
Son numerosisimos los ejemplos de relatos fantdsticos en esta linea de utilizacion de
arquetipos populares. Los conte franceses y no pocas nouvelles o relatos cortos del XIX
estan en esta linea, segiin explica Hidalgo Parraga (2017: 638):

En cuanto al cuento fantastico, tiene sus inicios en la época romantica con Charles
Nodier (1780- 1844) como uno de sus pioneros, sin olvidar a Nerval con su obra Les
Filles du feu; el cuento fantastico supone una tentacion para todo autor con imaginacion,
como Balzac, y acaba imponiéndose finalmente como una forma de escritura pulida, con
una larga lista de nombres para la posteridad: Maupassant, Barbey d'Aurevilly, Villiers
de 1'sle-Adam. El cuento fantastico ha seducido incluso a maestros del realismo como
Flaubert, los hermanos Goncourt o Daudet. [...] En el siglo XVIII el conte se opone a la
nouvelle ya que remite a tipos de narracion distintos: cuentos de hadas, cuentos orientales,
cuentos morales, etc.

Lo que nos resulta interesante de todo ello es que ya en el siglo XIX francés se
ha venido produciendo ese trasvase intertextual que algunos afios después se dard en la
literatura espafiola. El conocimiento de estos relatos populares encuentra mas facilidad
para incorporarse a la alta literatura cuando se ha producido este proceso. Pero ello no
es obstaculo para encontrarlo en otras obras cuando el autor los conoce desde el propio
caudal popular oral.

Hemos de considerar que son rastreables en su obra enlaces suficientes como para
dar por sentado el conocimiento que tenia de los cuentos populares. Lorca ain convive

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 257 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

con una tradicioén oral que permanecia incorporada con naturalidad a cierto simbolismo
popular, simbolismo que habria recogido personajes y ambientes procedentes de una
narrativa de generaciones previas y que siembra el imaginario general de hadas, animales
que hablan o arquetipos como muchachos pobres que llegan a casarse con princesas, o
animales encantados dotados de poderes taumatargicos. Sabemos que tenia en mente una
conferencia sobre las hadas. En los apuntes encontramos una referencia a los cuentos
tradicionales como cuentos de nifios (1997b: 1340):

Demostracion de la existencia de las hadas y medios de acercarse a ellas.
La moda en las hadas.

Péjaros, fuentes y ramas.

Las ranas y los peces.

El cuento de nifios y sus hadas.

Las hadas en Inglaterra.

Las hadas en Espafia (...)

Por otro lado, hay una relacion importante entre las canciones de nana y el cuento
folclérico. A menudo las canciones tradicionales de cuna tienen relacion con no pocos de
ellos y sus simbolos y arquetipos. Recordemos canciones referidas a personajes que se
mueven entre unas y otros, es decir, que tiene su narracion tradicional correspondiente y
su correlato cantado infantil y que Lorca (1997b: 118) califica como abstraccion poética,
algo que parece referirse a un arquetipo que funciona por no tener un anclaje narrativo
en una unica historia: «La fuerza magica del coco es, precisamente, su desdibujo. Nunca
puede aparecer, aunque ronde las habitaciones. Y lo delicioso es que sigue desdibujado
para todos. Se trata de una abstraccidon poética y, por eso, el miedo que produce es un
miedo cosmicoy.

Sabemos, por la obra de Mendoza Fillola (1998), que Lorca conocia bien lo
maravilloso literario, muy probablemente a partir de esa relacion con la narrativa de
los cuentos de hadas, que lo conduce hacia personajes cercanos a los arquetipicos de
esta tradicion oral. Asi se explicaria su conferencia Las nanas infantiles, en 1928, por
situarnos ante algiin ejemplo destacable. Comenta también Mendoza Fillola la Balada de
Caperucita (1919)°, poema no publicado hasta 1994 en la edicion de los poemas inéditos
de Lorca que prepard Christian de Paepe, y que se adentra en uno de los relatos mas
significativos del folclore popular universal:

Estas evocaciones proceden, sin duda, del recuerdo de los relatos y narraciones
que en pasadas veladas el poeta, durante su infancia y adolescencia, ha escuchado en
su entorno familiar, en la escuela, en la calle, y de cuya significacion atin no se ha
desprendido (1994: 69).

Mendoza considera a esta obra como un hipotexto que funciona como la base
creativa de Lorca y sobre el que «el poeta combiné algunas de las referencias basicas
del arquetipo del cuento tradicional: el conflicto de Caperucita perdida en el bosque, la
necesidad de buscar un algo esencial, que le lleva al mas extraordinario «alejamientoy»
(1994: 101), en referencia a la funcidn senalada por Propp, claro esta.

3Incluido en la edicion que hizo Christian de Paepe (1994: 482-506).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 258 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

Podemos entrever, pues, que el poeta tiene en mente, en numerosas ocasiones, la
narrativa folclorica y maravillosa para la creacion de un imaginario personal que revela,
de un lado, la tradicién popular y, de otro, una forma de folclore tamizado por la cultura
simbolica que le es propia y que vamos a intentar desgranar en las proximas paginas.

Para el presente articulo hemos revisado unicamente los textos en prosa de Lorca.
En ellos podemos encontrar no pocas referencias a su infancia y a las breves reflexiones
acerca de las historias escuchadas en la nifiez. Por otro lado, conocemos algunos relatos
en forma de cuento que surgen del proceso creativo de Lorca muy vinculados a textos
tradicionales espafoles.

L4 NINA QUE RIEGA LA ALBAHACA Y EL PRINCIPE PREGUNTON: RECOPILACIONES Y ARQUETIPOS
TRADICIONALES PARA EL TEATRO DE TiTERES

Hemos hablado anteriormente de la necesidad de que el relato tradicional se
incorpore a una creacion literaria que sirva de vehiculo a la intertextualidad. Y hay una
importante coleccion de recopiladores que llevaron el cuento tradicional andaluz a moldes
mas o menos literarios y liricos. También hemos tratado, por ejemplo, de la recopilacion
de Bohl de Faber. Pero también existen otras de interés por lo que respecta a textos
populares andaluces que pudiera conocer Garcia Lorca, como la obra de Manuel Maria
de Santa Ana, folclorista espafiol avant la lettre, que a fines del siglo XIX recoge y rehace
un buen nimero de cuentos sevillanos, especialmente en su obra Cuentos y romances
andaluces; cuadros y rasgos meridionales, 1844-1869 y donde recopila algunos, segiin
¢l mismo, recogidos de viva voz. Rafael Boira, en 1862, hacia lo propio en su Libro de
los cuentos, coleccion completa de anécdotas, cuentos, gracias, chistes, chascarrillos,
dichos agudos, réplicas ingeniosas, pensamientos profundos, sentencias, maximas, sales
comicas, retruécanos, equivocos, similes, adivinanzas, bolas, sandeces y exageraciones,
Almacén de gracias y chistes (...), en el que no pocos cuentos entran a formar parte, mas
del rio de lo humoristico que del de lo lirico. La obra de Boira tuvo cierto éxito, pues fue
reeditada tres afios mas tarde de su primera edicion en 1859. Estos dos titulos sirven de
muestra del creciente interés que, a finales del XIX y principios del XX, hubo en Espaiia
por la recopilacion de los cuentos tradicionales y por como este interés sostenia ya la
posibilidad de que estos textos llegasen a incidir, de alguna manera, en la literatura que se
estaba creando y se iba a crear en las décadas siguientes.

Lo que parece cierto es que el interés de los folcloristas espafoles o, por mejor
decir, la aparicion de folcloristas en Espafia, favorece una cierta idea de tradicion en
la literatura que se entremezcla con la obra literaria propia de cada autor. En este caso
concreto, es muy posible que esos cuentos no procedan tinicamente de Andalucia, porque
los relatos adquiridos en la nifiez pueden tener procedencias muy diferentes y haber
llegado por vias muy complejas, desde amas de cria de origenes lejanos, a relatos oidos
por los padres en lugares diferentes.

Deciamos que es facil pensar en que los relatos que conoce un Federico nifio
habrian de ser exclusivamente los relatos andaluces. Pero eso seria muy reduccionista.
Es bien sabido que los relatos tradicionales tienen fronteras muy difusas y, aunque las
variantes se desenvuelvan en determinados territorios, sus elementos basicos se repiten,
no so6lo en nuestro pais, sino en toda Europa. Garcia Montero dej6 ya suficientemente
aclarado este aspecto (2016) acerca de la dificultad que encierra la intertextualidad de los
cuentos tradicionales y que se halla en su caracter eminentemente oral y, en la mayor parte
de los casos, diluido en fuentes muy diversas.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~259 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

Pero las referencias directas al cuento tradicional o folclérico y, en especial, al
cuento maravilloso, son suficientemente relevantes en su obra. Seglin parece y cuenta
Gibson (1998: 27) acerca de la madre de Federico, Vicenta Lorca, era una mujer de salud
delicada que pudo padecer depresion posparto tras el nacimiento del poeta. En estos
casos, cualquier familia burguesa o de una cierta acomodacion social solia contratar una
nodriza o ama de cria. Este fue el caso de la familia que decide confiar en «la mujer de
José Ramos, capataz de Federico Garcia Rodriguez, que vivia en la casa de enfrente». Las
nodrizas y amas de cria cumplian una funcion transmisora fundamental cuando contaban
a los nifos a los que cuidaban los cuentos populares que habian recogido oralmente desde
sus padres y abuelos. No lo decimos nosotros; lo comenta el propio Garcia Lorca (1997b:
117) cuando explica que «estas nodrizas, juntamente con las criadas y otras sirvientas
mas humildes, estan realizando, hace mucho tiempo, la importantisima labor de llevar el
romance, la cancion y el cuento a las casa de los aristdcratas y los burgueses». Este podria
haber sido el caso del poeta granadino que, probablemente, incorpord de alguna manera a
su obra. El propio Gibson (1998: 44) reconoce que: «para el poeta granadino, sin lugar a
dudas, aquel hontanar de vivencias infantiles fue una de las constantes nutricias de su obra
creativay. Y también compartimos la idea de Gibson (1998: 29-30), basada en los escritos
tempranos de Lorca de que «el poeta no olvido nunca ni los juegos ni las canciones de su
infancia en Fuente Vaqueros que, no pocos de ellos, reaparecen (a veces transformados,
otras simplemente aludidos) en su poesia y su teatro».

El breve texto escrito por Garcia Lorca para teatro de titeres, La nifia que riega la
albahaca, se estrena en su propia casa de la Acera del Casino un 5 de enero de 1923. Garcia
Posada registra este texto hacia 1921, si bien se suele datar con la fecha de su estreno la
vispera de Reyes de 1923, segun afirma Mario Hernandez (1992), y habria contado con
el trabajo del propio Lorca como autor y director artistico, Manuel de Falla como musico
ejecutante y el pintor Hermenegildo Lanz como escenografo y escultor de las cabezas de
los personajes. El programa de mano titula esa parte de la representacion como La nifia
que riega la albahaca y el principe pregunton y explicita que es «Dialogado y adaptado
al teatro cachiporra andaluz por Federico Garcia Lorca». También describe la obra como
«viejo cuento andaluz en tres estampas y un cromoy, remitiendo al origen popular de la
obra. Son unas siete paginas mecanografiadas que en la edicion de Garcia Posada (1997a)
no aparecen y si en la mas reciente del Teatro Completo editado por Huerta Calvo, Santiago
Romero y Domingo Martin (2019: 123), lo cual nos parece lo mas prudente, a pesar de
que se pueda pensar en este texto como una refundacion tardia de un texto previo de 1921.
Figuraban en el programa de aquella tarde también E/ Misterio de los Reyes Magos y el
entremés Los dos habladores. El relato popular que adapta Garcia Lorca, sin embargo,
estd recogido por Aurelio Macedonio Espinosa como La mata de albahaca y clasificado
entre los «Cuentos humanos varios» y también por Rodriguez Almdédovar como La nifia
que riega las albahacas. De hecho, el propio Rodriguez Almoddvar se refiere a la obra de
Lorca en estos términos (2005: 36):

El poeta Federico Garcia Lorca elabord sobre esta misma historia un bello juguete
lirico, bastante alejado del sabor agridulce que tiene el relato en sus versiones orales,
como una recogida, precisamente en Granada, por Aurelio Espinosa (padre), y que figura
en sus Cuentos populares esparioles.

Podriamos pensar que la eleccion de este texto procedente de la literatura
oral popular se produce de manera espontanea en Lorca y que su propio e individual

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~260 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

conocimiento del cuento tradicional es el que se impone. Sin embargo, no podemos
olvidar que existe una perspectiva previa, vinculada a algunos autores anteriores, Valle
Inclan y a Eduardo Marquina entre otros, que buscaba un «anifamiento» del espiritu
cultural frente a un envejecimiento que las vanguardias trataban de quebrar. Asi lo
encontramos, previamente, en E/ principe que lo aprendio todo en los libros, de Jacinto
Benavente, de un claro espiritu regeneracionista; Valle Inclan, en esta misma linea,
afirma que

[...] las funciones de Inocentes, infantiles e ingenuas, y cuya caracteristica, como en
los cuentos de nifo, consiste en trastornar el «modulo de las cosasy», para destacar que
«el predominio de la ficcion sobre lo real hace que estas funciones sean eminentemente
artisticas, pues so6lo hay arte donde hay imaginacion®.

Este «anifiamiento» venia precedido de las ideas vanguardistas de, por ejemplo,
Alfred Jarry y Gordon Craig, dos de los autores que indagaron en los titeres como
método de renovacion estética y que buscaban la «deshumanizacion del actor» con vistas
a configurar una perspectiva del espectador mas ingenua e inocente. Desvincular esta
obrita de Lorca de lo que se viene preconizando en Espaia y en el resto de Europa seria
una interpretacion sesgada de aquella representacion de la noche de Reyes. Asi, en esta
linea, hemos de entender el texto de La nifia que riega la albahaca como una obra que
busca aquella infantilizacion, que recurre al disfraz como herramienta basica de la accion:
el principe se disfraza de vendedor y, mas tarde, la nifia, de mago. Siguiendo a Emilio
Peral, hemos de entender que este texto anticipa otras resoluciones dramaticas de Lorca,
como La Zapatera prodigiosa 'y El Amor de don Perlimplin en las que el disfraz tiene un
marcado caracter re-velador (Peral Vega, 2008: 1096-1103). Podemos, pues, considerar
que existe una cierta conexion entre esta idea vanguardista de salir al encuentro de un
espiritu infantil y la aparicién del cuento tradicional, relacionado con el propio espiritu
del nifio y que resucita este tipo de textos en la obra de Garcia Lorca. Hemos de tener en
cuenta que existen, pues, dos vias que confluyen en ¢l, la eminentemente popular, que
se habia despertado tiempo atras y que atrae hacia su obra tanto las canciones populares
del tipo que sean (cante jondo, nanas, etc.) y la que procede de las fuentes culturales y
teatrales de vanguardia. Ambas se hallan en esta particular relacion del poeta con los
cuentos tradicionales. Pero también existe una tercera, relacionada intimamente con el
papel de la mujer en la perspectiva popular espafiola y andaluza en concreto. El cuento
que nos ocupa aparece en el catdlogo de Aarne, Thompson y Uther (en adelante usaremos
el acronimo habitual ATU) con el numero 879, es decir, entre los cuentos realistas en
los que una mujer se casa con el principe. En la version de Almodovar se mantienen los
mismos arquetipos que en la recogida por Espinosa, si bien insiste en algunos aspectos
mas transgresores. Existen otras muchas versiones a lo largo de toda la peninsula, del
Mediterraneo y toda Europa, pero entrar en ello excede los limites de nuestro trabajo.
Solo explicaremos que varias versiones en castellano son citadas por Montserrat Amores
(1997: 174-175), y también por Camarena y Chevalier (1995: 128-129). Parece existir
una variante granadina, recogida por Almodovar, que Carballal-Mifidn y Sobrino-Freire
consideran la mas extensa y que se relaciona también con uno de los temas preferidos por

¢Valle Inclan participé como prologuista en un estreno en el Teatro Bellas Artes de Madrid, en el que se
estrené La comedia nueva o El café, de Moratin, asi como Arlequin, mancebo de botica, de Baroja. El texto
citado se recoge en Novedades teatrales: inocentadas y un estreno, del diario La Voz (1926).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~261 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

Garcia Lorca, la mujer, y mas concretamente, la sabiduria femenina que suele vencer al
ingenio masculino y que estaria intimamente relacionado con el motivo medieval de la
mujer sabia’ (2022: 184):

La variante de Granada es la mas extensa, pues incorpora el motivo de las tareas
imposibles del tipo 875 (The Clever Farmgirl). Como en la version anterior, el personaje
masculino pertenece a la familia real (es un rey, en este caso). En este relato se llega a
celebrar una boda entre los protagonistas, pero la historia no acaba aqui, sino con la burla
y el abandono del matrimonio por parte de la muchacha.

Esta insistencia en la sabiduria femenina parece estar detras del interés lorquiano
por el relato tradicional que reconduce el texto hacia la perspectiva de un matrimonio
forjado por el ingenio de la mujer frente a los condicionamientos sociales. Desconocemos
si el autor era consciente, por otro lado, del arquetipo de la mujer sabia, habitual en la
literatura medieval, pero la perspectiva de la predominancia intelectual de la mujer parece
estar presente en buena parte de sus obras. Lo que si es cierto es que dicho motivo se
encuentra en el relato del que hablamos y parece atender a un «dialogo desigual» en el que
participan dos corrientes dialécticas diferentes: una que enfrenta a la mujer con la situacion
de poder del hombre; y otra en la que el humilde muestra una superioridad intelectual frente
al poderoso, generalmente un rey o principe. «Estas luchas dialécticas tendrian, por tanto,
un caracter contestatario y una intencion claramente desestabilizadora; ya que el saber
de los débiles tiene la potestad de transformarse en el poder de los débiles, subvirtiendo
el orden social» (Carballal-Mifidn y Sobrino-Freire, 2022: 185). Este «contracuento»,
segun lo califica Rodriguez Almoddvar, o inversion de lo maravilloso en una historia
tradicional hacia lo real subversivo parece extraordinariamente contemporaneo; sin
embargo pertenece a la actividad folclorica y a la tradicion literaria europea desde la Edad
Media (Ramadori, 2013: 1):

Asi en el siglo XIII encontramos el modelo de la doncella sabia en el mester de clerecia
y en la literatura sapiencial de procedencia arabe. En relatos caballerescos y ejemplares
del siglo XIV, el personaje se transforma en reinas y damas que aconsejan con sabiduria y
prudencia. En el siglo siguiente, encarna en ancianas que saben condensar sus experiencias
de vida en expresiones proverbiales, las cuales merecen ser compiladas en refraneros o
son incluidas en nuevos géneros discursivos.

Esta subversion se aprecia en no pocos momentos del texto. En la version
lorquiana, la historia se introduce en el teatro a través de un personaje intermediario,
Negro, que irrumpe en la obra vendiendo cuentos y transformandose en narrador de la
historia. Aparentemente, el hecho de convertir el cuento en un relato de titeres para nifios,
por otro lado, deberia eliminar cualquiera de los elementos transgresores del cuento.
Sin embargo todo ello parece poner el foco en la inteligencia del personaje femenino
como formula que convoca la historia hacia el final tradicional y, al tiempo, hacia esa
subversion narrativa. Lorca reconduce la version tradicional y parece construir una obra
para niflos que, sin embargo, no corrige por completo esos elementos transgresores de los
que venimos hablando. En la version recogida por Rodriguez Almoddvar (2005: 35) la
nifia le da de comer al rey tres «cagarrutas de carnero». En la version de Espinosa (1946:

"Motivo estudiado por Lacarra Ducay (1993).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~262 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

30), con el titulo de «la mata de albahaca», alin més escatoldgica, se recoge que «pa que
sane el principe hay que meterle un nabo por el c... » (sic). Los elementos musicales o
recitativos que aparecen en ambas se sustituyen por formulas prototipicas de su propio
teatro y se reducen a un simple elemento del texto original en el que se intercambian los
dos primeros didlogos versificados y que vienen a coincidir con los relatos tradicionales
(Garcia Lorca, 2019: 124):

Irene. Mi principe pregunton: ;jcuantas estrellitas tiene el cielo? (...)
Principe. Nifia nifa que riegas la albahaca: ;cuantas hojitas tiene la mata?

Es interesante, en este caso, considerar la idea de que Lorca conoce y utiliza esta
fuente del folclore tradicional, incluyendo, por lo tanto, la vision popular de la sabiduria
femenina que procede ya de la Edad Media. Y, por otro lado, destacar que se mantiene un
tinte de transgresion social y cultural, que pervive a pesar de la aparente infantilizacion del
texto. Esto ultimo parece coincidir con la idea que tiene Lorca de las canciones infantiles
espafiolas en las que se produce una manifestacion genuina: la de mantener al nifio como
lector y generar un tipo de espectador que sigue manteniendo esa condicion inocente de
aquel nifo.

Se entiende, pues, que Lorca pudiera considerar este tipo de relatos en la linea
de otros textos folcloricos, por ejemplo, las canciones de cuna, segiin él, una excepcion
dentro del folclore europeo. Asi lo recoge en su conferencia al respecto (1997b: 115): «La
cancion de cuna europea no tiene mas objeto que dormir al nifio, sin que quiera, como la
espanola, herir al mismo tiempo la sensibilidad».

UN CUENTO MARAVILLOSO: JUEGO DE DAMAS Y LA SIMBOLOGIA LORQUIANA

Juego de Damas es un brevisimo cuento (quizd apenas unos apuntes para un
relato posterior) publicado péstumamente pero, con toda probabilidad, compuesto en el
primer lustro de los afios 20. Este relato recoge elementos de la tradicion folclorica, de sus
personajes y sus historias; y también conocemos una version similar, muy cercana en su
tema, en el cuento chino que se suele referir bajo el titulo de Los amantes mariposa. No
nos resulta extrafo el interés de Lorca por la cultura del pais asiatico; de hecho escribio
algunos poemas sobre ello, como Cancion China en Europa, muy en la linea de una nana
o cancion de cuna y, por lo tanto, tangencialmente vinculada al tema que nos ocupa. De
esta relacion con la cultura china, al menos la que en el siglo XX tenia repercusion en
Europa, se ha hecho eco Yue Zhang (2018: 138), quien encuentra en los poemas lorquianos
relativos a China un evidente tono cuentistico:

Del mismo modo, las imégenes chinas en el poema lorquiano van mas alld del
exotismo. Gracias a ellas, Lorca ha logrado la evasion de la realidad y la construccion de
un ambiente infantil propio de los cuentos de hadas.

Coincidimos ademas en que se ha estudiado la influencia de esta intromision de lo
oriental en su obra como una aportacion exotica sin mas interés que un detalle estilistico.
Zhang ha indagado en estas referencias en su poesia, no asi en la prosa; y parece cierto
que existe un interés previo en la literatura espanola hacia lo oriental que es considerable
en el modernismo que aportd Rubén Dario a los escritores espafioles; pero también en
obras de dificil adscripcion genérica como el Anacrondpete, de Enrique Gaspar, quien

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~263 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

fue diplomatico espafol en China a finales del siglo XIX. Los libros de viajes escritos por
espanoles son también abundantes, como el que publica Luis Valera (1902), Recuerdos
de un viaje al Celeste Imperio. Nos interesa, sobre todo, citar de este autor la publicacion
de 1903 de un conjunto de relatos que, bajo una tematica tradicional china, introduce en
la literatura espafiola algunos textos tradicionales chinos, caso de Yoshi-san, la musmeé,
historia de una muchacha que trabaja junto a otras tres en casa de una vieja y a la que
acuden un grupo de aventureros desplazados a China para vivir del robo.

Igualmente, era habitual encontrar informacion de tematica oriental en revistas de
gran difusion de la época. En La ilustracion espariola y americana y otras importantes
publicaciones de finales del XIX y principios del XX, hallamos desde cuentos tradicionales
chinos hasta trabajos sobre arte oriental con profusion de ilustraciones y fotografias en
las que la imaginacion literaria del momento pudo beber con asiduidad. Almazan Tomas
vincula el conocimiento de la tradicion oriental, no solo a La llustracion espariola y
americana, sino al resto de publicaciones del momento (2005: 458-462):

Fue a finales del XIX y primeras décadas del XX, cuando comienzan a multiplicarse
las noticias sobre Extremo Oriente y a aparecer los primeros estudios sobre su arte, que en
Espaiia se limitan generalmente a traducciones o adaptaciones de obras europeas, lo cual
nos sirve de indicador del grave retraso historiografico. [...] En conjunto, podemos afirmar
que la prensa ilustrada fue en Espafia una de las principales vias del descubrimiento de
China y su cultura durante el ultimo tercio del siglo XIX y principios del siglo XX. Las
informaciones e ilustraciones publicadas fueron abundantes y muy variadas.

La tradicion oriental y china parecen encontrarse en ese interés general que se
detecta en el momento y del que Lorca no seria una excepcion. El poema Jardin Chino
(1996: 261) podria ejemplificar esta imagineria:

En bosquecillos
de grana y magnesio
saltan las princesitas.

Chispas.

Hay una lluvia de naranjas
sobre el zig-zag de los cerezos
y entre comas vuelan azules
dragoncillos amaestrados.

Nifa mia, este jardincillo

es para verlo en los espejitos
de tus ufias.

Para verlo en el biombo

de tus dientes.

Y ser como un ratoncito.

El conocimiento que Lorca habria de tener de la cultura China, segun Zhang,
seria limitado y estereotipado y es muy posible que proviniera de referencias de terceros,
como las lecturas que de oriente hizo Rubén Dario o de otros autores de la época como
Ramon Goémez de la Serna, incluso de las lecturas de publicaciones ilustradas, como
las que venimos comentando. Este conocimiento, sin embargo, revela cierto interés
por las historias tradicionales, hasta el punto de que Lorca asisti6 a alguna sesion de

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 264 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

cine para recitar en una suerte de intermedio lirico entre las peliculas proyectadas. El
acontecimiento se narra en La Gaceta Literaria (1929: 1) que dirigia Giménez Caballero
en los afios 20 y es una cronica de una jornada del Cine Club que dirigia Buiiuel y en cuyo
comité organizador figuraba el propio Lorca, segun sefiala Alina Navas (2022: 108). En
el evento se recitd un cuento tradicional chino, «Nuway. Este cuento esta basado en una
antigua cosmogonia sobre la diosa homoénima, vinculada a las cuestiones matrimoniales
y, mas generalmente, amorosas.

Tras ello, se proyectan dos peliculas chinas, también de tema amoroso, La rosa que
muere, donde se cuenta la historia de la pasion y muerte de una mujer que permanece fiel
a su amante; y, posteriormente, La rosa de Pu-Chui, sobre el amor de un estudiante hacia
una doncella noble que es raptada por unos bandidos. Tras llamar a un amigo guerrero,
consigue rescatarla y casarse con ella.

Lo que exponemos demuestra el interés de Garcia Lorca por la cultura oriental
en general y china, en particular, pese a que es posible que Juego de damas se escribiera
algunos afios antes de las proyecciones de las que hablamos y que su papel de organizador
tuviera algo que ver con esta programacion del cine club. En cualquier caso, estas
conjeturas sirven para enlazar su gusto por ambas culturas, la oriental y la popular
occidental reflejada en los cuentos folcldricos que estan unidos por aquella construccion
arquetipica en la que terminan por fundirse sus temas universales.

Es bien cierto que Lorca recoge estas tradiciones dentro de un caudal literario
mayor, no popular inicamente, en el que encuentra un universo simbolico que ya podria
haber resignificado el relato, no vamos nosotros a negarlo: la mariposa en la que se
convierten los amantes finalmente unidos, el jardin cerrado en el que cinco damas se
enamoran del mismo hombre, etc. Son elementos basicos con los que construir un relato
elemental y que devienen de significaciones literarias de una intertextualidad facilmente
identificable. El hortus conclusus como jardin de amor y de pecado, como paraiso y como
espacio de contravencion de normas, es decir, de transgresion; la mariposa como fragilidad
y muerte, etc. De hecho, si revisamos las funciones narrativas anteriormente citadas con
las que Propp nos informa de la construccion del cuento tradicional, comprobamos que
este pequeflo texto se comporta como tal en gran medida, teniendo en cuenta que es
el esbozo de un relato literario y que se trata de una conversion literaria de un posible
cuento folclorico y sus arquetipos tradicionales. De esta manera, tenemos un agresor, una
heroina, un héroe y cinco antagonistas. Pero revisando también la catalogacion de Aarne,
Thompson y Uther, estas breves lineas de Lorca responden a la formulacién de numerosos
cuentos de hadas. En esencia, la historia de la joven maltratada por las hermanastras se
corresponde con ATU 510 A, el arquetipo de Cinderella, Cenicienta o, en Espana, La
Puerquecilla o Estrellita de oro, si bien Garcia Lorca parece evitar la relacion familiar y
prefiere enfrentar socialmente a la protagonista y a las antagonistas, algo que también es
prototipico de los héroes de los cuentos folcloricos y, especificamente, de los maravillosos.

Los personajes protagonistas, pues, coinciden en buena medida con los que
aparecen en los cuentos tradicionales espafioles y con una categorizacion similar y, en este
sentido, carecen de la profundidad con que el autor los caracteriza, algo propio de todo
cuento popular. En primer lugar, nos encontramos con el principe que se enamora de una
muchacha de inferior condicion social que la suya (y viceversa: la princesa que casa con un
joven humilde), bien sea esta condicion aparente o real. Son muchos los relatos recogidos
en Espafa que se suman a esta formula concreta y van desde La nifia sin brazos hasta El
tambor de piel de piojo, pasando por La ahijada del diablo o las diferentes versiones de
La puerquecilla (atendemos aqui a las versiones de los cuentos catalogadas con el numero

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~265 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

ATU 510). En segundo lugar, el protagonista de baja condicion social termina uniéndose
al de alta condici6n, generalmente principe o princesa, algo que podemos apreciar también
en la mayor parte de los relatos bajo ATU 510, por ejemplo. En tercer lugar, hemos de
destacar, ademas, la importancia que tiene cierta simbologia numérica tanto en este relato
como en los relatos tradicionales. También interesa comprobar que el nimero de cinco
hermanas es muy significativo en la obra de Lorca, hasta el punto de que, afios mas tarde,
en La casa de Bernarda Alba, seran también cinco las hermanas que protagonicen la
tragedia. El nimero cinco parece estar intimamente ligado a su obra. Recordemos la obra
Ast que pasen cinco anos, donde la Novia y posteriormente la Mecandgrafa imponen ese
plazo para unirse con el joven protagonista que, a pesar de mantenerlo, muere finalmente.
No podemos olvidarnos del poema Llanto por Ignacio Sanchez Mejias y la hora taurina
que evoca la muerte en el ruedo. Un niimero que aparece también en Historietas del
viento, del poemario Suites:

Viento estancado
A las cinco de la tarde
Sin péjaros.

Parece, pues, que ese numero cinco guarda una estrecha relacion con la muerte
como simbolo fundamental y no muy estudiado de su obra. En los cuentos de hadas, la
numerologia siempre ha tenido también un interés simbdlico. Siete eran los cabritillos,
los personajes del bosque en las versiones de Blancanieves suelen ser siete (sean enanos,
hermanos, etc.), los siete hermanos convertidos en cuervos en ATU 451. El nimero tres
de Las Tres hilanderas, los tres hermanos de El agua de la vida en ATU 551, Las tres
hermanas que casan con tres animales de ATU 552, y asi un largo etcétera. Es destacable
como Federico Garcia Lorca reconviene esta tradicion numeroldgica desde un proceso
simbolico propio. Podemos recordar que dudaba de la existencia del nimero dos en su
Pequerio poema infinito, de Poeta en Nueva York

Pero el dos no ha sido nunca un numero

porque es una angustia y su sombra,

porque es la guitarra donde el amor se desespera,

porque es la demostracion de otro infinito que no es suyo
y es las murallas del muerto

y el castigo de la nueva resurreccion sin finales.

Podriamos citar méas poemas al respecto, como la Baladilla de los tres rios. O los
dos bueyes rojos de Suites, que «siempre van suspirando / por los campos de Ruthy»; que
mas avanzada la obra se convertiran en dos bueyes blancos (en el poema Osa Mayor, que
abunda en la idea de la tristeza) y mas tarde cuando surge la idea de la muerte, en tres
bueyes, en el poema Pais:

En el agua negra
arboles yacentes
margaritas

y amapolas.

Por el camino muerto

van tres bueyes

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~266 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

Por citar algunos otros ejemplos, también de Suites, la rosa de dos pétalos del
poema Puerta abierta, los dos sefiores que pasean en el poema Corredor, los dos bithos que
hablan en el poema E! ultimo paseo del filosofo. Es de destacar la importante correlacion
que existe entre la numerologia, que ya se utiliza en los cuentos tradicionales, y el devenir
simbolico que adquiere en la obra de Lorca como una significacion de lo fantastico o
de lo maravilloso que interviene en lo real cada vez que se da una quiebra en el mundo
por donde penetra lo mégico. Algo similar a lo que ocurre en cuentos como una suerte
de elemento integrador de lo magico, pero también de lo estructural. El propio Propp
nos descubrio que los cuentos maravillosos suelen ser relatos de siete personajes: héroe,
falso héroe, agresor, donante del objeto magico, princesa, rey o padre de la princesa, y
auxiliares del héroe. Es decir, que la 16gica simbolica de Lorca, si podemos llamarla asi,
guarda una cierta relacion con la utilizacion de los niimeros en los cuentos tradicionales.

Todo ello anade al relato una cierta logica folclorica, si entendemos por logica la
construcciodn a partir de aquellos elementos constitutivos del texto que se reproducen de
manera similar siempre, que comunican internamente a este tipo de narraciones con otras
y que son capaces de crear narraciones diferentes a partir de férmulas basicas o motivos,
independientemente de que el autor pueda dotar al texto de una estructura mas personal.
O, en palabras de Propp (2006: 33): «los elementos constantes, permanentes del cuento
son las funciones de los personajes, sean cuales fueren estos personajes y sea cual sea la
manera en que cumplen estas funcionesy.

Y, por ultimo, la transformacion o metamorfosis de los personajes es arquetipica.
En la tradicion folclorica, lo habitual suelen ser animales vinculados al campo y a las
sociedades rurales: el lobo, los ciervos, cabritillos, palomas, cuervos..., aunque, en los
cuentos de corte maravilloso son recurrentes los gigantes o los dragones. Es rara la
aparicion de un mariposa en dichos relatos. Apreciamos, eso si, la intervencion de un
elemento muy propio de la cultura tradicional y popular europea, estrechamente vinculado
a estas metamorfosis de las que hablamos, y que es el denominado doble o identidad
humana duplicada en otro ser (animal 0 no) y que esté atestiguada en la tradicion popular
y culta desde antiguo (Lecouteux, 2005).

Si seguimos a Jos¢ Manuel Pedrosa (2006: 262), la identidad duplicada de un
personaje se ha venido dando culturalmente en muchas maneras diferentes, mas alla de las
reconocidas desde los textos medievales, evocadores también de culturas europeas varias
(célticas, germanicas, etc.). Asi, podriamos interpretar un buen niimero de personalidades
desdobladas en la tradicion literaria, mas alla de las tan populares de brujas, fantasmas y
hombres lobo.

El loco con doble personalidad, el gemelo hermano de alguien idéntico a si mismo,
el homosexual que se empareja con otra persona de su mismo sexo, el incestuoso que se
acerca a alguien de su misma carne, el fantasma que duplica al vivo en el mundo de los
muertos, el adulto y el recuerdo del nifio que fue cuando se encuentran frente a frente,
el enmascarado (villano o superhéroe) dotado de una segunda espuria personalidad, el
constructor de autématas, el titiritero, el ventrilocuo (...) son ejemplos de otros que la
cultura de muchos pueblos y tradiciones han considerado insuficiente o inadecuadamente
diferenciados o separados de los que deberian ser sus otros naturales.

Esto es lo apreciable en los cuentos tradicionales y en otros contemporaneos de
composicion mas o menos cercana a aquellos. Pero también podemos comprobarlo en
no pocos textos lorquianos como este que nos ocupa. Sirva de ejemplo esa pareja de este

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~267 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

relato que se desvanece unida en forma de una mariposa, e, incluso, en el extrafio nimero
de las cinco damas que persiguen como una sola amante, o al propio principe. Aunque
la mariposa no forma parte de las duplicaciones habituales de hadas y brujas y otros
elementos taumatirgicos, sabemos que el doble que abandona el cuerpo de un durmiente
lo hace habitualmente en forma de animalillo, sea un raton, una mosca, un pajaro (mas
en la tradicion cristiana), etc. Animales pequefios que surgen en el sueflo o la pesadilla
en algunas ocasiones y que son, estrictamente, el alma o el aliento que abandona a una
persona y que puede considerarse, también, su doble. Estos animalillos, relacionados con
dobles en media Europa, como los Benandanti italianos, eran dobles benefactores que en
Espaia se pueden relacionar con los duendecillos del hogar y que han tenido su funcién
en muchos cuentos populares bajo esta y otras formas en el floclore tradicional: Martinico
en Castilla, el Trastolillo o Trasgu de Cantabria, etc.

Guarda cierta relacion con el texto que nos ocupa un breve cuento surrealista de
Lorca titulado Amantes asesinados por una perdiz® del que traemos ahora este breve
fragmento por las concomitancias que guarda con Juego de Damas. En €l se aprecia
un pequefio animal que, en este caso representa al mal frente a la mariposa en que se
transforma el joven de Juego de Damas. El asesinato de los amantes y su transformacion
en «angeles en una choza de nievey, el escenario simbodlico del bosque que rememora el
jardin, la aparicion de un animal que cierra la narracion... Todo ello parece constatar la
relacion con el cuento, a través, en este caso, de la metafora surrealista y nos lleva a la
culminacién de un proceso eminentemente literario:

iSe acostaban! Muslo izquierdo con antebrazo izquierdo. Ojos cerrados con ufias
abiertas. Cintura con nuca y con playa. Y las cuatro orejitas eran cuatro angeles en la
choza de la nieve. Se querian. Se amaban. A pesar de la ley de la gravedad. La diferencia
que existe entre una espina de rosa y una Start es sencillisima. Cuando descubrieron esto,
se fueron al campo. Se amaban. jDios mio! Se amaban ante los ojos de los quimicos. [...]

Ocurrié. Tenia que ocurrir. Cuando las mujeres enlutadas llegaron a casa del gobernador,
este comia tranquilamente almendras verdes y pescado fresco con exquisito plato de oro.
Era preferible no haber hablado con ¢€l. En las islas Azores. Casi no puedo llorar. Yo puse
dos telegramas; pero desgraciadamente, ya era tarde. Solo sé deciros que los nifios que
pasaban por la orilla del bosque vieron una perdiz que echaba un hilito de sangre por el
pico. Esta es la causa, querido capitan, de mi extrafia melancolia.

No es Juego de damas un texto que se pueda considerar claramente entroncado
con los canones de los cuentos tradicionales, claro esta, salvo en algunas de esas formulas
arquetipicas que hemos ido nombrado; como tampoco lo es este ultimo texto citado.
Pero, en palabras de Manuel Alvar (1986: 70), Lorca «no descubre cosas nuevas, sino
eternidades vividas por el hombre y sabe transmitirlas [...]. El poeta recibe una herencia,
la actualiza, la hace valida en un momento y, al entregarnosla nuevamente lograda, la
repristinay. Esa herencia, creemos, es, entre otras, la herencia de los relatos tradicionales
y, en cierta forma, la obra de Lorca cumple con buena parte de ella. De alguna manera, la
reintroduccion del motivo folclorico y la entrega al lector no es mas que la formulacion de
una apropiacion de ese folclore y de la tradicion oral como una forma de intertextualidad

$El texto habia sido publicado en la Revista Ddooss, Revista de poesia, en su nimero 13 (marzo de
1931). Su sentido y clasificacién aun hoy es discutido. Para abundar en este aspecto, es interesante el
articulo de José Antonio Llera (2015).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~268 ~



F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

muy propia del autor granadino. La convencion cultural para esta reintroduccion es,
muchas veces, personal, autoral. Pero también es cierto que, en otras ocasiones, ya aparece
filtrado por la tradicion literaria. El uso de esta tradicion y, en especial, de los cuentos
folcloricos atn debe ser motivo de estudio. Compartimos la tesis de José Luis Agundez
Garcia (2006: 51) en referencia a que:

no cabe duda de que atin es necesario seguir trabajando (pese a los excelentes trabajos
de estudio de que ya disponemos) porque son muchos los escritores que han manipulado
cuentos populares, muchos autores a los que atin no se ha estudiado suficientemente.

Garcia Lorca es uno de los ejemplos mas claros de conocimiento y manipulacion
literaria de dichos cuentos populares. Més alla de los textos estudiados en este articulo, la
presencia la tradicion oral y de los relatos maravillosos merece posteriores estudios que
pueden aclarar no pocas lagunas en nuestro conocimiento de la literatura del siglo XX.

BIBLIOGRAFiA

AGUNDEZ GARCiA, José Luis (2006): «Limites entre tradicion oral y literatura», en E/
cuento folclorico en la literatura y en la tradicion oral, Rafael Beltran y Marta
Hera (eds.), Valencia, Universitat de Valéncia, pp.17-56.

ArmazaN TomaAs, Vicente David (2005): «En el ocaso del Celeste Imperio: arte chino
en las revistas ilustradas espafiolas durante el reinado del emperador Guangxu
(1875-1908)», Artigrama: Revista del Departamento de Historia del Arte de la
Universidad de Zaragoza, pp. 457-471. https://doi.org/10.26754/0js_artigrama/
artigrama.2005208326

ALVAR, Manuel (1986): «Los cuatro elementos en la obra de Garcia Lorca», Cuadernos
Hispanoamericanos, 433-434, pp.69-88.

AMORES, Montserrat (1994): «Cuentos populares espafioles. La labor pionera de Fernan
Caballero», CL1J, Cuadernos de literatura infantil y juvenil, 58, pp. 7-14.
AMORES, Montserrat (1997). Catdlogo de cuentos folcloricos reelaborados por escritores

del siglo XIX, Madrid, CSIC.

ARcHIVO CHINA Espana, 1800-1950 (1929, 15 de abril): La Gaceta Literaria, consulta 23
de septiembre de 2024. http://ace.uoc.edu/items/show/564

Boira, Rafael (1862): El libro de los cuentos, Madrid, Imprenta de Don Miguel Arcas y
Sanchez.

CAMARENA, Julio y CHEVALIER, Maxime (1995): Catadlogo tipologico del cuento folklorico
espanol. I. Cuentos Maravillosos, Madrid, Gredos.

CARBALLAL-MINAN, Patricia y SOBRINO-FREIRE, Iria (2022): «The Basil Maden. Tensiones
entre oralidad y literatura infantily, Boletin de literatura oral, 12, pp. 182-199.
https://doi.org/10.17561/blo.v12.6679.

Espivosa, Aurelio Macedonio (1916): «Traditional Ballads from Andalucia», En Fliigel
Memorial Volume. Stanford University: Stanford University Press, pp. 93-107.

EspiNosa, Aurelio Macedonio (1923): Cuentos populares de Espaiia, Santander, Boletin
de la Biblioteca de Menéndez Pelayo.

Espinosa, Aurelio Macedonio (1946): Cuentos populares esparioles. Recogidos de la
tradicion oral de Esparia y publicados con una introduccion y notas comparativas.
Stanford University.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~269 ~


https://doi.org/10.26754/ojs_artigrama/artigrama.2005208326
https://doi.org/10.26754/ojs_artigrama/artigrama.2005208326
http://ace.uoc.edu/items/show/564
https://doi.org/10.17561/blo.v12.6679

F. RoMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...)» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

FErRNAN CaBaLLERO (1878): «CuentOS, oraciones, adivinas y refranes populares é
infantilesy, Leipzig: Brockhaus.

FrauBerTt, Gustave (2021): «La danza de los muertos», en Cuentos completos, Madrid,
Paginas de espuma.

Garcia Lorca, Federico (1996): Obras completas 1. Poesia, Barcelona, Galaxia Gutemberg.

Garcia Lorca, Federico (1997a): Obras completas I1. Teatro, Barcelona, Galaxia Gutemberg.

Garcia Lorca, Federico (1997b): Obras completas I11. Prosa, Barcelona, Galaxia Gutemberg.

Garcia Lorca, Federico (2019): Teatro Completo. Edicion del Instituto de Teatro de
Madrid, ed. de Javier Huerta Calvo, Sergio Santiago Romero y Javier Domingo
Martin, Madrid, Verbum.

Garcia Lorca, Federico (2020): Las nanas: canciones de cuna espariolas, Logrono,
Pepitas de calabaza.

Garcia MoNTERO, Luis (2016): Un lector llamado Federico Garcia Lorca, Madrid, Taurus.

GiBsoNn, lan (1998): Vida, pasion y muerte de Federico Garcia Lorca (1898-1936),
Barcelona, Plaza y Janés.

HERNANDEZ, Mario (1992): «Falla, Lorcay Lanz en una sesion granadina de titeres (1923)»,
en El teatro en Espana. Entre la tradicion y la vanguardia, Dru Dougherty y M.?
Francisca Vilches de Frutos (coord. y ed.), Madrid, CSIC, pp. 227-239.

HipaLGo ParRraGA, Angel (2017): «El cuento y la nouvelle en el siglo XIX francés.
Origenes y delimitacion», Publicaciones didacticas, 90, pp. 636-640.

Lacarra Ducay, Maria Jests (1993): «El arquetipo de la mujer sabia en la literatura
medievaly», En Rina Walthaus (coord.) La mujer en la literatura hispanica de la
edad media y el siglo de oro, Rodopi, E. J. Brill.

Lecouteux, Claude (2005): Hadas, brujas y hombres lobo en la Edad Media. La historia
del doble, Palma de Mallorca, José J. de Olaneta.

LLERA, Jose Antonio (2015): «La perdiz de Garcia Lorca. Un analisis de Amantes asesinados
por una perdiz». Cuadernos hispanoamericanos, 781-782, pp. 159-173.

MEenpoza Firora, Antonio: (1998). «La imposible infancia recobrada de Garcia Lorca.
Las claves en “La balada de Caperucita”», en Federico Garcia Lorca en el espejo
del tiempo, Pedro Guerrero Ruiz (coord.), Aguaclara, pp. 67-102.

MENENDEZ PipaL, Ramon (1953): Romancero Hispanico, 11, Madrid, Espasa Calpe.

Navas, Alina (2022): «Cine, Vanguardia y Fascismo en torno a la Gaceta Literariay,
Hispania Nova, 1, pp. 97-118.

NOVEDADES TEATRALES. INOCENTADAS Y UN ESTRENO (1926, 29 de diciembre): La Voz, p. 2.

PaEgpE, Christian de (1994): Poesia inédita de juventud, Madrid, Catedra.

PEDROSA, José Manuel (2006): «La ldgica del cuento: el silencio, la voz, el poder, el doble,
la muerte», en El cuento folclorico en la literatura y en la tradicion oral, Rafael
Beltran y Marta Hera (eds), Valeéncia, Universitat de Valencia, pp. 247-270.

PERAL VEGA, Emilio (2008): «Garcia Lorca» en Javier Huerta Calvo: Historia del teatro
breve en Esparia, Madrid, Iberoamericana/Vervuert.

Propp, Vladimir (2006): Morfologia del cuento, Madrid, Fundamentos.

Ramapori, Alicia Esther (2013): «Una tipologia de las mujeres sabias en la literatura
espafiola medievaly», Revista Graphos, 15.1, pp. 1-14. En linea: https://periodicos.
ufpb.br/index.php/graphos/article/view/16321/9350.

RopRriGUEZALMODOVAR, Antonio (2005): «El folclore como huellade un didlogo intercultural
perdido (en torno al cuento popular “La nifia que riega las albahacas”)», Demdfilo.
Revista de cultura tradicional, 40, pp. 33-40.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425
~ 270 ~


https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/16321/9350
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/16321/9350

F. ROMERA GALAN, «EL CUENTO DE TRADICION...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 254-271

SanTa ANaA, Manuel Maria de (2004): Cuentos y romances andaluces. Cuadros y rasgos
meridionales, 1 844-1869, Madrid, Signatura ediciones.

VaLERA, Luis (1902): Visto y soriado, Madrid, Tip. Viuda e hijos de Tello.

Y auni, Roberto (2011): «Garcia Lorcay el folklore imaginario», en I Congreso Internacional
de Literatura y Cultura Espafiolas Contemporaneas, 3 al 5 de octubre de 2011, La
Plata, Argentina. Didlogos Transatlanticos», en Memoria Académica. En linea:
http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.2842/ev.2842.pdf.

ZHANG, Yue (2018): «Evolucion de las imagenes chinas en la poesia de Lorca». Circulo de
Lingiiistica Aplicada a la Comunicacion, 74, pp. 133-146. https://doi.org/10.5209/

CLAC.60517.
Fecha de recepcion: 8 de enero de 2025
Fecha de aceptacion: 20 de marzo de 2025
ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9425

~271 ~


http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.2842/ev.2842.pdf
https://doi.org/10.5209/CLAC.60517
https://doi.org/10.5209/CLAC.60517

J. MAHIQUES CLIMENT, « GOMILA PERE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 272-273

Gomila Pere, Joan (2022): L’obra folklorica d’Isidor Macabich,
Eivissa, Miquel Costa, 149 pp.

L’obra que ressenyem ha estat escrita per un jove filoleg, Joan Gomila Pere, i
és el resultat d’un Treball de Final de Grau que va mereixer el premi extraordinari al
millor dels que es van presentar a la Facultat de Filosofia i Lletres de la Universitat de
les Illes Balears durant el curs acadéemic 2020-2021. Aquest treball es proposa establir
una classificacio de 1’obra folklorica publicada en forma de volum per Isidor Macabich
(1883-1973). En aquesta classificacio s’hi exclouen, per una banda, els articles esparsos
en la premsa periodica i, per altra banda, els materials inédits 1 el gruix del fons d’Isidor
Macabich, que avui en dia forma part de I’ Arxiu Historic Municipal d’Eivissa.

Abans de la classificacio propiament dita de les obres de Macabich, la “Introduccid”
(pp. 18-41) ofereix una contextualitzacié dels estudis etnografics duts a terme a Eivissa
entre els segles XIX 1 XX; 1 també traga una breu biografia d’Isidor Macabich, que
Gomila defineix com a “arxiver, cronista, eclesiastic, folklorista, historiador, periodista,
poeta i professor” (p. 16). Macabich era un erudit d’ideologia conservadora, que estimava
profundament la cultura i la llengua dels eivissencs, i que ho demostra duent a terme una
gran tasca de recerca erudita i divulgacié de materials de tota mena, no només folklorics.
Els metodes que utilitza tenien les limitacions d’una formaci6é basicament autodidacta,
molt focalitzada en una cultura pitilisa que molt sovint era abordada de manera aillada,
sense mirar la resta dels territoris de parla catalana o més enlla. Per altra banda, Macabich
arrossegava encara els metodes 1 la visio dels erudits de la Renaixenca, que, en la seua
diglossia cultural, escrivien sobre els vestigis del passat en castella i només en castella.
Com en molts altres autors, I’obra folklorica de Macabich ¢és el reflex elegiac d’una
saviesa 1 d’unes formes de vida condemnades a desapareixer.

Ala “Introduccio” segueix una “Classificacio i comentari dels estudis sobre folklore”
(pp. 42-121). Son tres els llibres de Macabich classificats per Gomila: Mots de bona
cristiandat (1918), el volum 1V de la Historia de Ibiza (1967) 1 el Romancer tradicional
eivissenc (1954). En realitat, el volum susdit de la Historia de Ibiza aplega una bona part
dels materials dels altres dos llibres, perd no exactament amb la mateixa informacié i
estructura, motiu pel qual resulta del tot necessari fer una classificacio separada de les tres
obres; d’aquesta manera s’aclareixen de manera oportuna les relacions que hi ha entre elles.
A més, I’obra folklorica publicada en aquestes tres obres compila bona part dels materials
de Macabich que van aparcixer en diaris 1 revistes, tot i que, com ja hem apuntat, Gomila
no s’atura a teixir aquestes relacions, ni tampoc les correspondéncies que es podrien trobar
entre 1’obra publicada i els materials de 1’Arxiu Historic Municipal d’Eivissa: aquestes
tasques son d’una complexitat que sobrepassa el proposit d’un treball que no deixa de ser la
primera descripciod d’uns materials folklorics als quals s’ha dedicat molt poca atencio.
D’aquesta classificacid, caldria fer-ne algunes remarques. Sense dubte, la sistematitzaciod
sumaria dels continguts és util perqueé 1’usuari puga ponderar fins a quin punt esta
interessat o no en algun dels materials folklorics d’Isidor Macabich. De tota manera,
segons el nostre parer, aquesta classificaci6 té algunes limitacions, no pas en els Mots de
bona cristiandat sin6 en les altres dues obres ressenyades, que son molt més complexes.
Comentaré¢ les mancances que m’han semblat més visibles.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9537
~272 ~



J. ManIQUES CLIMENT, « GOMILA PERE...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 272-273

Al volum 1V de la Historia de Ibiza (1967), Gomila explica amb claredat els camps
o epigrafs de cada una de les fitxes explicatives, que sén les segiients: “Mots de bona
cristiandat” (actualitzacié del volum de 1918), “Espiritus familiares”, “Sa Desfressada”,
“Nuestros trajes y danzas”, “Glosa al romancero” (actualitzacié de I’obra de 1954), “Del
cancionero ibicenco”, “Nuestras ‘caramellas’”, “De nuestro folklore musical”, “Sobre moros
cautivos”, “Nuestra antigua fiesta de San Juan”, “Notas costumbristas”, “Rondaies”, “Juegos
de nifios y muchachos (En la ciudad)”, “Cocina popular”, “De la tierra”, “Refraner”, “Nuevas
notas sobre el cancionero ibicenco”, i “Cantadors 1 glosadors”. La descripcio de cada una
d’aquestes entrades ¢s adequada en termes generals, pero el camp de continguts —el més
estrictament descriptiu— €s en ocasions massa breu, mentre que els comentaris contextuals
son, a vegades, superflus o fins 1 tot repetitius. A tall d’exemple, es poden esmentar els
seglients comentaris sobre el génere gogistic que, per ser massa basics o fins 1 tot per la
necessitat de ser matisats, es podrien haver omes perfectament: els goigs son “escrits
per persones cultes” 1 amb “paleses reminiscencies bibliques 1 mitologiques” (“Nuestras
‘caramellas’”, p. 65). Aix0 no nega l’intercs, indubtable, d’aquesta fitxa, ja que ajuda a
entendre els goigs com a fenomen sociocultural lligat al calendari i a les formes de vida
tradicionals, aspectes pragmatics que els filolegs, més focalitzats en els textos, solen ignorar.

No cal dir que aquesta classificacié fa una descripcio individualitzada de cada una
de les rondalles aplegades per Macabich, amb I’oportuna correspondéncia, sempre que
s’escau, amb els catalegs tipologics de referencia, tant ATU com RondCat. De la mateixa
manera, la classificacio del Romancer tradicional eivissenc (1954) també contempla
una entrada individualitzada per a cada un dels romancgos aplegats: potser hi manca un
criteri clar a I’hora d’encapgalar cada entrada amb el nom del romang, que sense cap
distincid tipografica és a vegades un titol tematic 1 a vegades el primer vers. Hauria calgut
aportar de manera sistematica i regularitzada aquests dos detalls, que sén, tant I’'un com
I’altre, d’una gran rellevancia informativa. Tot 1 aixo, el lector no dubta en cap moment
de l’interes i la importancia d’alguns romancgos aplegats per Macabich, com “Don Joan i
don Ramon”, “Les dos germanes captives” o “En Rodriguet”.

Després de la classificacio de materials, el llibre es clou amb unes conclusions (pp.
116-121), les referéncies bibliografiques (pp. 122-127), 1 uns interessantissims annexos
(pp. 128-149) amb dues entrevistes que Gomila va fer a Isidor Mari i amb un apendix
fotografic 1 documental.

D’aquest llibre cal destacar 1’esfor¢ de Gomila per oferir una descripcié ordenada
dels materials que Isidor Macabich va aplegar, gairebé sempre de primera ma. En darrer
terme, Gomila posa de manifest que Macabich ¢€s una de les figures més determinants
del moén cultural eivissenc; i també un dels noms rellevants del treball de camp i recerca
del folklore dels Paisos Catalans. Un folklorista que cal estudiar més a fons. Al cap i a
la fi, aquesta €s una de les possibles tasques pendents que el mateix Gomila es posa de
cara al futur: estudiar-lo més a fons. I aquesta €s també la invitacié que el lector trobara
implicitament en llegir, en el llibre que ara ressenyem, la mina de materials folklorics
d’Isidor Macabich, encara per explorar.

Joan MAHIQUES CLIMENT
(Universitat Jaume I — IIFV)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9537
~273 ~



J. M. PEDROSA, «SANCHEZ FERRA, ANSELMO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 274-277

Sanchez Ferra, Anselmo y Angel Hernandez Fernandez (2021): Sin ropa
tendida. Cuentos licenciosos de tradicion oral, ilustraciones de Antonio
Vidal Maiquez, s. e., s. 1. [edicion de los autores], 481 pp.

Las contribuciones que llevan décadas haciendo Anselmo Sanchez Ferra y Angel
Hernéndez Fernandez al registro, catdlogo y estudio de los cuentos de tradicion oral de su
region de Murcia, de Espafia y de todo el mundo hispanico (y de mas alld, puesto que los
estudios actuales sobre el cuento se hallan inscritos dentro de paradigmas decididamente
internacionales, con aspiracion de universales) estan cambiando de raiz todo el panorama
de la documentacion y la critica de la narrativa oral y popular en nuestra lengua, tal y
como estaba configurado hasta hace no mucho.

En primer lugar, porque la colosal cantidad y la asombrosa calidad de los registros
de cuentos que ambos investigadores han obtenido en los pueblos de la region de Murcia (y
de alglin area limitrofe como Albacete) han puesto no solo sobre el mapa, sino en primera
linea, el patrimonio cuentistico de una region que hasta hace poco era practicamente una
incognita, en esa materia. Cabe afirmar, a la vista de las colecciones ya publicadas por
ellos, y de otras cuya aparicidon estd anunciada, que, a dia de hoy, aquella geografia es,
en lo que a este repertorio se refiere, la mejor explorada de Espafia y, posiblemente, del
mundo. El prolijo desglose de sus publicaciones, que omito aqui, es posible encontrarlo
en las bibliografias finales de cualquiera de sus libros.

Pero, ademds, ambos han ejercido no solo de perseverantes etndgrafos de campo:
han sido capaces también de impulsar y estimular labores de registro realizadas por
alumnos, colegas y amigos, que han arrojado el saldo de mas colecciones relevantes.
Ademas de eso, Sanchez Ferra y Hernandez Ferndndez se han ido convirtiendo en
expertisimos catalogadores de tipos y de motivos narrativos, conforme al modelo de
Aarne-Thompson-Uther, al que se acogen muchos folcloristas de todo el mundo. Esa
cualidad les ha permitido tomar el relevo de la empresa colosal del Catdlogo tipologico
del cuento folklorico espariol que iniciaron los beneméritos Julio Camarena Laucirica y
Maxime Chevalier, quienes entre 1995 y 2004 publicaron los cuatro primeros volimenes:
I, Cuentos maravillosos; 11, Cuentos de animales; 111, Cuentos religiosos; 1V, Cuentos-
novela. Sanchez Ferra y Herndndez Ferndndez han sumado fuerzas, en este empefio en
concreto, con otro especialista finisimo, José Luis Agindez Garcia, y juntos han ido
sacando a la luz los ultimos tres grandes volimenes del catdlogo: V, Cuentos del ogro
tonto (2022); V1, Cuentos de tontos (2023); y VII, Cuentos de matrimonios (2025). Es de
desear que no tarden en llegar los que restan. Por cierto, que lo que comenzo llamandose
Catalogo tipologico del cuento folklorico espariol ha pasado a llevar la acotacion, desde
que asumieron ellos la labor, de hispanico, para hacer justicia a la enorme cantidad
de fuentes hispanoamericanas y lus6fonas a las que han logrado acceder y que han
enriquecido de manera decisiva la muestra. Aquella linea de exploracion panhispéanica
ya la habian iniciado con resultados muy fecundos Camarena Laucirica y Chevalier, pero
los progresos recientes en las tecnologias internauticas y las bibliotecas digitales han
multiplicado, en los ultimos afios, sus posibilidades.

Por si fuera poco, los tres expertos se mueven con soltura en la bibliografia critica
que acerca del cuento folclorico va apareciendo en el mundo; y no solo en el registro

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9736
~274 ~



J. M. PEDROSA, «SANCHEZ FERRA, ANSELMO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 274-277

sincronico, sino también en el diacronico: las tradiciones de la antigiiedad, de la Edad
Media, de la Edad Moderna, y de no pocos paises y lenguas, tienen escasos secretos para
ellos. Gracias a ese enfoque a un tiempo versatil y holistico, cada uno de los aparatos criticos
que adscriben a cada cuento valen muchas veces por monografias rebosantes de la mejor
erudicion, en las que quedan minuciosamente consignados tipos catalograficos, versiones
del area lingiiistica del castellano, del cataldn, del gallego, del vasco, del portugués, del
judeoespafiol y del mundo hispanoamericano, mas versiones y recreaciones literarias de
siglos pasados, referencias paremiologicas, comentarios y desglose de estudios criticos.

Todos esos méritos y trabajos previos han dejado su poso y su peso sobre esta
caudalosa (en todos los sentidos) coleccion intitulada Sin ropa tendida. Cuentos licenciosos
de tradicion oral, en la que Sanchez Ferra y Hernandez Fernandez editan un inmenso
repertorio de 470 relatos satiricos o chistes, registrados casi todos por ellos mismos en la
geografia murciana, con alguna excepcion: “unos pocos proceden del cuaderno de notas
de Juan Ortega Garcia, nacido en 1915 en el cortijo de Santa Lucia, en Las Norias, en
la linde de Murcia y Almeria, que tuvo la atinada ocurrencia de apuntar en su libreta los
chistes que conocia. Otro pufiado ha sido extraido del libro de Pablo Diaz Moreno, La
Encantada de Tébar; y media docena son adaptaciones de textos publicados por Ester
Limorti y Artur Quintana en su coleccion de £l Carxe. Murcianos, pues” (p. 20).

El titulo, un tanto enigmatico, procede del eufemismo coloquial de que ‘“hay
ropa tendida”, que en algunos lugares se dice a alguien para advertirle de que no utilice
expresiones que pudieran malsonar o escandalizar a nifios o0 a personas que no debieran
escucharlas. “Sin ropa tendida”, y sin tapujos ni pafios calientes, brotan desde luego los
relatos que nos dejan boquiabiertos desde estas paginas, porque da la impresion, segun
se recorren sus paginas, de que no hay desvergiienza, ni procacidad, ni irreverencia, ni
obscenidad, que se haya quedado fuera, ni principio moral ni regla convencional, ni
institucion familiar, gremial, estamental, religiosa o politica que se libre de sus ironias y
sarcasmos. Expresados, uno a continuacion del otro, sin darnos respiro, con una agudeza,
una concentracion, una penetracion, un dominio del estilo, una maestria a la hora de
sorprender y defraudar las expectativas del receptor, que rozan o superan muchas veces
las cotas de la genialidad. El muy manido tépico de que la comedia es el género literario
mas dificil y la risa inteligente la emocion de mas arduo despertar cobra inapelable y
gloriosa justificacion en estas paginas que nos ofrecen, en rafagas cortas y certeras, que
nunca fallan, el reverso radical de toda norma, gusto, canon. Nada menos. De toda poética
incluso. Seria dudoso que hubiese en nuestro olimpo literario ningiin genio individual que
pudiese jactarse de tanto. Lo cual nos devuelve a la vieja discusion de si es el pueblo o no
el gran demiurgo de nuestra literatura y de nuestra cultura, y a la conclusion dificilmente
objetable de que si lo es.

Estas cuatrocientas setenta bombas de profundidad contra el mundo y contra el
poder tal y como estan organizados se agrupan en secciones que no siempre logran encerrar
su ingobernable bullir: “cuentos del porqué” (por ejemplo, “;por qué son diferentes el
sexo del hombre y de la mujer?); “la ignorancia de los 6rganos sexuales masculinos”,
“femeninos” y “del coito”, “la iniciacion del tonto”; “sobre los atributos masculinos”
(“cuestion de tamano”, “necedades”, “agudezas”, “equivocos”); “relativo al sexo de
la mujer” (“necedades”, “agudezas”, “equivocos’); “respecto al coito” (“necedades”,
“agudezas”, “equivocos”); “sexo prematrimonial”, “engafios masculinos”; “el cura
libidinoso”, “castigos al cura libidinoso”, “agudezas del cura”, “el cura chasqueado”;

9% ¢¢ 99 ¢

“engafios femeninos”, “lascivia de la mujer”, “experiencia de la recién casada”, “el deseo

29 ¢ 2 ¢¢ 29 ¢¢ 99 <¢

delasesposas”, “suegras acechantes”, “viudas ardientes”, “solteras necesitadas”, “ancianas

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9736
~275 ~



J. M. PEDROSA, «SANCHEZ FERRA, ANSELMO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 274-277

lubricas”, “monjas licenciosas”, “impertinentes”, “la insatisfaccion”, “peripecias de
los adulteros”, “la decadencia”, “prostitucion”, “masturbacion”, “homosexualidad” y
“zoofilia”. Simples y desvaidas cuadriculas, cuyas costuras remueven y ponen a prueba
desde abajo las pasiones y los pecados mas excesivos, y los recursos de poética mas
excesivos también que pudiéramos concebir.

Pero el libro da mucho mas que eso: en la clara e iluminadora introduccion brilla
un utilisimo listado (pp. 28-30) de sinénimos del érgano sexual femenino, del masculino
y del coito, concordados con los nimeros de cada cuento, que resulta equiparable al tantas
veces citado, y por tantos filélogos, glosario del libro candnico de Pierre Alzieu, Robert
Jammes e Yvan Lissorgues, Poesia erdtica de los Siglos de Oro (1984). Desbordara
también las previsiones de los mas especialistas, ya en las paginas finales, el minucioso
indice de tipos folcloricos, en concierto con los del catdlogo internacional de Aarne-
Thompson-Uther y con otros, que vincula esta gavilla de cuentos orales murcianos con
casi ochenta tipos narrativos documentados en otras lenguas y tradiciones del mundo.
Siguen una bibliografia apabullante y unas copiosisimas notas a cada cuento. De su
densidad y trascendencia nos avisa este parrafo (pp. 23-24):

Muchos de los argumentos de nuestros cuentos aparecen en obras publicadas
entre los siglos XI y XIV, algunas de origen oriental como el Calila e Dimna
(cuento 260) o el Sendebar (cuento 267). Otros figuran en los Fabliaux franceses
(cuentos 313, 331, 390), en los Gesta Romanorum (cuento 199), el Decameron de
Boccaccio (cuentos 260, 261, 265, 313, 316, 379) o El Libro de buen amor, del
Arcipreste de Hita (cuentos 314 y 331).

Igualmente aparecen en los escritores renacentistas, ya sean italianos como Poggio
Bracciolini en su Libro de chistes (cuentos 13, 34, 75, 143, 191, 195, 223, 316,
328, 394), o Basile en su Pentameron (cuentos 36 y 290), ya franceses como el
autor de las Cent Nouvelles Nouvelles (cuentos 195,237,290, 393, 394), Margarita
de Navarra en su Heptameron (cuentos 268 y 3136) o Rabelais en su Pantagruel
(cuento 147).

Los siglos XVI y XVII marcan en Espafia el apogeo del cuento popular trasladado
a la literatura. Relatos de esta antologia encontramos en el Portacuentos de Joan
de Timoneda (cuentos 122 y 332), en La Lozana andaluza de Francisco Delicado
(cuentos 195, 223 y 290) y en El milagro de los celos de Lope de Vega.

Y destacada es la presencia de bastantes de nuestros chistes en dos escritores del
XVIII: La Fontaine en sus Cuentos y relatos en verso (cuentos 223, 313, 314, 316,
379 y 394) y Samaniego en su durante mucho tiempo clandestino Jardin de Venus
(cuentos 8, 28, 44, 69, 105, 206, 280, 328, 366 y 376).

Pero la practica de insertar cuentos folcloricos no es ajena a los escritores
contemporaneos; Mario Vargas Llosa, por ejemplo, lo hace en su novela Pantaleon
v las visitadoras (cuento 421).

Se queda corto este resumen, porque una lectura atenta de los aparatos criticos
nos revelard que hay en esta coleccion cuentos que tienen paralelos también en el primer
libro documentado de chistes, el Philogelos griego del siglo I11. Asi como en el Lazarillo
de Tormes, la Philosophia vulgar de Mal Lara, El Scholastico de Villalon, la Floresta de
Santa Cruz o la Misceldnea de Zapata de Chaves. O en Maquiavelo, Straparola (adaptado
al espafiol por Truchado) y otros clasicos extranjeros. El resultado es una auténtica
enciclopedia del cuento licencioso (pespunteada por ilustraciones mas que sugerentes

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9736
~276 ~



J. M. PEDROSA, «SANCHEZ FERRA, ANSELMO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 274-277

de Antonio Vidal Mdiquez) que, si no alcanza las proporciones desmesuradas de las
colecciones norteamericanas de Gershon Legman, a las que Herndndez Fernandez y
Sanchez Ferra se refieren en su estudio introductorio y explotan en sus aparatos criticos,
si se coloca en la primera fila de lo que ha sido producido en el mundo hispanico vy,
probablemente, en el europeo.

La edicion conserva la frescura, la rapidez, la insolencia de lo oral: “convinimos
desde un principio en renunciar a la transcripcion fiel que si observamos en nuestras
publicaciones estrictamente cientificas. Con todo, nuestra intervencion se limita a
imponer el castellano normativo, eliminar las reiteraciones y, a veces, pulir ligeramente
las construcciones sintdcticas mas asperas o volver inteligible algiin pasaje confuso.
Hemos respetado las voces dialectales y aclarado su significado, manejando numerosos
diccionarios, en abundantes notas a pie de pagina” (p. 31).

Estamos, en definitiva, ante un libro de lectura irresistiblemente gozosa y de
erudicion contundente (una mezcla muy dificil de lograr), que debiera ser de conocimiento
y uso obligado por los filologos, antropologos, socidlogos y estudiosos de todas las
condiciones y de todas las miras, en particular de los interesados en los recursos de la
transgresion y de la critica al poder, en los géneros de la ironia y la comicidad, y en las
culturas orales y populares.

José Manuel PEDROSA
(Universidad de Alcald)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9736
~ 277 ~



O. ABENOJAR, «YOUNG, SIMON Y ERMACORA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 278-282

Young, Simon y Ermacora, Davide (2024) (eds.): The Exeter
Companion to Fairies, Nereids, Trolls and Other Social
Supernatural Beings, Exeter, University of Exeter, 260 pp.

Este volumen colectivo, editado por Simon Young y Davide Ermacora, se inscribe
en el ambicioso proyecto editorial Exeter New Approaches to Legend, Folklore and
Popular Belief, promovido por la Universidad de Exeter. Retine a dieciocho investigadores
—dieciséis autores colaboradores mas los dos editores— procedentes de disciplinas como la
filologia, la folcloristica, la antropologia, la historia del arte, la historia de las religiones y
los estudios medievales. El proposito comun es ofrecer una vision panordmica y rigurosa
de ciertas entidades sobrenaturales presentes en diversas tradiciones legendarias del
continente europeo.

El libro cubre un arco geografico amplio. En sus quince capitulos se examinan los
linajes sobrenaturales de Islandia, Escandinavia, Irlanda, la isla de Man, Inglaterra, los
Paises Bajos, los territorios germanoparlantes, Francia, la peninsula ibérica, Grecia, los
Balcanes occidentales, Hungria, Ucrania, Letonia y Lituania.

He aqui el indice:

Introducing the Social Supernatural (Simon Young y Davide Ermacora)

Ireland: The Tribes of the Gods and the People of the Hills (John Carey)

The Isle of Man: «They Call Them the Good People» (Stephen Miller)

England: Small Fairies Are Beautiful Fairies (Jeremy Harte)

Iceland: The Elves of Strandir (Matthias Egeler)

Scandinavia: My Neighbour the Troll (Tommy Kuusela)

The Netherlands: Witte Wieven and Other White Apparitions (Yseult de

Blécourt)

Iberia: Moors, Gentiles and Encantadas (José Manuel Pedrosa)

France: Humanlike Societies and Spaces among the Fées (Andrea Maraschi)

10. German-Speaking Europe: Moosweiblein, Wichtel and Nixen (Janin Pisarek
y Florian Schaefer)

11. Hungarians: Heavenly and Earthly Fairy Societies (Eva Pocs)

12. Western Balkans: «A Vila Like a Vilay (Dorian Juri¢)

13. Greece (and Italy): The Nereids, «Those from Outside» (Tommaso Braccini)

14. The Balts: Laumés and Laimés (Francis Young y Saul¢ Kubilitité)

15. Ukraine: Courtship Rituals and Legends of the Bohyni (Natalie Kononenko)

Nk W=

o

A pesar de su notable cobertura, en el libro se revelan ausencias significativas.
Quedan sin representacion varias tradiciones europeas, como la italiana', la maltesa,
la albanesa, la rumana, la finlandesa, las de los Balcanes orientales, las tirquicas, las
caucasicas, las eslavas occidentales y gran parte de las orientales, asi como las finougrias
de la Rusia europea. También se echan en falta las criaturas del imaginario francés

' Las leyendas italianas mencionadas en el capitulo decimotercero fueron recogidas en grico, una
variante lingtistica del griego.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~278 ~



O. ABENOJAR, «YOUNG, SIMON Y ERMACORA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 278-282

contemporaneo, dado que el capitulo dedicado al dmbito francéfono se centra sobre
todo en fuentes de la Edad Media y Moderna. Tales lagunas, aunque relevantes, resultan
comprensibles si se consideran la envergadura y complejidad del proyecto.

No es posible, en el espacio de una resefia como esta, detallar las numerosas
virtudes del libro, por lo que me limitaré a destacar algunos de sus aciertos metodologicos,
asi como varios desafios que, de forma mas o menos explicita, el propio volumen deja
sugeridos. Uno de sus logros mas relevantes es sin duda la problematizacion de las
categorias tradicionales utilizadas para clasificar a las criaturas sobrenaturales. Términos
como «hadasy», «duendesy, «gigantes», «demonios», «licantropos» o «brujasy» se revelan
claramente insuficientes para describir la plasticidad con que esas entidades se manifiestan
en la tradicion oral. A lo largo del volumen se constata como un mismo motivo narrativo
—como el de las danzas nocturnas en corro— puede estar protagonizado por entidades muy
distintas segln la region. Las danzas en circulo, por ejemplo, pueden ser ejecutadas por
duendes, nixen, noeck, hadas, nereidas, rusalki, bohyni o vile, entre otras. Esa variabilidad
pone en entredicho cualquier intento de categorizacion rigida.

En respuesta a este reto metodologico, los editores abogan por realizar estudios
comparativos mas precisos, centrados en entidades especificas y contextualizados en
sus respectivos ecosistemas culturales (pp. 10-11). Ahora bien, la variabilidad no es
un fendmeno Unicamente de escala regional. El trabajo etnografico permite constatar
fluctuaciones de los elencos sobrenaturales entre municipios, entre individuos de una
misma comunidad e, incluso, entre las versiones narradas por una misma persona.

Algunas de mis experiencias recientes en campo ilustran bien esa volatilidad.
Hace pocos meses, por ejemplo, registré una narracion sobre changelings a Delia Citlalli
Benitez Lorenzo, joven de diecinueve afios perteneciente al grupo etnolingiiistico ayuuk,
que reside en las montafias del estado mexicano de Oaxaca. En aquel testimonio, eran las
brujas las que intercambiaban a sus hijos por los de las mujeres humanas. Meses después,
la misma informante volvio a relatar la leyenda, pero, en aquella segunda version, quienes
intercambiaban a sus hijos no eran las brujas, sino los kofooy, entes del imaginario ayuuk
que, segun se dice, son capaces de quitarse las cabezas antes de danzar en corro.

Las fluctuaciones de este tipo no son excepcionales. En recientes trabajos de campo
he registrado infinidad de vacilaciones: entre duendes y enanos, entre enanos 'y gigantes,
entre enanos y salvajes (criaturas del imaginario zapoteco de México), entre el demonio
y el Serior del rayo (una divinidad mesoamericana), etc. Incluso, he documentado una
version arabe-argelina del tipo cuentistico ATU 300 (E/ matadragones) protagonizada, no
por un héroe aguerrido, como suele suceder en otras versiones pluriculturales de ese tipo
narrativo, sino por Yoha, el trickster por antonomasia en las tradiciones islamizadas. Y, en
el estado mexicano de Guanajuato, filmé una version chichimeca jonaz del tipo ATU 150
(La serpiente ingrata) cuyo protagonista no era un humano, sino un cordero.

Estos son solo unos pocos casos ilustrativos —de los innumerables que podrian
citarse— que evidencian hasta qué punto, en la tradicion oral, los perfiles de las criaturas
sobrenaturales (y de los personajes de las narraciones en general) se configuran de forma
dindmica. Cualquier intento clasificatorio debe asumirse, por tanto, con extrema prudencia.

Hecho este paréntesis, cabe sefialar que el eje articulador del libro es la nocion
de «seres sobrenaturales de tipo social», categoria, acufiada por John O’Hanlon, que
se contrapone a la de «seres solitarios» (p. 3)%. Esa clasificacion, muy asentada en la

2(0’Hanlon expuso esa clasificacion en su Irish Folk Lore (1870).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~279 ~



O. ABENOJAR, «YOUNG, SIMON Y ERMACORA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 278-282

tradicion critica de Irlanda, Gran Bretafa, Escandinavia y Finlandia, pone el foco en las
diferencias entre las criaturas que actian colectivamente —y que reproducen actividades
humanas como cazar, hilar, cocinar, lavar, luchar o bailar en circulo—y las que operan de
manera aislada, como los muertos vivientes, los demonios o los monstruos femeninos con
rasgos animalescos, entre otras.

En el capitulo introductorio, Young y FErmacora identifican tres rasgos
fundamentales de las sociedades sobrenaturales: (1) estan organizadas jerarquicamente,
y por lo regular encabezadas por reinas o reyes; (2) sus habitats se ubican en lugares
extraordinarios (colinas de formas inusuales, cuevas laberinticas, castillos submarinos,
etc.); y (3) mantienen relaciones de interdependencia con los humanos, a quienes pueden
ayudar, castigar o solicitar favores. Los humanos, a su vez, pueden acudir a ellas en
busca de proteccion, cosechas abundantes o habilidades especiales (como ciertos dones
musicales), entre otros motivos.

Varios capitulos del libro delimitan areas folcloricas a partir, en buena medida,
de esos criterios. Andrea Maraschi, por ejemplo, basandose en documentacién medieval,
identifica dos regiones dentro del ambito francofono: una septentrional, en la cual
predominan figuras como Melusina, las lamice, los nutons y los lutins; y otra meridional,
poblada por follets, fadas, dracs y delfines (p. 141). Maraschi advierte, sin embargo, que las
fuentes medievales reflejan solo parcialmente las caracteristicas de esas criaturas sociales,
ya que los escribas de los siglos medios seleccionaban aquellos elementos que se ajustaran a
sus fines doctrinales o ideoldgicos, omitiendo otros que hoy tendrian un interés etnografico.

Mas ambiciosamente, Dorian Juri¢, en su capitulo sobre los Balcanes occidentales,
esbozauna cartografia de los imaginarios europeos (pp. 199-200). Segtin su propuesta, en el
noroeste del continente predominan las sociedades sobrenaturales modeladas a semejanza
de la humana; en la Europa oriental son mas frecuentes los colectivos femeninos; y en
el area mediterranea abundan los espiritus de la naturaleza, cuyos perfiles se inspiran en
la Antigiiedad clasica (ninfas, satiros, sirenas, arpias, la diosa Diana, entre otros). Young
y Ermacora advierten, sin embargo, que, si bien pueden observarse ciertas tendencias
geograficas generales, el folclore se resiste a toda sistematizacion totalizante (pp. 9-10).

A mi juicio, incluso la categoria de «seres sociales» presenta importantes
ambigiiedades e inconsistencias. A este respecto, Jos¢é Manuel Pedrosa observa que
algunas criaturas —como las lamias vascas, las dones d’aigua catalanas o las encantadas—
pueden actuar tanto de forma individual como colectiva (p. 130). De hecho, en su capitulo
sugiere un modelo clasificatorio alternativo que se centra no ya en las entidades, sino en
los espacios donde estas se encuentran con los humanos® (p. 124). Su propuesta —que abre
una via prometedora para futuras investigaciones— define cuatro circulos concéntricos en
los cuales interactiian los humanos y los seres sobrenaturales: (1) el entorno doméstico
inmediato (la cama, el dormitorio, la vivienda); (2) los espacios humanos comunes
(los vecindarios, los pueblos, las ciudades); (3) las zonas liminales o de transito (los
cementerios, las ruinas, los caminos, los puentes); y (4) los espacios no civilizados (las
montafias, los bosques, los mares, los paramos).

Por otra parte, el volumen deja entrever la necesidad de ampliar los anlisis
comparativos a regiones no europeas, en especial a aquellas donde la oralidad sigue
viva y puede estudiarse en sus contextos performativos. Hay que tener en cuenta que las

3 La propuesta de José Manuel Pedrosa fue elaborada en colaboracién con Maria Fernanda Martinez
Reyes (2016: pp. 101-102).

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~ 280 ~



O. ABENOJAR, «YOUNG, SIMON Y ERMACORA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 278-282

zonas representadas en este libro han sido objeto de innumerables estudios y conforman,
precisamente, el corpus folclorico mejor documentado del mundo. La incorporacion de
repertorios sobrenaturales de otras latitudes no solo enriqueceria el corpus global; también
permitiria plantear nuevos y mas ambiciosos desafios comparativos. Podria indagarse, por
ejemplo, en por qué los imaginarios occidentales exhiben una exuberante diversidad de
criaturas, mientras que en otras tradiciones —como las del norte de Africa— lo sobrenatural
suele concentrarse en unos pocos personajes, como la ghoula o el djinn en el caso del Magreb*.

Un aspecto discutible del volumen es la escasa participacion de investigadores
que hayan trabajado directamente con materiales de campo. Salvo contadas excepciones,
como Eva Pécs o José Manuel Pedrosa, la mayoria de los colaboradores se apoya
unicamente en testimonios recogidos por otros folcloristas hace décadas. Esta carencia
es comprensible, desde luego, dadas las dificultades para hallar tradicion oral viva en
Europa, pero no deja de resultar preocupante. La experiencia etnografica sigue siendo
insustituible para valorar adecuadamente algunos aspectos paratextuales cruciales, como
el contexto enunciativo, la percepcion del narrador, la funcionalidad simbolica o ritual
de las narraciones y los criterios vernaculos de clasificacion de las entidades magicas.
Por ello, cuando se desconoce el marco en que fueron documentadas las versiones —
como ocurre, sobre todo, con las fuentes antiguas—, debe extremarse la cautela al extraer
conclusiones sobre las categorias de las entidades sobrenaturales.

Por ultimo, también se aprecia una necesidad urgente de actualizar los catadlogos
internacionales de leyendas y memoratas. A este respecto, sorprende que aun se emplee
como referencia el catalogo The Migratory Legends de Reidar Thoralf Christiansen, que es
una obra publicada nada menos que en 1958 y basada exclusivamente en relatos noruegos.
Puede que ese modelo clasificatorio se adecue al contexto escandinavo (aunque, incluso
para ese ambito geografico, requeriria de una actualizacidn), pero resulta claramente
insuficiente para abarcar el conjunto de tradiciones europeas y es definitivamente
inadecuado para un alcance universal. Nuestra disciplina necesita urgentemente nuevos
catalogos que integren repertorios universales’.

En definitiva, The Exeter Companion to Fairies, Nereids, Trolls and Other Social
Supernatural Beings es una obra de referencia, rigurosa y meticulosamente editada, que
retne a especialistas de primer nivel. Se trata, sin duda, de una contribucién fundamental
al estudio de los imaginarios europeos. Su mayor virtud, quiza, radique en no pretender
una vision definitiva del imaginario sobrenatural, sino en fomentar un campo de estudio
comparativo, dindmico y en permanente revision.

FINANCIACION

Esta resefia se ha realizado en el marco del proyecto de investigacion «El corpus de
la narrativa oral en la cuenca occidental del Mediterraneo: estudio comparativo y edicion
digital» (proyecto [+D, con referencia: PID2021-122438NB-100), financiado por la Agencia
Estatal de Investigacion (AEI) y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional (FEDER).

* Transcribo segun la convencion francesa. Para lo reducido del elenco de personajes en la narrativa
magrebi, véanse Abendjar, 2015: p. 14; y 2014: p. 20.

3 En afios mas recientes, se han realizado otros intentos de clasificacion, como el de Marjatta Jauhiainen
en The Type and Motif Index of Finnish Belief Legends and Memorates (1998). No obstante, esos trabajos
siguen centrados en repertorios locales.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~ 281 ~



O. ABENOJAR, «YOUNG, SIMON Y ERMACORA...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 278-282

OBRAS CITADAS

ABENOIAR, Oscar (2014): Cuentos populares de la Cabilia, Madrid, Miraguano.

ABENOIAR, Oscar (2015): La princesa cautiva y el pdjaro del viento. Mitos y cuentos del
norte de Argelia, Madrid, Verbum.

CHrisTIANSEN, Reidar Thoralf (1958): The Migratory Legends: A Proposed List of Types
with a Systematic Catalogue of the Norwegian Variants, Helsinki, Suomalainen
Tiedeakatemia.

JauHIAINEN, Marjatta (1998): The Type and Motif Index of Finnish Belief Legends and
Memorates, Helsinki, Suomalainen Tiedeakatemia.

MarTiNEZ REYES, Maria Fernanda (2016): La narrativa oral en Honduras. Nuevas
exploraciones en los inicios del siglo XXI, tesis doctoral dirigida por Jos¢ Manuel
Pedrosa, Alcala de Henares, Universidad de Alcala.

O’Hanron, John (1870): Irish Folk Lore: Traditions and Superstitions of the Country,
with Humorous Tales, Glasgow, Cameron and Ferguson.

Oscar ABENOJAR
(El Colegio de México)

]

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9624
~ 282 ~



A. GUILLEN ORrTIZ, «CLARK, JOHN...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 283-286

Clark, John (2024): The Green Children of Woolpit. Chronicles,
Fairies and Facts in Medieval England, Exeter, University of
Exeter Press (Exeter New Approaches to Legend, Folklore and

Popular Belief), 260 pp.

Cuentan que un verano, entre los afios 1153 y 1154, la poblacion de Woolpit, Inglaterra, se
sorprenderia con el hallazgo de dos hermanos, una nifia y un niflo, cuya piel era completamente
verde. Las ropas que portaban eran distintas a todo lo que los habitantes de Woolpit conocian;
al principio, los nifios se negaban a comer cualquier comida que les ofrecieran, pues para
ellos lucia “incomible”; y afirmaban venir de una tierra inmersa permanentemente en una
luz crepuscular, pues era una tierra donde no salia el sol. Dos historiadores de la época:
William of Newburgh y Ralph of Coggeshall rescataron este testimonio y lo plasmaron
en sus cronicas, desatando asi un misterio que abarcaria siglos, atravesaria océanos e
inspiraria innumerables interpretaciones. Desde entonces, estudiosos de la tradicion oral,
historiadores, tedlogos, ufélogos, novelistas, musicos, entre muchos otros, se ocuparian de
examinar sin €xito este misterio: ;eran criaturas de un mundo subterraneo, parte de una raza
de seres verdes provenientes de otro planeta, hadas perdidas en nuestro mundo, o simples
victimas de una rara enfermedad o una alimentacién poco balanceada?

Como expresa el propio Clark, para llegar al meollo de este misterio era preciso
sumergirse en areas de investigacion inesperadas: desde la horticultura hasta las imbricadas
técnicas de tefildo de textiles en la época medieval; averiguar acerca de enfermedades
que reverdecieran la piel; leer sobre angeles o rituales satanicos; imbuirse de todo lo que
tuviera que ver con el culto a San Martin; investigar sobre los tipos de trampas para atrapar
lobos o estrategias para encontrar hadas; dilucidar los mapas y espacios desde Carmathen
en Gales hasta Lutsk en Ukrania, de Utqiagvik en Alaska a los inexistentes “Banjos” en
Espaia; y, por supuesto, era preciso visitar Woolpit varias veces y escuchar las palabras
de los orgullosos pobladores del lugar que aun se regodean en este relato. Esta fue la
magnanima tarea en la que se embarco John Clark para aclarar el misterio y este libro
es el resultado de una investigacion que pocos estudiosos, tal vez, se hubieran atrevido a
realizar, pero que demuestra lo que el encanto de dos nifios color verde puede despertar en
la imaginacion, un libro con el cual podemos sumergirnos en la profundidad de un enigma
que abarca al mismo tiempo lo racional y lo prodigioso; el milagro y la revelacion pagana.

John Clark dedicé gran parte de su carrera a ser curador de la coleccion medieval del
Museo de Londres. Contribuyo al disefio de la primera galeria medieval, fue pionero en la
digitalizacion de la base de datos del Departamento de Colecciones Medievales y organizd
multiples exposiciones temporales como Alfred the Great 849-899: London's forgotten
king (1999) y Chaucer's Londoners (2000). Durante afos particip6d en el desarrollo de
colecciones, atencion al publico, programas educativos y otras actividades hasta que se
jubild en 2009 como Curador Emérito. Igualmente ha fungido como profesor honorario
en el Instituto de Arqueologia, en University College London'. Ha publicado numerosos

! Informacion obtenida de la pagina de Academia.edu del autor: https://museumoflondon.academia.edu/
JohnClark

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9628
~283 ~


https://museumoflondon.academia.edu/JohnClark
https://museumoflondon.academia.edu/JohnClark

A. GUILLEN ORrTIZ, «CLARK, JOHN...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 283-286

articulos sobre una gran variedad de temas, pero, sin duda, su talento como arque6logo
es el que sale a relucir en esta obra. A continuacion, una breve panoramica de todos los
hallazgos que ha alcanzado a develar en torno al misterio de los nifios verdes de Woolpit.

En el primer capitulo, el autor expone el tema de manera general y detalla lo
que ya hemos dicho anteriormente: lo intrincado de la tarea que se ha planteado. En
el segundo y tercer capitulo conocemos la historia, legado y transmision del relato. La
historia de los nifios verdes de Woolpit se remonta al siglo XII, cuando un nifio y una
nifia con la piel de color verde aparecieron en el campo de cosecha de Woolpit, un pueblo
en Suffolk, Inglaterra. Segun dos cronistas de la época, estos nifios hablaban un idioma
desconocido, vestian con ropas extrafias y no comian la comida local. Después de varios
dias de rechazar cualquier alimento, se acostumbraron a comer habas crudas. Con el
tiempo, su piel perdid el color verde, la nifia sobrevivio y el nifio murié poco después de
ser bautizado. Los nifios dijeron que provenian de una tierra llamada St Martin’s Land,
donde no salia el sol, s6lo habia una luz crepuscular y todo era verde. No pudieron explicar
claramente como llegaron a Woolpit; una version dice que estaban siguiendo el ganado
y, al entrar en una cueva, se perdieron y eventualmente emergieron en nuestro mundo;
otra version indica que s6lo escucharon un fuerte ruido y de pronto aparecieron ante
los granjeros de Woolpit. Con el tiempo, esta historia ha sido reinterpretada y utilizada
en diversos géneros literarios y libros de investigacion, desde estudios historicos hasta
novelas, poesia, obras de teatro e incluso una opera infantil.

En el capitulo cuatro, el autor abre la puerta a las multiples interpretaciones que
se le han dado a esta historia. Dentro del ambito de los estudios de la tradicion oral, es
facil ubicar los motivos y topicos de este relato en los cuentos tradicionales sobre hadas
o duendes; no obstante, como indica el propio Clark, a veces los motivos de los cuentos
son también los motivos de la vida, por lo que resulta reduccionista explicar este misterio
como otro “cuento de hadas” mas en la coleccion. Por ejemplo, hay quien los cataloga
como visitantes de mundos subterraneos (un motivo medieval recurrente) o como hadas
verdes que habian sido intercambiadas por dos nifios humanos, siguiendo también otro
viejo relato de la tradicion feérica. Los historiadores también han intentado esclarecer el
misterio considerando las posibles explicaciones logicas del suceso: una de las teorias mas
aceptadas identifica a los nifios como miembros de una colonia de inmigrantes flamencos;
los nifios quizés habrian perdido su familia y su hogar tras ataques de mercenarios
(posiblemente después de la legislacion antiflamenca de 1154). El lenguaje extrafio que
hablaban podia ser flamenco; sus ropas extrafias, producto de las técnicas de elaboracion
de textiles reconocidas entre esta poblacion; y el nombre de su lugar de origen, St Martin’s
Land, podria ser en realidad Fornham St Martin, a s6lo 13 km de Woolpit. Su extrafio color
verde podia deberse a una condicién médica conocida como clorosis, una enfermedad que
en realidad pertenecia mas al &mbito de los médicos de la época victoriana.

Asimismo, si hablamos de dos visitantes verdes en nuestro planeta, no podian
faltar las multiples paginas que la ufologia podria dedicar a este tema. Es, de hecho,
un estudioso de la ufologia, lo paranomal y lo ‘forteano’> quien hace competencia en

2En honor a Charles Fort, investigador estadounidense conocido por estudiar fendmenos extrafios. Ha sido
llamado el “profeta de lo inexplicable”. Su trabajo inspird a un grupo de intelectuales britanicos que fundaron
la Sociedad Charles Fort, la cual estuvo vigente hasta 1959. En 1973 se publica, igualmente en Gran Bretafia,
la revista Fortean Times, dedicada a este tipo de temadticas y que organiza anualmente las Fortean Times
Unconventions, las cuales retunen a todo tipo de aficionados a los sucesos extraordinarios. El término forteano
es utilizado tanto para describir a este tipo de fenomenos, asi como a aquellos que los investigan.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9628
~284 ~



A. GUILLEN ORrTIZ, «CLARK, JOHN...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 283-286

minuciosidad a Clark en cuanto al estudio de los nifios verdes de Woolpit: Duncan
Lunan, quien en su libro 4 Speculative Treatment of a Medieval Mystery, reconstruye
la historia familiar y conexiones de Richard de Calne de Wykes, quien en su momento
acogid a los nifios verdes; estudia las actividades politicas de reyes y sirvientes; y analiza
el significado de distintos signos y maravillas reportadas por escritores medievales. En
palabras de Clark, Lunan combina el estudio historico con la especulacion sobre humanos
abducidos por alienigenas, y establece la teoria sobre la existencia de una colonia en un
planeta distante con un “transportador de materia” que une este planeta con la Tierra
y que incluye el involucramiento del rey Enrique II y los caballeros templarios para
lidiar con las entidades extraterrestres. Tan fabulosa y disparatada como pueda parecer
cualquier teoria, diversos académicos han dedicado horas y paginas a tratar de explicar
cada detalle del relato de los nifios, sin la posibilidad de cubrir cabalmente todos sus
angulos. Clark analiza a profundidad cada solucion, sus ventajas y desventajas, y el
porqué, al final, todas s6lo pueden quedarse en el terreno de lo especulativo. Nadie,
ni historiadores ni ufélogos, han podido dar con el blanco y eventualmente sus
elucubraciones muestran las costuras. En palabras del autor, todos los que han estudiado
esta historia desde su correspondiente disciplina y bajo sus propias ideas preconcebidas
(y aparentemente ignorantes de los trabajos y preocupaciones de otros estudiosos del
caso) tienen en comun tanto la dependencia de fuentes secundarias como la falta de
reconocimiento de las dos versiones que sobreviven hoy de los cronistas medievales. Por
lo tanto, no logran un andlisis profundo de los detalles de esta historia. Esta es una de
las grandes contribuciones del libro de Clark, pues deja asentado en un solo documento
todas las aristas del caso y analiza criticamente las explicaciones que se han dado a lo
largo de los siglos al respecto.

El capitulo cinco se enfoca en los historiadores: William of Newburgh y Ralph
of Coggeshall. Personajes en si mismos, el estudio del relato a la luz de la obra de estos
cronistas es ya, de por si, notable. La inclusion de un relato de tan increibles proporciones
en medio de la Historia Rerum Anglicarum de William y la Chronicon Anglicanum de
Ralph, denota mucho del pensamiento y preocupaciones de la época medieval. La eleccion
de los testimonios, lo que han decidido plasmar los cronistas de esta historia, nos dice mas
de su pensamiento que las historias de reyes y guerras también presentes en su obra. Era
claro, por ejemplo, que Ralph estaba de acuerdo con la teoria que ubicaba la procedencia
de los nifos en tierras subterraneas, desde el propio titulo que le dio a este capitulo en
su cronica: “Concerning a Boy and a Girl who Emerged from the Ground”. William, nos
dice Clark, parece un poco mas escéptico, pero en la obra de ambos se observa claramente
la relacién de los habitantes medievales con eventos maravillosos. La llegada de dos
nifios color verde habria sido extraordinaria, sin duda, pero para el imaginario medieval
tampoco habria resultado absolutamente disparatado que vinieran efectivamente de una
tierra subterranea donde hadas verdes danzan bajo la luz crepuscular.

El capitulo seis se sumerge atin mas en los detalles. Analiza el discurso de William
y Ralph y propone que debieron haber tenido, al menos, un testigo en comun. Propone la
posible fecha exacta del suceso, estudia cudles eran las habas que se cosechaban en ese
momento que pudieron haber despertado el apetito de los nifos, cudl era en realidad la
gama cromatica precisa de verde en su piel, la ubicacion geografica donde los encontraron,
si eran efectivamente hermanos, los motivos relevantes en cuanto a las hadas verdes de
la época, como eran las hadas en general descritas en Suffolk, si era posible que su piel
hubiera sido tefiida, las posibilidades de enfermedades como la clorosis o el favismo, el
lenguaje extrafio que hablaban, si podrian ser realmente flamencos, si es cierto que la

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9628
~ 285 ~



A. GUILLEN ORrTIZ, «CLARK, JOHN...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 283-286

nifia crecid, se caso y tuvo descendencia, y todos los motivos tradicionales dentro de una
narrativa historica. El trabajo de Clark no deja ni un solo resquicio sin explorar.

El capitulo siete analiza las palabras de los nifios, rescatadas en los testimonios
recogidos por William y Ralph, partiendo de un problema principal: eran nifios. Dos
nifos perdidos, huérfanos, en una tierra extraiia donde no hablaban la lengua ni conocian
las costumbres del lugar, y, ademas, quienes estaban siendo interpelados por adultos
curiosos, quienes probablemente los asediaron con preguntas y adornaron sus respuestas
con sus propias elucubraciones. Digno de cualquier investigacion policiaca, no podian
faltar las palabras de testigos tan importantes. Es aqui donde Clark examina cada una de
las afirmaciones de los niflos y sus posibles ecos en la tradicion.

El capitulo ocho da pie a nuevas exploraciones en la materia, lineas que hasta
ahora nadie ha abordado y en las que es pionero el propio Clark. Por ejemplo, el autor
M.R. James (1862-1936), medievalista y autor de historias de fantasmas, relaciona casi al
vuelo la tierra de los nifios, St Martin’s Land, con el nombre de Merlin, pero no ahonda
al respecto. Clark si se involucra en este sendero, ademas de que observa otros motivos
tradicionales en el relato, se pregunta si se trata de una leyenda, memorata, cuento
tradicional o clésica historia paranormal, entre otras pistas, inexploradas hasta ahora.

Finalmente, el capitulo nueve son las conclusiones del autor, donde no deja de lado
la parte psicologica imbuida en este relato: al final, leemos sobre dos nifios que habrian
pasado por una situacion traumatica y lo fantastico de su historia sigue asombrando a
académicos y amantes de la ciencia ficcion por igual.

No puedo dejar de mencionar el Apéndice donde el lector tendrd acceso a las
cronicas escritas por William y Ralph en latin, acompanadas por la traduccion de Clark,
asi como las numerosas imagenes y mapas que acompafian el volumen, y las cuales nos
permiten adentrarnos visualmente en el mundo de estos extraordinarios personajes.

The Green Children of Woolpit. Chronicles, Fairies and Facts in Medieval England
no es s6lo un ejemplo de metodologia, es un tratado sobre el poder del misterio. Clark
no se inclina por ninguna teoria, pues nunca fue su objetivo, sino que recaba de manera
sistematica las numerosas paginas que se han escrito sobre el tema, dictando la pauta
para futuras investigaciones al respecto y enviando un llamado a todos los forteanos que
quieran aventurarse a resolver el misterio.

Podemos afirmar, sin lugar a dudas, que si hay algo de fantéstico en el relato de
los nifios es su capacidad de encantar a través del tiempo y el espacio. Nos recuerda al
encanto de un duende, capaz de perder a su inocente victima entre tratados medievales
y Operas para nifios. Nos encontramos ante todo frente al poder de una historia bien
contada. Eso es lo que William y Ralph hicieron en el siglo XII y lo que Clark hace por
sus lectores en el siglo XXI. Yo recomiendo el libro no sélo como ejemplo de un estudio
riguroso, digno del mas acérrimo académico o el més obcecado de los detectives, sino
como una forma de mantener la historia y, sobre todo, el misterio con vida.

Adriana GUILLEN ORTIZ
(Universidad Nacional Autéonoma de México)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9628
~286 ~



M. RobRriGUEZ GARCiA, «BRACCINI, TOMMASO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 287-290

Braccini, Tommaso (2023): Mitos errantes. Leyendas urbanas de
hoy y de siempre, Madrid, Alianza Editorial, 208 pp.

Mitos errantes (2023), de Tommaso Braccini, profesor de filologia clésica
en la Universidad de Siena, es la traduccion al castellano de Miti vaganti (2021), una
digna y entretenida aportacion a los estudios folcléricos, concebida desde un enfoque
comparativo y multidisciplinar que revela concomitancias entre la cultura popular de los
antiguos y la de nuestros dias. En los proximos parrafos pasaré revista a este ameno titulo,
elaborado con el méximo rigor filoldgico pese a su naturaleza divulgativa. Acometo esta
empresa con el deseo de incentivar el interés por este campo, inaugurado en Espafia a
finales del milenio pasado por Josep Maria Pujol, y consolidado hacia los inicios del
2000 por Josep Sampere, Antoni Orti y Jos¢é Manuel Pedrosa. Afortunadamente, las
pesquisas en legendistica contemporanea todavia cuentan con vigencia académica gracias
a aportaciones recientes como /00 llegendes urbanes (2019), de Carme Oriol, y a una
cifra modesta de articulos y capitulos de libro.

La introduccion de la obra actua como declaracion de intenciones, marco teorico y
apretada sintesis de las investigaciones precedentes. Con exactitud terminologica, claridad
expositiva y concision admirable, Braccini va deslindando conceptos pertinentes para sus
comentarios como «poligénesis» 0 «ecotipo», y esboza una compendiosa historia de los
estudios en leyendas urbanas, desde el imprescindible sistema clasificatorio de Brunvand
hasta el innovador articulo de Ellis, «De legendis urbis: Modern legends in Ancient
Romey, el primero en excavar en el pasado en busca de las raices de estas narraciones.
Por lo demas, los objetivos del autor quedan enunciados en estas sucintas lineas: «;por
qué estas historias son tan longevas?, ;cual era el significado que tenian para griegos y
romanos?, /es el mismo que tienen para nosotros?, ;qué nos pueden ensenar estos relatos
al enmarcarlos como narraciones folcldricas a largo plazo?».

El primer capitulo, «Tiberio y el motor de agua», ejemplifica a la perfeccion las
tesis de Braccini. Sobre la base de un presunto «motor de aguay, la «maquina de Dios»
y otros ingenios disefiados por inventores oscuros o de méritos cuestionables, el autor
demuestra como leyendas urbanas de una misma familia (el «vidrio irrompible» que figura
en Petronio, Plinio, etcétera, y que resurge en la Modernidad) se nutren de los deseos
de prosperidad de la poblacidon y de una suspicacia perpetua hacia las autoridades, que
neutralizarian a estos Prometeos de su tiempo para garantizar la estabilidad econémica de
la nacion, cuando no, veladamente, su propia continuidad en el trono.

«Complots contra la humanidad: de Zeus al coronavirus» es el elocuente
encabezado del segundo capitulo. Braccini retoma su argumento anterior a través de un
asunto de rabiosa actualidad, cuyas funestas consecuencias atn perduran en la memoria
colectiva: la pandemia del coronavirus, atribuida a poderes en la sombra que perseguirian
un control efectivo de la natalidad, y, en concreto, una reduccion demografica de las
clases menos privilegiadas; un mecanismo atemporal, con paralelos en la primera mitad
del siglo XIX, en la plaga del célera, y otros mas distantes en la guerra de Troya de la
mitologia griega. He aqui otro sintoma del eterno recelo hacia quienes ocupan los peldafios
mas elevados en la escala jerarquica. También funciona como indicio de un pensamiento
de escasa hondura analitica, a menudo determinado por circunstancias de analfabetismo,

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9633
~ 287 ~



M. RobRriGUEZ GARCiA, «BRACCINI, TOMMASO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 287-290

miseria y estancamiento social y laboral, que se decanta por explicaciones convenientes
e inmediatas, por supersticiosas que parezcan (que una o mas organizaciones siniestras,
paises enemigos o personalidades adineradas se han conjurado contra la humanidad),
frente a la incertidumbre desconsoladora que proyecta el desconocimiento cientifico.

La conmocion, los delirios conspirativos y la incapacidad para asumir una realidad
desgarradora se dan cita en el tercer capitulo, «Honorio y el 11 de septiembre», en el que
Braccini contrapone el atentado de las Torres Gemelas con el saqueo de Roma en 410, en
una demostracion convincente de la poligénesis de ciertos esquemas legendisticos. Ambos
acontecimientos catastréficos estuvieron sobrevolados por la sospecha de la traicion. Eraun
atajo mental comodo, una manera de conferir sentido a lo inimaginable: la vulnerabilidad
de dos grandes imperios que veian asi su honor y su poderio salvaguardados, porque su
caida habria sido orquestada desde el interior.

El cuarto capitulo, «Pulpos y cocodrilos: los monstruos de las alcantarillas»
aborda un tema no menos preocupante: el de los alcantarillados infestados de cocodrilos,
cerdos, gatos y otras criaturas potencialmente nocivas para el hombre. Braccini ubica con
rapidez los hitos de esta leyenda poligenética y boceta su sentido elemental. Los caimanes
neoyorquinos, arrojados a los desagiies por sus amos, o el pulpo de Pozzuoli (del que
dio noticia Plinio), que se adentraba en un domicilio por la letrina para robar pescado,
testimonian el miedo ancestral a las cloacas: un territorio subterraneo, oculto, laberintico
y peligroso. También, afiadiria yo, revelan un temor recurrente hacia la naturaleza salvaje
e indomesticada; aqui, un grupo de animales que crean sociedades hostiles a la nuestra
—no sin razones de peso— donde no podemos detectarlos. No se olvida el autor de
presentar varias fake news esparcidas por Bolonia en los ultimos afios, un concepto este
(el de fake new) que nadie esta en condiciones de ignorar, pues activa idénticos resortes
emocionales y bebe del sensacionalismo que desde siempre ha nutrido estos mitos.

En «La procesion del rey de las ratas», su quinto capitulo, Braccini sigue
navegando por las aguas karsticas del subsuelo. En esta ocasion atiende a diversos
motivos emparentados con la leyenda del rey de las ratas o «Jeferraton», documentada
en Napoles desde 1982. En un itinerario que atraviesa un manuscrito setecentista con
base en un tratado de magia 4rabe, cuentos que fueron compilados en la Inglaterra del
siglo XVIII y el Amante de la mentira de Luciano de Samosata, el autor reafirma el
panico que experimentamos ante las amenazas de debajo de la tierra. No pierde de vista
el anclaje de estos mitos con la realidad factual, con frecuencia distorsionada e interferida
por creencias vetustas, mas facilmente digeribles para personas poco instruidas que sus
respectivas interpretaciones racionales. En este caso, la recuperacion ecoldgica de las
nutrias en Italia podria haber favorecido —por una confusion fisica— las habladurias
sobre monarcas ratonescos'; en el capitulo previo, la presencia anecdotica de aligatores o
de criaturas extraviadas en los canales de desechos pudo haber dado alas a tales relatos.

Llegado a este punto, haré un breve excurso para reivindicar el provecho de esta
ultima via exploratoria, un complemento indispensable de las calicatas de amplio alcance
cronologico y geografico, por mas que exija una educacion minima en zoologia, etologia
y biologia. Su objeto no seria desmontar estos mitos, sino ir mas all4 de la constatacion
de su transferencia dentro de unas coordenadas espaciales y temporales para verificar su
plausibilidad y descomponer sus elementos formantes con mayor precision cientifica.

! Braccini fija errobneamente la cuna de las nutrias en Sudamérica, cuando ciertas variedades de esta
especie son endémicas de Europa.

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9633
~ 288 ~



M. RobRriGUEZ GARCiA, «BRACCINI, TOMMASO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 287-290

Para ello habria que contestar a preguntas como la siguiente: ;es posible que algunas
leyendas estén basadas en un suceso real mitificado o exagerado por sus transmisores?
Por ejemplo, sabemos que los cefalopodos carecen de estructura 6sea y que son capaces
de permanecer fuera del mar varias horas, conque ;no seria verosimil que uno pequefio o
mediano se infiltrase por la letrina y que el espanto de dicho descubrimiento propiciara la
desorbitacion de su tamafio?

«La leyenda de las serpientes con paracaidas» es el llamativo titulo del sexto
capitulo. Braccini examina aqui una serie de mitos relacionados con la liberacion de fauna
considerada dafiina para las personas (culebras, lobos, etc.), desde el emperador romano
Decio hasta la Espafia de hace dos décadas y la Italia de la segunda mitad del siglo XX,
donde arranca —en su forma actual— esta historia en el contexto de un creciente arraigo
de nuevas medidas conservacionistas, auspiciadas por el ecologismo de primera ola e
implementadas progresivamente por los gobiernos europeos. Bajo su piel palpita, como
distingue el autor, una ostensible critica politica; y, asimismo, agregaria yo, un descrédito
superlativo hacia los movimientos ambientalistas, acusados de pretender transformar el
estilo de vida de las gentes ordinarias sin una justificacion so6lida. Esto ilustra de maravilla
el riesgo que entrafia la propagacion de algunas leyendas urbanas, que se suman a las
estrategias de desinformacion y a las fake news descerrajadas desde todas las esquinas del
tablero politico para influenciar la opinion publica.

Bajo el titulo «Los etruscos y las estelas quimicas» coloca Braccini su séptimo
capitulo, donde se vuelve patente la adaptacion de estos mitos al entorno geografico,
social y epistemologico de la época en que aparecen. El autor reune ahora chismes
relativos a patdgenos, quimicos y otras estelas vertidas en la atmdsfera, que identifica con
el fendémeno del ballooning (telaranas que flotan por la accion del viento y de los campos
electrostaticos), y con creencias como los hilos de Maria. Si en el pasado estos fendmenos
eran achacados a lo sobrenatural, el pensamiento magico coetdneo remite a la tecnologia,
que, en desarrollos futuristas e impensablemente adelantados a su era, seria utilizada por
instituciones maléficas para perjuicio de la humanidad.

«Cita en el cementerio», el capitulo octavo del libro, recoge variantes de la célebre
leyenda de la autoestopista fantasma. Braccini encuentra sus equivalentes mas remotos en
la historia de Filino y Macates, del Libro de las maravillas de Flegon de Tales (siglo 1),
y en el Shousen ji de Gan Bao (siglo 1V); por lo tanto, no parece descabellado postular
una prodigiosa dispersion por varios continentes, una prueba adicional de la atraccion que
ejercen ciertas historias migrantes y de su caracter abierto y popular, contrario a fronteras
nacionales, cronoldgicas y de clase.

Tras la huella del inquietante erotismo femenino insinuado por las autoestopistas
espectrales se deben situar las leyendas congregadas bajo el epigrafe «Mujeres con patas
y seducciones fatales», noveno capitulo en el cual Braccini explora narraciones con
unos ingredientes tan fascinantes como perturbadores: bellas jovenes que encandilan a
muchachos en discotecas o en destinos paradisiacos para extraerles 6rganos, infectarlos
con SIDA o matarlos. Ademads de un rosario de variantes contemporaneas, el autor lista
versiones tempranas en Luciano de Samosata y en los Jataka, y clarifica que lo que yace
tras muchas de estas historias es un designio cautelar y moralizador: prevenir los peligros
derivados de las relaciones sexuales con mujeres desinhibidas.

El décimo capitulo, «La profecia del recién nacido monstruosoy, inicia su andadura
con las profecias catastrofistas formuladas por ancianas que se suben al transporte publico.
Posteriormente, desplaza su foco a los bebés monstruosos y adivinos que figuran en el
Libro de las maravillas de Flegon de Tales. La explicacion que ofrece Braccini para la

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9633
~ 289 ~



M. RobRriGUEZ GARCiA, «BRACCINI, TOMMASO...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 287-290

revitalizacion de estos motivos en periodos y paisajes lejanos tiene que ver con la potencia
de unos simbolos universales e imperecederos: la inocencia de los nifios, la sabiduria
de los ancianos... Yo haria hincapié en que la acumulacion de portentos y ensefianzas
morales se conjuga con una mentalidad providencialista: si ya es atipico que nazca un
infante deforme, que presagie desgracias a quienes lo han despreciado se nos antoja un
castigo celestial de lo mas oportuno.

«De Lazaro a Yahoo Answers: los misterios del Vaticano» es el penultimo capitulo
de la obra, inscrito en esa linea inicial de desconfianza hacia las autoridades; en este caso,
eclesiasticas. La habladuria, de circulacion todavia reciente, de que el Vaticano oculta
en una biblioteca secreta tomos que atentarian con desmoronar los cimientos de la fe
catolica halla paralelos en el ficticio Libro de san Lazaro, catalogado por Juan Malas, y
en los Libros Sibilinos de la Antigua Roma. El capitulo final, «El diablo al revés: herejes
y grupos de rock», recuerda el infundio de que grupos de rock como los Beatles habrian
cifrado mensajes diabdlicos subliminales en sus canciones. Braccini liga este chismorreo
a las formulas magicas empleadas por sectas como los fundagiagitas del siglo XI en
Constantinopla, evidenciando nuevamente la corta distancia que existe entre las creencias
magicas y la seudociencia en la cual se sostienen no pocas de estas leyendas, asi como la
marafia de intereses doctrinales, econdmicos y religiosos que estimulan su diseminacion.

Mitos errantes desempena su mision divulgativa con una prosa agil y desenfadada,
una erudicion firme y juiciosamente administrada a los lectores, y una diversidad tematica
notable. En la casuistica referenciada el autor incluye recortes de prensa de Espaifia, Italia
y otros paises, lo cual facilita el cotejo comparativo e idealmente espoleard indagaciones
radicadas en ambitos mas especificos. Habria agradecido la reproduccion por extenso de
los textos citados, pero acaso ello hubiera ido en detrimento de su accesibilidad y habria
fastidiado al consumidor de lecturas ligeras que monopoliza hoy el mercado del libro.

En definitiva, si Mitos errantes demuestra algo es la relevancia del netlore, de los
blogs y las redes sociales para la difusion, recopilacion y andlisis de las leyendas urbanas,
que en un futuro cercano (quiza en estos momentos) acabaran salteadas con las fake news,
apoyandose en modelos lingiiisticos generativos, en deepfakes y en imagenes producidas
por inteligencia artificial.

A pesar del imparable proceso de mecanizacion al que estdn sometidos cada vez
mas aspectos de nuestra rutina, salta a la vista que no hay nada més humano, dindmico y
persistente que los rumores y las historias a las que han dado origen.

Miguel RopriGUEZ GARCiA
(Universidad de La Rioja)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9633
~290 ~



J. M. PEDROSA, «VALDES, CARLOS MANUEL...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 291-294

Valdés, Carlos Manuel (2023): Aventuras de Pedro de Ordimales,
narradas por Pedro Jasso, campesino del desierto coahuilense,
Saltillo / Coahuila, México, 217 pp.

He aqui un libro excepcional y modélico por muchas razones. En primer lugar,
porque recoge las narraciones orales de don Pedro Jasso, un sobresaliente artista de
la voz, de los mejores de los que haya quedado registro en los anales de la literatura
oral atestiguada en el mundo. Los breves apuntes de su vida que se dan en las paginas
introductorias hacen concebir la esperanza de que algiin dia podamos disponer de una
mas extensa “historia de vida” de don Pedro, narrada a su dictado, que seguro que seria
riquisima y que permitiria contextualizar mas convenientemente el entorno social y
cultural, y también el familiar y personal, en que haria falta entender este deslumbrante
repertorio de relatos. Ojala que esa deseable historia de vida no naciera solo para ser leida,
sino que pudiera ser también escuchada e incluso contemplada, a partir de su registro
sonoro y audiovisual. Dada la belleza y la complejidad de estos textos transcritos a partir
de la voz de don Pedro, no seria ninguna sorpresa que su entonacion, sus gestos, sus
paisajes, fuesen los de un imprescindible maestro de la performance, y los de un entorno
propicio para el acto de narrar transformado también en arte de vivir y de sobrevivir.

Comienza el capitulo dedicado al narrador con este introito impresionante: “Pedro
Jasso es un campesino de 62 afios que sufrid un accidente mientras tallaba cogollos de
lechuguilla para producir fibra de ixtle y obtener algunos ingresos”. El compilador del
libro, Carlos Manuel Valdés, explica de qué manera, tras la estancia en el hospital de
la ciudad de Saltillo, llevd a su amigo en coche hasta su domicilio en el ejido de Pilar
de Richardson, a 91 kms. de Saltillo; y como el campesino que acababa de pasar por el
dolor y el trauma del accidente y de la hospitalizacion tuvo animos para ir contandole
cuentos por el camino. Alguna leccion se podria sacar, al hilo de esta anécdota, que acaso
sea mas trascendente de lo que parece, acerca del poder sanador de la palabra y de los
cuentos. Téngase en cuenta que “cuentos de camino” fueron los que iban contando los
viajeros (no en coche, sino a lomos de caballerias) de los Cuentos de Canterbury de
Geoffrey Chaucer, compuestos hacia 1387-1400. Y que los “cuentos de camino” fueron
una categoria muy bien delimitada entre los que eran narrados en el Siglo de Oro espafiol.
Alguno que otro se col6 en el accidentado itinerario que siguieron don Quijote y Sancho,
y en los que cumplimentaron unos cuantos protagonistas de novelas picarescas; y no
pocos afloraron durante el trayecto, entre Sevilla y Burgos, de las voces cantantes de E/
viaje entretenido de Agustin de Rojas Villandrando, publicado en 1603. Nadie podra decir
que este nuevo “viaje entretenido” por los cuentos de don Pedro Jasso ofrecidos a quien le
acompaii6 entre Saltillo y Pilar de Richardson no cuente con antecedentes ilustres. Ni que
no sea una hermosa metafora, esta del campesino convaleciente de una dolencia grave
que con sus “cuentos de camino” infundi6 vitalidad, emocion, conciencia de estar ante un
sobresaliente hecho artistico, primero en el interlocutor que tuvo durante aquel trayecto,
y a continuacion en los lectores que nos hemos ido agregando.

Aquella situacion fue el motor de un proceso de larga duracion: el compilador,
Carlos Manuel Valdés, cuenta cémo “un grupo de jévenes que habian estudiado
comunicacion en la Universidad, se ofrecieron a ayudarme en el rescate. Nos lanzamos

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9729
~291 ~



J. M. PEDROSA, «VALDES, CARLOS MANUEL...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 291-294

a Pilar de Richardson. En una primera etapa grabamos trece narraciones, de las cuales
ocho tenian como personaje a un picaro, mentiroso, embaucador, simpatico, palabrero y
tramposo nombrado Pedro de Ordimales”. Palabras que indican el paso a una instancia que
sobrepasa la del cuento narrado por un viajero a otro, y que nos situan ante una obra que
empezd y acabo siendo coral, en tanto que refleja una tradicion comunitaria recuperada
gracias a un trabajo de documentacion realizado por muchas personas en colaboracion.

Gracias a otras paginas del amplio estudio que se integra en este libro quedamos
informados de que un punto de partida todavia mas remoto estuvo en un trabajo académico
que diversos investigadores de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad
Auténoma de Coahuila realizaron acerca de la historia de algunos ejidos del municipio
de General Cepeda, en Coahuila, a peticion de los campesinos de la zona. Aquellos
investigadores (Guadalupe Sanchez de la O, Cristina Martinez Garcia, Machely Flores
Reyna y el propio Carlos Manuel Valdés) contaron con el apoyo de un grupo de cuarenta
y dos alumnos, que convivieron con familias de veintisiete comunidades. Ello corrobora
que este libro, que en principio se centra en el repertorio en especifico de un narrador de
cuentos orales, tiene asiento sobre un trabajo de documentacion de alcances, vastedad y
profundidad mucho mayores, que combina etnografia y etnohistoria; y sobre una labor
perdurable y minuciosa de lo que los antropdlogos llaman “observacion participante”,
sobre el terreno y sobre el archivo, que se beneficié del impulso sin desmayo de todos,
ejidatarios, etndgrafos e historiadores.

Al asombro de la revelacion durante un viaje por carretera del imprevisto repertorio
narrativo de don Pedro Jasso siguid el del descubrimiento, por Carlos Manuel Valdés, de
que el personaje recurrente e inquieto de aquellos relatos era un avatar del ilustre picaro
Pedro de Urdemalas (o Pedro de Malas Artes, etc.), cuyos hilos se puso a rastrear primero
en antologias sacadas de las tradiciones orales de Argentina y Chile; y seguidamente en
el corazon de la literatura espafiola, puesto que el hilo no tardé en conducir a la Comedia
famosa de Pedro de Urdemalas, inspirada en las andanzas del personaje popular, que
lleva la firma y el sello de Miguel de Cervantes, nada menos. En el capitulo séptimo del
libro (pp. 133-170) hace el autor un rastreo del personaje folclorico y de sus andanzas, a
partir de documentos que van desde 1213 a 2022, y en geografias que casi coinciden con
todas aquellas por las que cundieron las lenguas y dialectos espafioles y portugueses.

Doce son los cuentos transcritos de la voz de don Pedro Jasso y publicados
aqui: Pedro de Ordimales y el gigante, La venta del pajaro Cu, El jarrito milagroso, El
arbolito que da dinero, Pedro pelea con el diablo, San Pedro ordena a la muerte llevarle
a Ordimales, Los dos compadres, El burro, El burro y el leon, El leon y el lefiador,
El conejo y el coyote y La presa. Al ciclo estricto de Pedro de Ordimales pertenecen
los seis primeros. Todos estos coinciden con tipos narrativos que estan indexados en
el catalogo internacional de cuentos de Aarne-Thompson-Uther, concretamente en la
categoria de los llamados “cuentos del ogro tonto”. No me demoraré en hacer fichas
exhaustivas de tipos y motivos, porque, segun me indica Carlos Manuel Valdés, esta en
curso una edicion corregida y ampliada de este libro, que incorporara esa informacion;
y porque las versiones de Pedro Jasso son muy ricas y complejas, y suelen quedar
resueltas en textos hibridos o contaminados, cuyo desglose exigiria un espacio que
desbordaria el que estd permitido a una resefia convencional. La mala fortuna ha
dictado que la fecha de este libro (2022) coincida con la del Catdlogo tipologico
del cuento folklorico hispanico vol. V Cuentos del ogro tonto, de Julio Camarena
Laucirica, Maxime Chevalier, Jos¢ Luis Agundez Garcia, Angel Hernandez Fernandez
y Anselmo J. Sanchez Ferra (Cabanillas del Campo, Guadalajara: Palabras del Candil,

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9729
~292 ~



J. M. PEDROSA, «VALDES, CARLOS MANUEL...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 291-294

2022), y que no haya llegado a tiempo de ser por eso indexado en este inventario
canonico, al que hubiese enriquecido de manera considerable.

No quiero dejar de senalar, en cualquier caso, que los relatos de Pedro de Ordimales,
y otros de la coleccion, reflejan, como es mas que habitual en el repertorio conocido
como ‘“cuentos del ogro tonto”, situaciones de conflicto entre pobres y ricos, débiles
y poderosos, victimas y abusadores. El picaro y vagabundo Ordimales pertenece por
supuesto a la primera categoria, pero se las arregla para burlar y vencer indefectiblemente
al amo humillador, que a veces es identificado incluso con el diablo. En algtn relato se
solidariza, ayuda y redime incluso al campesino que sufre los desmanes del amo. Es muy
iluminador a este respecto el cuento, fabulosamente desarrollado, de Pedro pelea con
el diablo (pp. 59-74) que comienza asi: “Iba andando Pedro de Ordimales por alld y se
encontrd con un pobre sefior de un pueblito que iba todo adolorido. Era un tipo chaparro,
que andaba buscando trabajo y se meti6 a pedirlo en una pequefia propiedad que era del
diablo. El diablo lo contrato para la labor, pero con la condicion de que al que se enojara
primero le iban a quitar dos tiras de piel de la espalda, como castigo, y no le pagaban...”.
Como era de esperar, el diabdlico amo se las arregld para engafar y dejar maltrecho al
ingenuo jornalero, pero acabd recibiendo su merecido a manos de Pedro de Ordimales. Es
mas que sintomatico que en la suntuosa version narrada por don Pedro Jasso del cuento
internacional ATU 1000 (Contest Not to Become Angry, El concurso de no enojarse),
Pedro de Ordimales actie como un viajero que se involucra en un conflicto laboral que
en principio no le compete, guiado por el deseo de proteger al débil y de hacer justicia,
cual si de un folclorico “bandido bueno” o de un superhombre filantropico se tratase. En
la inmensa mayoria de las versiones pluriculturales documentadas de este tipo cuentistico
quien castiga al amo criminal es el tercero de los hijos, tras sufrir la pérdida de sus dos
hermanos mayores. No creo que sea demasiado atrevimiento afirmar que el Pedro de
Ordimales de estos cuentos registrados en la dura y muchas veces cruel tierra de Coahuila
funciona como un dechado o encarnacion simbodlica del campesino capaz, aunque sea en
el plano de lo ideal o de lo sofiado, de enfrentarse y resistir las habituales violencias de los
amos contra los jornaleros y los siervos. Una agresion de la que don Pedro Jasso, y el resto
de sus iguales campesinos, habra sido victima una y otra vez a lo largo de su vida. No se
olvide que, tras el terrible accidente que sufrié “mientras tallaba cogollos de lechuguilla
para producir fibra de ixtle y obtener algunos ingresos”, quien lo devolvid a su casa, muy
alejada del hospital ptblico, fue un amigo personal, no los recursos del empresario a cuyo
servicio habia estado trabajando.

Este libro abre muchas sendas que convendria seguir transitando, y proporciona
muchas pistas que habria que apurar. En las pp. 164-165 nos impresiona la declaracion
de que “hace 55 afios los nifios de Pilar de Richardson se reunian alrededor de una fogata
cuando caia el sol. Nunca faltaba un anciano que recitara un cuento. Pedrito [Jasso] oy6
hablar de Ordimales y fue depositando sus aventuras en la mente. Los viejos de Pilar
deben haber utilizado la misma tactica que los de otros ejidos. Por ejemplo, en El Nogal,
un campesino me dijo que su abuelo les narraba un cuento cada noche, pero que siempre
dejaba el final en suspenso y les indicaba que terminaria la noche siguiente. Asi mantendria
el interés de los chiquillos”. Ojala el futuro nos depare mas noticias, acaso por la via de
nuevas recopilaciones de las tradiciones orales de los sufridos ejidos de Coahuila, acerca
de las fascinantes sociologia y poética del cuento que se cultivaba y que probablemente
se siga cultivando todavia alli.

Otro apunte que despierta nuestro interés: en la p. 195 informa Carlos Manuel
Valdés de que “los campesinos de General Cepeda son cultos y conservan recuerdos que

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9729
~293 ~



J. M. PEDROSA, «VALDES, CARLOS MANUEL...» BOLETIN DE LITERATURA ORAL, 15 (2025), pp. 291-294

nos conducen a siglos o milenios: un ejidatario cont6 un relato de tiempos de Carlomagno:
Los doce pares de Francia [...] {Como llegaria hasta la Coahuila colonial este cuento de
quinientos afios? La idea que aparece a la reflexion es que esta lejana cultura ha sido
conservada por ejidatarios y es una forma de reflexion sustancial”. Seria por supuesto
muy de desear que tal cuento notabilisimo, y otros de la zona, saliesen a la luz.

Elultimo relato de este libro, el de La presa, comienza (p. 124) con esta advertencia,
que nos infunde esperanzas de que a su extraordinario narrador nos lo volvamos a encontrar
en publicaciones futuras: “este cuento no estaba en la lista. Sucede que la grabadora quedé
encendida y registro lo que Pedro Jasso continta platicando. Se conserva el didlogo”.

No solo en noticias relativas a la cultura oral y popular parece ser fecunda la
memoria de estos lugares de Coahuila. Nos indica Carlos Manuel Valdés que “cuando
creamos el Fondo Testamentos en el Archivo Municipal de Saltillo, encontramos el legado
de un tlaxcalteca del siglo XVIII, quien, viendo que se acercaba su muerte, hizo venir a
un escribano para legar sus bienes y, entre otros, heredaba a su hijo La historia de Don
Quijote de la Mancha. ;Cuadl edicion tendria ese indigena nahuatlato? Imposible saberlo,
pero en una biblioteca publica de Saltillo existe un ejemplar editado en Amsterdam en ese
siglo”. He aqui un apunte que incita a sofiar acerca de la irradiacion de la obra maestra de
Cervantes, y un enredo bibliografico que podria dar tarea al gremio de los cervantistas.

Para terminar, es imprescindible hacer el elogio de Carlos Manuel Valdés, quien
mas alla de ser autor de una obra historiografica monumental, de director durante afios
del Archivo Municipal de Saltillo y de profesor de la Facultad de Ciencias Sociales
de la Universidad Auténoma de Coahuila, se ha dedicado durante toda su larga y
fecunda existencia (nacio en 1944) a las labores de alfabetizacion y educacion de los
mas discriminados, y a la creacion de redes y proyectos comunitarios de formacion y
de cultura. No menos digna de alabanza me parece la edicidon magnifica de este libro,
realizada por El Cerdo de Babel Estudio: un espacio gastrondémico (una “taberna”, se
intitula), social y cultural fundado en Saltillo en 2004, que ha sido motor y escenario de
innumerables aventuras artisticas, festivales internacionales, ferias del libro, seminarios
de literatura, etc. etc. etc. De ese fermento surgio también la editorial que ha hecho posible
el nacimiento de estas Aventuras de Pedro de Ordimales, narradas por Pedro Jasso,
campesino del desierto coahuilense, hito de la bibliografia hispanica e internacional
del cuento folclérico, y de muchas otras producciones literarias y artisticas, también en
formatos visuales y multimedia.

José Manuel PEDROSA
(Universidad de Alcald)

ISSN: 2173-0695 DOI: 10.17561/blo.v15.9729
~294 ~



	Índice 
	Aproximación a la literatura oral en Argelia: un viaje más allá  de sus fronteras lingüísticas
	1. Introducción 
	2. La lengua de la literatura oral 
	3. La recogida de la literatura oral en Argelia durante el siglo XIX 
	4. La recogida de la literatura oral en Argelia durante los siglos XX y XXI 
	5. Conclusiones 
	Financiación 
	Bibliografía 

	Crónicas de Indias y diálogos etnográficos: a propósito de los areítos y los pueblos sin escritu
	1. el interés etnográfico por otros pueblos 
	2. cantares para los pueblos sin escritura: antes y después de Fernández de Oviedo 
	3. componentes del areíto 
	4. la variedad y apertura del areíto 
	5. conclusiones 
	6. Anexo 
	bibliografía 

	La solterona como tipo marginal en relatos de tradición oral de la provincia de Chimborazo, Ecuado
	1. Margo, Margonis (una introducción) 
	2. Presencia del tipo marginal «solterona» en la tradición literaria 
	3. Representaciones de la solterona en relatos orales 
	4. La solterona en el imaginario kichwa ecuatoriano: dos relatos orales 
	4.1. Relatos sobre la vida conyugal 
	4.2. Coda 

	Financiación 
	Bibliografía 

	Seguidilla y copla en Chiloé: una primera mirada desde la intertextualidad genérica 
	1. Discusión inicial y planteamiento 
	2. Marco teórico y metodológico 
	3. Breve marco contextual del estudio 
	4. Intertextualidad genérica en el caso de la copla y la seguidilla: exposición de resultados 
	4.1. Recontextualizaciones genéricas de seguidillas y coplas en géneros músico-dancísticos disti
	4.2. Intertextualidad con expresiones hispanoamericanas 
	4.3. Intertextualidad como indicador intercultural 

	5. Intertextualidad con expresiones masivas 
	6. Análisis y Discusión 
	7. Conclusiones 
	Bibliografía 

	Desafiando la otredad: una aproximación comparativa en payadas y pelejas 
	1. Introducción 
	2. Payadas racializadas: tres ejemplos paradigmáticos 
	3. Pelejas nordestinas: una aproximación cuantitativa 
	4. Pelejas racializadas: primera aproximación analítica 
	5. A manera de conclusión 
	Pelejas identificadas en la colección del Centro Nacional de Folclore e Cultura Popular de Brasi
	Financiación 
	Bibliografía 

	Oralidad y escritura para la música tradicional soriana: los Cuadernillos como medio de memoria
	1. Introducción 
	2. Oralidad, música y tradición: aproximaciones de estudio 
	3. La escritura de la tradición oral: el texto como medio de memoria 
	4. Estudio de caso: los Cuadernillos de Soria 
	4.1. Cuadernillos escolares. La posesión de los saberes 
	4.2. Libretas de contabilidad. Números y devoción 
	4.3. Papeles sueltos o folios doblados. Imágenes pretéritas manuscritas e impresas 
	4.4. Cuadernos de oración, devocionarios y otros libros. Estandarización textual 

	5. Conclusión 
	Bibliografía 

	Imágenes del zorro: el «burlador burlado» en cuentos de la literatura andina 
	1. Introducción 
	2. El zorro en la literatura andina: del mito al cuento folclórico 
	3. Conservación y transmisión de los cuentos sobre zorros 
	4. Los cuentos sobre zorros: organización, personajes fabulescos y simbolismo 
	5. Los motivos del engaño en el ciclo cuentístico del zorro 
	6. El corpus literario 
	6.1. Contenido de los cuentos 
	6.1.1. Cuento I: «El tío zorro y el conejo» (Espino, 2014) 
	6.1.2. Cuento II: «El conejo y el tío zorro» (Espino, 1994) 
	6.1.3. Cuento III: «El conejo que robaba pepinos» (Espino, 2014) 
	6.1.4. Cuento IV: «El zorro y el conejito» (Kapsoli, 1993) 
	6.1.5. Cuento V: «El zorro y el ratón» (Salazar Espinoza et al., 2020) 
	6.1.6. Cuento VI: «El zorro y el cuy» (Jiménez Borja, 1940) 
	6.1.7. Cuento VII: «El zorro Pascual, el ratón Deguillito y los viejitos» (Núñez Herrera, 2021) 
	6.1.8. Cuento VIII: «El zorro y el ratón» (Payne, 1984) 
	6.1.9. Cuento IX: «El ratón y el zorro» (Bendezú, 2003)18 
	6.1.10. Cuento X: «Del zorro y del cuy» (Espino, 2014) 
	6.1.11. Cuento XI: «De las tres veces que el cuy engañó al zorro» (García Miranda, 2006) 
	6.1.12. Cuento XII: «El conejo, el zorro y el hombre de brea» (Jordana, 1974) 
	6.1.13. Cuento XIII: «El zorro y el conejo» (Taylor, 2003) 
	6.1.14. Cuento XIV: «El zorro y el ratoncito» (Yauri Montero, 1998) 
	6.1.15. Cuento XV: «El zorro y el conejo» (Alegría, 2000) 

	6.2. Resumen de los motivos desarrollados en los cuentos 
	6.3. Estudio comparativo de los cuentos 

	7. Conclusiones 
	Bibliografía 

	Cuentos de animales en la provincia de León. La raposa: análisis del personaje en cuentos tradicio
	1. Introducción 
	2. Fuentes y metodología 
	3. Análisis de cuentos protagonizados por la raposa en la provincia de León 
	3.1. Análisis comparado de versiones de «la raposa y el lobo» 
	3.2. Otras narraciones: el gallo como adversario 
	3.3. Sátira y crítica social: «a raposa comeu o botelo» 

	4. Conclusiones 
	Bibliografía 

	«La bruja de San Miguel»: motivos y recursos de la tradición oral en cuatro testimonios inquisitor
	1. Introducción 
	2. La función social de la denuncia en la Nueva España 
	3. Rasgos de la oralidad en los documentos inquisitoriales 
	4. La bruja en la tradición oral 
	5. «La bruja de San Miguel». Corpus 
	6. Temas y motivos de la tradición oral en el testimonio inquisitorial 
	7. Conclusiones 
	Referencias bibliográficas 
	Fuentes
	Bibliografía


	«Por la pública fama que en esta villa hay». El segundo proceso contra las brujas de Barahona (15
	Introducción 
	Segunda parte de las desventuras de las brujas infanticidas que vuelan a Barahona 
	Relato de Ana la Roa 
	Relato de María Parra 
	Consideraciones finales 
	Conclusiones 
	Financiación 
	Bibliografía 

	El cuento de tradición oral en la obra de García Lorca: La niña que riega la albahaca y Juego
	García Lorca y los primeros acercamientos al cuento tradicional 
	Hacia el folclore imaginario de garcía lorca 
	La niña que riega la albahaca y el príncipe preguntón: recopilaciones y arquetipos tradicionales
	Un cuento maravilloso: Juego de damas y la simbología lorquiana 
	Bibliografía 

	Gomila Pere, Joan (2022): L’obra folklòrica d’Isidor Macabich, Eivissa, Miquel Costa, 149 pp.
	Sánchez Ferra, Anselmo y Ángel Hernández Fernández (2021): Sin ropa tendida. Cuentos licenciosos de 
	Young, Simon y Ermacora, Davide (2024) (eds.): The Exeter Companion to Fairies, Nereids, Trolls a
	Financiación 
	Obras citadas 

	Clark, John (2024): The Green Children of Woolpit. Chronicles, Fairies and Facts in Medieval Engl
	Braccini, Tommaso (2023): Mitos errantes. Leyendas urbanas de hoy y de siempre, Madrid, Alianza 
	Valdés, Carlos Manuel (2023): Aventuras de Pedro de Ordimales, narradas por Pedro Jasso, campesino d

