UJa“

Universidad
e Jaén

Los retos
violencias.

Antropologia Experimental

http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/rae
2025. n2 25. Texto 8: 103-116
Monografico: Violencias etnograficas

Universidad de Jaén (Espafia)
ISSN: 1578-4282 Deposito legal: J-154-200

DOI: https://10.17561/rae.v25.10011
Recibido: 01-03-2025 Admitido: 25-07-2025

de la etnografia feminista en contextos de multiples
Reflexiones desde México:

The challenges of feminist ethnography in contexts of multiple violences. Reflections from Mexico

Resumen

Abstract

Palabras

Clave

R. Aida HERNANDEZ CASTILLO
CIESAS, Ciudad de México
aidaher2005@gmail.com

En este articulo abordaré las implicaciones de hacer una etnografia feminista desde metodologias
colaborativas, que reconocen los privilegios, pero también las vulnerabilidades que tenemos las antropdlogas-
activistas, en contextos sociales marcados por las violencias patriarcales. Tomando como estudios de caso
tres experiencias de investigacion activista con mujeres indigenas victimas de violencia sexual; mujeres en
reclusion y familiares de personas desaparecidas, me interesa reflexionar sobre las estrategias metodoldgicas
que pueden servir para hacer una etnografia feminista, desde una ética del cuidado y una perspectiva
descolonial.

In this article | will address the implications of making a feminist ethnography from collaborative methodolo-
gies, which recognize the privileges, but also the vulnerabilities, that we have as anthropologist-activists, in
social contexts marked by patriarchal violence. Taking as case studies three activist research experiences with
indigenous women victims of sexual violence; women in prison and relatives of the disappeared persons, | am
interested in reflecting on the methodological strategies that can be used to make a feminist ethnography,
from an ethic of care, and a decolonial perspective.

Investigacion feminista. Autoreflexividad. Metodologias colaborativas. Comunidades emocionales
académicas. Violencias extremas

Feminist research. Self-reflexivity. Collaborative methodologies. Academic emotional communities. Extreme
violence

1 Una versién anterior de este texto fue publicada en 2021 con el titulo “Los retos de la etnografia feminista en contextos de
multiples violencias”. Alteridades, 31(62): 41-55. https://doi.org/10.24275/uam/izt/dcsh/alteridades/2021v31n62/hernandez.
Agradecemos a la revista su permiso para la reproduccién del articulo en este monografico.



104 Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnograficas. Texto 8

Introduccidn: didlogos con la antropologia fugitiva

En las ultimas décadas varias antropdlogas feministas han roto del silencio en torno a las violencias
sufridas durante el trabajo de campo, confrontando los discursos masculinistas sobre la forma estoica en
que el o la antropdloga deben adaptarse a cualquier “incomodidad” que marque su experiencia de inves-
tigacion. Desde las reflexiones pioneras hechas por Nancy Howel (1990) ante la Asociacion Americana de
Antropologia, hasta denuncias mas recientes sobre experiencias de hostigamiento sexual durante el tra-
bajo de campo (Johansson, 2015), las antropdlogas han visibilizado la manera en que las desigualdades
de género marcan los contextos de vulnerabilidad en que hombres y mujeres realizamos nuestras inves-
tigaciones.

En el mundo hispanoparlante, las antropdlogas hemos tardado mas en romper el silencio, y a mu-
chas de nosotras nos ha tocado aprender de nuestras estudiantes, quienes nos han ensefiado a desnatu-
ralizar experiencias de hostigamiento, que habiamos vivido como “los gajes del oficio” de la antropologia.
Este fue mi caso cuando en septiembre del 2016, durante mi estancia como profesora visitante en la
Universidad de Texas en Austin, un grupo de estudiantes doctorales de antropologia se acercé a mi para
compartir un texto colectivo que escribian sobre sus experiencias de violencias y hostigamiento sexual
durante el trabajo de campo. Este didlogo removid mis recuerdos sobre mis primeras experiencias de
investigacion, los miedos y vulnerabilidades silenciadas durante décadas.

Las estudiantes doctorales que despertaron mi conciencia sobre el tema eran todas ellas eran jo-
venes antropodlogas consideradas “mujeres de color” en el contexto de los Estados Unidos. Se encontra-
ban en proceso de escribir sus tesis, después de un afio de realizar trabajo de campo en Palestina, Guyana,
Cuba, El Salvador y México (Berry et al. 2017). Su texto, escrito colectivamente, era una critica a la visién
institucionalizada del trabajo de campo como un “rito de paso” masculinista, reproducida aun por quienes
reivindican una perspectiva critica ante la academia positivista. Desde estas perspectivas, las estrategias
metodoldgicas de la “investigacion activista”-que incluyen el comprometerse en las luchas por la justicia
y “poner el cuerpo en el campo”- son poco problematizadas, asumiendo un “sujeto masculino” que no
enfrenta riesgos, ni vulnerabilidades al construir alianzas con los actores sociales con quienes trabaja. Su
reclamo iba dirigido sobre todo a algunos de sus maestros, quienes las formaron metodolégicamente
dentro de la tradicién de investigacion activista (Gordon, 2007; Hale, 2008; Speed, 2008). Sus reflexiones,
hacian referencia a la imagen de un “sujeto radical idealizado” subliminalmente masculino, que reprodu-
cia los silenciamientos de la antropologia positivista, al no asumir el lugar de privilegio desde donde se
hacia activismo e investigacion.

Este mismo sefialamiento habia sido hecho por Nancy Scheper-Hughes en 1983, cuanto advirtié
gue el trabajo de campo se sustentaba en una mistica casi machista, que llamaba a resistir estoicamente
los retos que se enfrentan durante la investigacion (1983, p.114). Yo personalmente me senti interpelada
por el reclamo, pues en mis escritos metodolégicos sobre la investigacion activista, nunca habia abordado
mis propias experiencias de violencia en el campo (Hernandez Castillo, 2015, 2016a, 2016b). En cierta
medida, mi trabajo con organizaciones indigenas y de migrantes, partia de la premisa de que sus integran-
tes eran aliados politicos con quienes habria que construir relaciones de colaboracion, reconociendo mi
posicién de privilegio étnica y de clase, en una sociedad profundamente racista y clasista como la mexi-
cana, pero sin tematizar la manera en que mi identidad de género me ubicaba en contextos de vulnera-
bilidad.

Al leer sobre la agresién sexual sufrida por Maya Berry, en Cuba; las experiencias de hostigamiento
sexual vividas por Elizabeth Veldsquez Estrada, por parte de los jévenes pandilleros con quienes trabajé
en El Salvador (ver contribucidn de la autora en este monografico); o el contexto de terror en el que Sarah
Ihmoud realizé su trabajo de campo en Palestina, estando embarazada y siendo hostigada por hombres
armados judios (Berry et al. Op.Cit), me hizo recordaron mis propias experiencias y temores trabajando
con migrantes magrebies y senegaleses en el sur de Espafia en 1993.

Me encontraba en el segundo afio de mi doctorado en la Universidad de Stanford, cuando junto
con mi amiga Liliana Sudrez-Navaz, conseguimos una beca para realizar trabajo de campo preliminar entre
migrantes norafricanos y senegaleses en Andalucia. Alentada por mi maestro Rodolfo Stavenhagen, quien
cuestionaba lo que llamaba el “nacionalismo metodolédgico” de los antropdlogos mexicanos, me decidi a
hacer mi tesis doctoral fuera de México. Convenci a Liliana para hacer una tesis conjunta sobre los cambios



Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnogréficas. Texto 8 105

de las politicas migratorias en Espafia partir de su incorporacién a la Unidn Europea y su impacto en la
vida de los migrantes Nos preparamos haciendo las lecturas obligatorias sobre la migracion africana en
Europa, yo retomando mis clases de arabe, y ella avanzando en sus clases de francés (asumiendo que
algunos migrantes norafricanos hablarian ese idioma). La lectura de Orientalismo, de Edward Said (1978),
estuvo entre los textos fundamentales que nos ayudaron a leer criticamente los escritos de feministas
occidentales sobre “el Islam”. No queriamos reproducir los prejuicios y estereotipos sobre los “hombres
musulmanes” que algunas feministas del “Primer Mundo” habian contribuido a perpetuar.

Cuando llegamos al pueblo de Andalucia donde planedbamos realizar nuestro trabajo de campo,
nos encontramos con una comunidad de jévenes migrantes, sobre todo de Marruecos y Senegal, que se
sorprendieron al ver llegar a dos mujeres jovenes a las galeras habitadas solamente por jornaleros hom-
bres. Mis origenes eran un enigma para ellos, el fenotipo moreno, y el arabe estandar rudimentario con
el que intentaba comunicarme, los hicieron pensar que era hija o descendiente de arabes migrantes. Mis
experiencias previas trabajando con refugiados guatemaltecos en los campamentos de Chiapas, no me
habian preparado para un contexto marcado por lo que entonces yo consideraba una “coqueteria agre-
siva” por parte de los hombres migrantes. Entre las familias de refugiados guatemaltecos, como mujer
soltera era considerada menor de edad, y las mujeres me tomaron bajo su proteccién, nunca me senti
insegura, tal vez un poco infantilizada, pero nunca hostigada. En cambio, en este ambiente mayoritaria-
mente masculino, me sentia profundamente incdmoda, vulnerable y a la vez culpable por mi incomodi-
dad, me sentia reproduciendo “el orientalismo” hacia los hombres musulmanes, que tanto habiamos cri-
ticado en nuestro Seminario de Investigacion Pre-Campo.

Esta incomodidad hizo crisis, una noche en Granada, cuando después de multiples intentos por
conseguir una entrevista con integrantes de las organizaciones de vendedores ambulantes, uno de sus
representantes nos cité para una entrevista colectiva en un complejo habitacional en los barrios margina-
les de la ciudad. Eran como las 9 de la noche, y a la cita llegaron unos diez integrantes de la organizacion,
en la que confluian norafricanos y senegaleses. El ambiente era tenso, se reian entre ellos, hablando en
wolof, en bereber o en un dialecto del drabe magrebi que me costaba entender, lo que resultaba evidente
es que éramos nosotras el tema de conversacion. Empezaron a bromear en castellano, cuestionando
nuestra “audacia” de andar solas por el mundo, preguntando por nuestros novios o maridos y lanzando-
nos piropos, que a mi en lo personal me incomodaban terriblemente. Fue en un momento de silencio en
gue tomé conciencia del riesgo en el que estdbamos: dos mujeres solas, sin redes, ni familia en la ciudad,
en medio de la noche, rodeadas por desconocidos, que se burlaban de nosotras y que tenian mas interés
en nuestra vida amorosa, que en las preguntas que les haciamos. Fue en ese momento que me di cuenta,
gue no podia trabajar con personas hacia las que no sentia empatia y con quienes me sentia vulnerable.

En ese entonces reflexioné mucho sobre la diferencia que veia entre mi formacién en la antropolo-
gia critica mexicana, en donde la colaboracion y el compromiso politico con los colectivos con quienes
trabajas resultaba fundamental, y una formacién anglosajona en donde el problema teérico era lo central
y después se decidia si la investigacion se realizaba en Guatemala o Tértola. Si no estaba dispuesta a hacer
un compromiso de largo aliento con las organizaciones de migrantes, sentia que era anti-ético hacer una
tesis doctoral que solo sirviera para mi titulacion. Mi corazdn tenia que estar en donde estaban mis in-
quietudes académicas y politicas, y esa noche en Granada, me resultd evidente que no era en tierras
andaluzas. Liliana Sudrez-Navaz, quien con el tiempo se convertiria en mi comadre y mi hermana, enten-
did y respetd mi decisidn y le dio continuidad al proyecto, que tuvo como producto una excelente tesis
doctoral, publicada afios después como libro (Suarez-Navaz, 2006).

Mi fallida experiencia de campo con los migrantes en la peninsula Ibérica y los miedos que vivi en
ese verano andaluz, solo los habia compartido en charlas informales con amigas, nunca escribi sobre ello,
ni reflexioné sobre las implicaciones de ser mujer joven “tercermundista” (“de color” dirian en Estados
Unidos), trabajando en contextos masculinos. De manera inconsciente, senti que reconocer mis miedos y
vulnerabilidades era ir en contra del ethos antropolégico en el que me habia formado, en donde los “ver-
daderos antropdlogos” se adaptan a los contextos poco propicios y enfrentan los peligros con valentia.

Tuvieron que pasar casi treinta afios, para que yo pudiera reflexionar y escribir sobre la manera en
que las jerarquias de género, edad y étnico-raciales marcaron mi experiencia de trabajo de campo en
territorio europeo, influyendo en mis decisiones posteriores de trabajar preferentemente con colectivos
de mujeres. La antropologia fugitiva, a la que nos invitan las joévenes antropdlogas egresadas de



106 Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnograficas. Texto 8

Universidad de Texas (Austin), busca escapar del ethos masculino, en el que el riesgo es parte del “rito de
paso” del trabajo de campo. Nos convocan a una ética del cuidado desde una praxis feminista, que reco-
noce privilegios y vulnerabilidades.

A lo largo de estos afios que han pasado, desde mis experiencias andaluzas, la vida me ha llevado a
trabajar en contextos de multiples violencias. No siempre como eleccién tedrica y politica, sino porque
los contextos en los que habito y trabajo en México, han estado marcados en las Ultimas décadas por un
continuum de violencias. La antropologia ciudadana que se ha desarrollado en América Latina ha impli-
cado hacer investigacién activista sobre temas que nos competen como ciudadanos y en espacios e insti-
tuciones, que muchas veces compartimos con los y las actoras sociales con quienes trabajamos (Jiménez
2000).

En este articulo quisiera reflexionar sobre las implicaciones de hacer una etnografia feminista desde
metodologias colaborativas que reconocen los privilegios, pero también las vulnerabilidades, que tene-
mos las antropodlogas-activistas, en contextos sociales marcados por las violencias patriarcales.

Investigando las violencias de género

El tema de las violencias de género llegé a mi vida como tema de investigaciéon de una forma ines-
perada cuando regresé a Chiapas a hacer mi tesis doctoral sobre las politicas estatales en la frontera Mé-
xico-Guatemala, donde habia trabajado en proyectos educativos desde mis estudios de licenciatura (Her-
nandez Castillo, 2001a y 2001b). Mis perspectivas sobre la antropologia del Estado se vinculaban a mis
preocupaciones tedrico-politicas sobre las violencias que el nacionalismo mexicano habia infligido en las
vidas de la poblacién indigena del pais. Las perspectivas feministas no eran entonces parte de mi marco
tedrico, y mi preocupacién por el analisis sistémico y la violencia estatal me hacian perder de vista las
violencias cotidianas que las mujeres vivian en los espacios comunitarios.

Fue a partir de la violacion sexual de mi compafiera de casa, y de mi acompafamiento en su proceso
de denuncia, que atestigiié las violencias de género en los espacios de justicia, y me empecé a involucrar
en un movimiento feminista contra la violencia de género (Hernandez Castillo, 2016a). Fue a principios de
la década de los afios noventa que se forma lo que llamamos el movimiento amplio de mujeres en Chiapas,
con la confluencia de mujeres indigenas y mestizas, con distintas trayectorias organizativas que se unieron
en contra del autoritarismo y la violencia imperantes durante el gobierno de Patrocinio Gonzalez Garrido
(1988-1993). Se trataba de un movimiento que no se autodefinia como feminista, solo un grupo muy
minoritario dentro del mismo, sobre todo de académicas, tenia una formacidon feminista y vinculos
estrechos con el movimiento feminista nacional. Fueron ellas las primeras en reivindicar el término
feminista para el movimiento, reivindicacidon que hasta la fecha se toma con recelo por muchos sectores
de las mujeres organizadas. En otros escritos he analizado las tensiones y retos de este movimiento amplio
(Hernandez Castillo y Espinosa, 2012), basta decir aqui que las genealogias politicas eran multiples y que
la mayor o menor identificacién con una agenda abiertamente feminista se fue construyendo poco a poco,
la mayoria de las veces paralelamente a las luchas por la tierra, o por la autonomia indigena.

Fueron las mujeres indigenas y campesinas las que nos forzaron a replantear nuestras perspectivas
limitadas sobre la violencia de género, al sefialar que el despojo territorial y la destruccién de sus bosques
por las compafiias madereras, eran también violencias que se ejercian sobre las mujeres, que daban
continuidad a un legado colonial de violencias que habia afectado sus vidas. Estas teorizaciones, que
muchas veces se exponian en forma de manifiestos politicos o relatorias de encuentros, me llevaron a
cuestionar el etnocentrismo de nuestras agendas feministas y a buscar otras formas de construir alianzas
desde los didlogos de saberes (Hernandez Castilllo, 2001c).

Fue a partir de estos didlogos con mujeres indigenas y campesinas que, al interior de nuestra orga-
nizacion, empezamos a cuestionar nuestras propias visiones del mundo y a relativizar nuestras verdades.
El género, la autoestima, el empoderamiento, la subordinacién y la resistencia se convirtieron en puntos
de llegada y no en puntos de partida. Es decir, el reto metodoldgico y politico consistia entonces en hacer
a un lado nuestras preconcepciones dicotdmicas sobre lo femenino y lo masculino; lo publico y lo privado;
el poder vy la resistencia; para partir de un analisis conjunto de las realidades especificas que nos permi-
tiera construir nuevos conceptos que respondieran al contexto cultural en el que realizdbamos nuestro
trabajo.

Esta ha sido desde entonces mi apuesta politica y académica en lo que respecta a mi trabajo en



Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnogréficas. Texto 8 107

torno a la violencia doméstica, haciendo eco de las reflexiones de Chandra Mohanty considero que “La
violencia masculina debe ser teorizada e interpretada dentro de sociedades especificas, para asi poder
entenderla mejor y poder organizarnos mas efectivamente para combatirla" (Mohanty, 1984:67). Si el
reconocimiento de las similitudes entre las mujeres nos permite crear alianzas politicas, el reconocimiento
de las diferencias ha sido un requisito indispensable para la construccion de un didlogo respetuoso y para
la busqueda de estrategias de lucha mas acordes a las distintas realidades culturales. La etnografia femi-
nista ha sido una herramienta fundamental en la documentacién y la comprension de estas similitudes y
diferencias.

Genealogia de la etnografia feminista

Mi conciencia y militancia feminista transformaron por completo mi forma de entender la antropo-
logia y de hacer investigacion de campo. Mi mirada centrada en el Estado y sus instituciones empezé a
percibir laimportancia de los espacios domésticos y las violencias cotidianas, para documentar y entender
la forma en que las violencias estructurales marcaban las vidas de las mujeres. Mis primeros acercamien-
tos a la antropologia feminista me mostraron el sesgo androcéntrico que tenian las etnografias clasicas y
me llevaron a cuestionar el concepto esencialista de “cultura” que habia excluido las voces y experiencias
de las mujeres, presentando los discursos hegemaonicos en torno a la tradicion y al “deber ser comunita-
rio” como las voces que hablaban por las culturas de los pueblos (Moore, 2009).

En la academia angloparlante esta critica ha ido acompanada por una reflexién feminista sobre la
experiencia misma del trabajo de campo, cuando el cuerpo y la subjetividad que se pone en juego es la
de una mujer antropodloga (Bell, Caplan y Wazir, 1993; Wolf, 1996). En el mundo hispanoparlante, las
nuevas generaciones de antropdlogas han escrito y reflexionado ampliamente sobre lo que implica poner
el cuerpo y teorizar desde las emociones en contextos marcados por las violencias (Ruiz, 2016, De Marinis
2017, Garcia-Santesmases, 2019, Garcia Gonzalez, 2019).

Esta literatura nos ha mostrado que hacer etnografia feminista, implica ir mas alla del empirismo
gue ha caracterizado a la llamada “observacion participante” de la antropologia tradicional, y que requiere
reconstruir el sentido que tienen practicas, discursos, reivindicaciones politicas, a partir de las concepcio-
nes culturales de los actores sociales con quienes se trabaja, reconociendo la manera en que las estruc-
turas de género determinan esos significados. Las etnografias feministas, desde distintas perspectivas
tedricas, han rechazado la pretensidn de neutralidad de las ciencias sociales positivistas, y por lo mismo
han enfrentado el reto de atreverse a incidir en la transformacién social, con todos los riesgos que esto
conlleva (Reinharz y Davidman, 1992). La tentacion de imponer nuestras propias perspectivas de justicia
y emancipacién, reproduciendo los legados coloniales que hemos heredado del humanismo cristiano, esta
siempre ahi. La advertencia hecha hace mas de tres décadas por Mohanty (1984) sobre los peligros del
colonialismo epistémico de los feminismos urbano-centrados, sigue teniendo vigencia, pues la denuncia
de la opresidn de las mujeres pobres puede facilmente caer en la revictimizacion. Esto es especialmente
delicado cuando se trata de contextos de multiples violencias, en los que la extraccion del “testimonio” y
su exposicidon en el debate publico, puede facilmente ser una apropiacion del sufrimiento ajeno que con-
tribuya a una pornografia de la violencia que alimentan los medios de comunicacién (Kleinman y Klein-
man, 1996).

La construccidn de un “sujeto sufriente” (suffering subject) por parte de la antropologia de las vio-
lencias, ha sido ampliamente cuestionada por autores como Joel Robbins (2013). Este autor plantea que
ante las criticas a la antropologia como herramienta colonial que contribuyd a la construccion de un ima-
ginario exotizante en torno a “los salvajes”, la disciplina ha vuelto su mirada al entorno propio del inves-
tigador o investigadora, pero concentrado su mirada analitica en las personas que sufren, como su nuevo
objeto de estudio. Estas representaciones tienden a sobredimensionar las violencias, sin reconocer las
capacidades de resiliencia y solidaridad humana, que muchas veces estan presentes en los contextos de
violencias extremas.

Para evitar contribuir a la “industria de la extraccién del testimonio” y a la “construccidon del sujeto
sufriente” resulta fundamenta una reflexién critica feminista en torno a la escritura y la representacion
del dolor. Las metodologias dialdgicas y colaborativas hacen que el dilema ético en torno a la representa-
ciéon del sufrimiento humano no sea solo un problema de la investigadora, sino un tema de reflexion



108 Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnograficas. Texto 8

politica colectiva en el que resultan fundamentales las voces, experiencias y deseos de las actoras sociales
con quienes se trabaja.

Las metodologias dialdgicas, si realmente se desea descolonizar la etnografia feminista, implican
cambiar las formas de hacer investigacion, por estrategias mas colaborativas en las que el problema
mismo de investigacion se defina en didlogos con las actoras. Pero también requiere de formas mas crea-
tivas y participativas de presentar los resultados, en las que el tema de la representacién de las violencias
y las resistencias a las mismas sea discutido y decidido de manera dialdgica.

Ha corrido mucha tinta desde que James Clifford afirmara en su ahora clasica antologia Writing
Culture (1986), que las antropdlogas feministas no habian aportado nada a la escritura etnografica sobre
las culturas. La respuesta contundente a la perspectiva machista y excluyente de Clifford, por parte de
Ruth Behar y Deborah Gordon, dio como producto otro de los clasicos de la antropologia feminista Wo-
men Writing Culture (1995). Por décadas, las feministas han escrito del sufrimiento humano desde estra-
tegias textuales que cruzan las fronteras de los géneros literarios y teorizan desde el senti-pensar (Anzal-
dua, 1987; Behar, 2003; bell hooks, 2000; Lorde, 1984). Una nueva generacion de antropdlogas feministas
esta usando la escritura creativa (Tamez, 2007; Velazquez Nimatuj, 2019), los recursos audiovisuales (Co-
rral, 2016; Rivera 2019) y el mundo digital (https://luchadoras.mx/), para denunciar la continuidad de la
violencia patriarcal, pero también para reconocer la capacidad de resistencia de las mujeres en diversos
contextos de violencias.

La desestabilizacién misma de lo que se entiende por escritura etnografica, es parte de las resisten-
cias feministas ante un canon que no solo habia impuesto sus teorias y formas de hacer investigacion,
sino que habia establecido el lenguaje de la teoria, excluyendo aquellas voces que se expresaban a través
de otras estrategias textuales. Hacer una etnografia feminista de las violencias, implica atreverse a expe-
rimentar con el lenguaje escrito, visual y artistico, reconociendo siempre la creatividad y las formas de
resistencia de las mujeres con quienes trabajamos y construimos alianzas.

Alianzas y coproduccién de conocimientos en contextos de violencias extremas

En la dltima década mi investigacion activista en torno a la violencia de género ha implicado nuevos
retos al complejizarse las manifestaciones de la misma en contextos marcados por las complicidades entre
el crimen organizado y los representantes del Estado. A la violencia estructural y la violencia doméstica,
gue marca la vida de miles de mujeres en México, se ha aunado el impacto de violencias extremas, que
han hecho del feminicidio y la desaparicidn forzada, una practica comun entre actores armados que con-
trolan distintas regiones del pais.

Se habla de una de las peores crisis de derechos humanos, en la historia del pais, que parece tener
continuidad con el nuevo gobierno del presidente Andrés Manuel Lopez Obrador (2018-2023). La “nume-
ralia” del terror nos habla de 300 mil personas asesinadas del 2006 al 2021, mas de 88,800 personas
desaparecidas, 3000 fosas clandestinas, 50 mil cuerpos no reconocidos en fosas comunes bajo custodia
del Estado, 70 mil migrantes en transito desaparecidos, esto tomando en cuenta solo los datos oficiales
gue los organismos de derechos humanos han sefialado como un sub-registro. La desaparicién de perso-
nas, la mutilacion de los cuerpos y su ocultamiento en fosas clandestinas, se han convertido en parte de
una “pedagogia del terror” que utiliza los cuerpos como simbolos para marcar territorios, mantener el
terror y controlar a la poblacién (Segato, 2013)

Este contexto de violencia e impunidad esta implicando nuevos retos metodoldgicos y epistemolo-
gicos para la etnografia feminista y para la antropologia social en un sentido mas amplio. A nivel metodo-
Iégico, el trabajo de campo de larga duracidn en regiones afectadas por la violencia trae consigo multiples
peligros para investigadoras y estudiantes. Esto nos obliga a buscar estrategias colectivas de investigacion
desde equipos interdisciplinarios que trabajen de manera colaborativa con organizaciones de la sociedad
civil.

En esta ultima parte de mi articulo quisiera compartir algunas reflexiones tedricas, metodoldgicas
y ético-politicas sobre los aprendizajes y retos que he enfrentado para llevar a cabo una investigacién
feminista en el contexto de la crisis de derechos humanos que vivimos en México. Mis reflexiones surgen
de tres experiencias de investigacidn-activista que he venido desarrollando en la ultima década:



Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnogréficas. Texto 8 109

1. Una seria mi trabajo acompafiando los procesos de mujeres indigenas victimas de violencia
militar y paramilitar en Chiapas y Guerrero. La elaboracidn de peritajes antropoldgicos para la Corte
Interamericana de Derechos Humanos, y para érganos de justicia nacional, me han permitido
acercarme a las formas especificas de entender el agravio y la justicia desde conceptos de persona
gue desestabilizan las perspectivas del derecho liberal. La elaboracién de los peritajes a través de
metodologias dialdgicas y la coproduccion de conocimiento desde un feminismo que se pretende
descolonial, me han llevado a confrontar, aunque sea minimamente las jerarquias epistémicas que
tienden a reificar el sistema judicial. Asimismo, entender como parte del agravio mismo el contexto
de violencias estructurales e impunidad que posibilitd el uso de la violencia sexual como forma de
tortura, fue un aprendizaje fundamental de estas experiencias, que abordaré mas adelante
(Hernandez Castillo, 2016, 2017a).?

2. La segunda experiencia ha sido mi trabajo durante once aflos con mujeres presas que han
apostado por confrontar la violencia penitenciaria a través de la escritura. Esta ha sido para mi una
de las experiencias de investigacion mas transformadora y duradera que he tenido en mi carrera
académica. El desarrollo de una investigaciéon que documentd el racismo judicial a partir de las
historias de vida y la revision de expedientes judiciales de mujeres indigenas presas, se ha
convertido en un proyecto de vida acompafiando la primera editorial penitenciaria del pais, la
Colectiva Hermanas en la Sombra, que a la fecha ha publicado 17 libros.? Las mujeres presas con
las que he venido trabajando vivieron multiples violencias antes, durante y después de su
detencion, y en la presente administracion habitan carceles que se encuentran bajo el control de
los carteles de las drogas. Sus libros de cuento, poesia, narrativa, son formas creativas de teorizar
sobre la interseccién de violencias que han marcado sus vidas, y tienen mucho que ensefiarnos
sobre los vinculos entre la violencia patriarcal, el racismo y las multiples violencias del despojo y la
desposesion capitalista (Hernandez Castillo, 2013, 2017b, 2021).

3. La tercera experiencia de la que abrevan estas reflexiones ha sido la investigacion con familiares
de personas desaparecidas, como parte del Grupo de Investigacién en Antropologia Social y
Forense (GIASF) y posteriormente como parte del Laboratorio de Antropologia Juridica y Forense
de CIESAS. Mi trabajo con madres y esposas de desaparecidos y desaparecidas de Sinaloa y Morelos,
me ha acercado a lo que Rita Laura Segato ha denominado la Pedagogia del Terror (2013), en su
forma mas cruda, al acompafiar procesos de exhumacién de sus hijos, hijas, esposos o padres. Si
bien nuestro trabajo de investigacién colaborativa como GIASF con estos colectivos podria ubicarse
dentro de lo que algunos autores han denominado el “giro forense”* en la antropologia, el contexto
en el que se vienen realizando estas exhumaciones difiere sustancialmente de lo descrito por la
creciente literatura en torno a lo que Francisco Ferrandiz ha denominado “etnografias a pie de fosa”
(Ferrandiz, 2014; Sanford, 2003; Rojas-Pérez, 2017). No se trata de un contexto de justicia transi-
cional en el que las exhumaciones puedan ser utilizadas para procesos juridicos de graves violacio-
nes a los derechos humanos, como nos describen Victoria Sanford para el caso guatemalteco, Juan
Pablo Aranguren para Colombia (2016) o Isaias Rojas-Pérez para el caso peruano®; Se trata de ex-
humaciones hechas por las mismas madres, que no buscan encontrar a los culpables o judicializar
los casos, como ellas mismas lo sefialan su objetivo es “encontrar a sus tesoros y darles una sepul-
tura digna”. Esto lo hacen no en el marco de una escenografia cientifica forense, ni con una amplia
cobertura mediatica, como nos describen desde una etnografia densa los trabajos antes citados,

2 Mi incusrion en los peritajes antropoldgicos la hice con Hector Ortiz Elizondo, coautor en varios informes periciales y textos
académicos y mi amigo entrafiable por mas de 30 afios.

3 Se trata de proyecto colectivo “Globalizacidn, Justicia y Derechos desde una Perspectiva de Género y Poder”, coordinado
conjuntamente con Maria Teresa Sierra, y cuyos resultados sistematizamos en el libro Justicias Indigenas y Estado. Violencias
Contempordneos (2013).

4 El término en inglés que se ha popularizado es el de “forensic turn”. Ver Ferrandiz (2014); Ansttet y Dreyfuss (2015).

5 El concepto de Justicia Transicional se ha puesto en el centro del debate politico por el gobierno de centro-izquierda de Andres
Manuel Lépez Obrador. Esta apropiacién ha sido muy cuestionada porque se trata de un concepto que esta siendo impuesto
desde arriba y sin considerar las caracteristicas especificas de México. Las condiciones de verdad, justicia, reparaciéon y no
repeticion, no se cumplen en un contexto en el que el crimen organizado sigue controlando regiones enteras del pais.



110 Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnograficas. Texto 8

sino en el marco de contextos de violencia, en donde los perpetradores siguen actuando con liber-
tad y muchas veces continlan ocupando puestos de servidores publicos en los cuerpos de seguri-
dad locales. En estos contextos hacer investigacion colaborativa es poner el cuerpo en el centro de
la violencia (Hernandez Castillo, 2019a; Hernandez Castillo y Robledo, 2020). No es mi intencidn en
este texto abordar en profundidad estas tres experiencias, pero si quisiera compartir algunos de los
aprendizajes y retos que ha implicado realizar una investigacion desde una perspectiva feminista
dialdgica y descolonial, en contextos marcados por violencias extremas.

Las complejidades de las violencias patriarcales

En los tres escenarios etnograficos en donde he venido desarrollando mis investigaciones en esta
ultima década, las fronteras entre las fuerzas de seguridad y los integrantes del crimen organizado son
muy difusas. A diferencia de los procesos de represion politica de las dictaduras latinoamericanas, en
donde eran fuerzas de seguridad o grupos paramilitares vinculados al Estado, los principales perpetrado-
res, en México estamos ante distintos tipos de perpetradores que actian con estrategias de violencia y
control territorial diferentes dependiendo del contexto local. En muchas regiones los agentes de la vio-
lencia son fuerzas de seguridad, municipales, estatales, federales o fuerzas castrenses, vinculadas al cri-
men organizado, en otras, las organizaciones criminales actian de manera directa en contextos de impu-
nidad. Pero lo que si estd claro es que en el 99% de los casos los perpetradores son hombres violentos.
Los militares que violaron a Inés Fernandez Ortega y Valentina Rosendo Cantu, dirigentes del pueblo Mep-
haa en la montafia de Guerrero, los policias que detuvieron y torturaron sexualmente a muchas de las
mujeres presas en Atlacholoaya, Morelos, los perpetradores que asesinaron y tiraron en fosas clandesti-
nas los cuerpos que ahora son exhumados por Las Rastreadoras del Fuerte Sinaloa, todos ellos compartian
culturas masculinas violentas, en contextos en donde la impunidad, da permiso para matar.

Es decir, que una de las raices de la crisis de derechos humanos que se vive en México, esta en la
violencia patriarcal, un problema sobre el que las feministas venimos trabajando histéricamente. Sin em-
bargo, en la academia mexicana el analisis y el activismo feminista, se han centrado sobre todo en el tema
del feminicidio, por la urgencia y gravedad de ese problema. El andlisis feminista de la desaparicién for-
zada, del desplazamiento y de las masacres de indigenas, campesinos y migrantes, son aln temas pen-
dientes, como lo son las alianzas entre las organizaciones feministas mexicanas y los familiares de desa-
parecidos y masacrados. Entre un feminismo radical y autbnomo, existe la postura de que se trata de un
problema de “hombres que se matan entre ellos” y por lo tanto no es un problema que compete al femi-
nismo.

Desde una perspectiva interseccional y anti-racista, varias de las integrantes de la Red de Feminis-
mos Descoloniales, de la que soy parte, hemos venido sefialado que son hombres y mujeres pobres y
racializadas, las principales victimas de la violencia patriarcal del Estado y de los grupos criminales.® Esta
violencia patriarcal se ejerce sobre cuerpos construidos como desechables por un sistema neocolonial,
clasista y racializado, que posibilita estas formas extremas de violencia. Es decir, el racismo deshumaniza
y vuelve ininteligible el valor de los cuerpos ubicados en territorios racializados (Cacho, 2012; Hernandez
Castillo, 2019b).

Paralelamente, las masculinidades violentas promovidas por el sistema capitalista y patriarcal, han
encontrado un nicho de mercado en el crimen organizado en donde su capacidad de violencia esta bien
cotizada. Este capitalismo gore, como ha sido definido por la critica feminista Sayek Valencia (2010), ha
profundizado las exclusiones de la sociedad mexicana, dejando a un amplio sector de los hombres pobres
y racializados sin posibilidades de cumplir el papel de “proveedores” que les asigna el sistema patriarcal.
Frente a una cultura capitalista de consumo que a la vez que deshumaniza, promueve valores que decre-
tan que para “ser alguien” en el mundo, tienes que poder comprar un carro, un Iphone, un Ipad, estos

6 Retomo el concepto de interseccionalidad desarrollado por Kimberlé Crenshaw ([1989] 1991) para dar cuenta del caracter im-
bricado de las relaciones de poder de raza, clase y género que marca la vida de las mujeres pobres y racializadas. Sin embargo,
por el contexto especifico en que surge la propuesta, no se exploraba la dimension epistemoldgica, ni las construcciones de
sentido en torno a la persona, la justicia y el resarcimiento de las mujeres cuyas vidas eran marcadas por esas intersecciones de
violencias. El concepto de interseccionalidad permite dar cuenta de la manera imbricada en que funcionan los sistemas de opre-
sién, pero resulta limitado para entender, desde contextos indigenas, otras formas de ser y estar en el mundo, que parten de
sentidos de persona que van mas alla del cuerpo fisico.



Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnogréficas. Texto 8 111

jévenes han encontrado en su capacidad de violencia una mercancia cuya venta les da poder y control
sobre cuerpos y territorios.

Un andlisis y una praxis feminista descolonial tendria mucho que aportar a la construccion de una
justicia transformadora, fuera de las estrategias y marcos punitivos que no reconocen las multiples inter-
secciones de violencias y desigualdades que marcan la vida de victimas y perpetradores, y que vuelven
muy difusas las fronteras que separan a unos y otros. La desaparicion de jovenes pobres y racializados, o
su asesinato como parte de las violencias del crimen organizado, deja secuelas que marcan la vida de sus
madres, sus esposas, sus hermanas (Rocha, 2014). No se trata solo de “hombres matandose entre ellos”,
sino de una violencia patriarcal que afecta a familias y comunidades enteras, sobre todo en regiones po-
bres y racializadas.

Ante esta compleja realidad, han sido las mujeres organizadas desde el interior de las prisiones, en
organizaciones indigenas, o en colectivos de familiares desaparecidos, quienes nos han dado algunas pis-
tas de como promover estrategias de reconstruccion del tejido social y como re-pensar la justicia desde
otros marcos y epistemologias que no siempre pasan por la justicia del Estado.

Pistas metodoldgicas para una etnografia feminista de las violencias

No es mi propdsito desarrollar en este articulo los resultados de estas investigaciones, que se han
fundamentado en metodologias colaborativas descoloniales y que han acompanado diversas experiencias
de activismo legal. El proceso mismo de las investigaciones ha sido tan importante como los productos
finales, pues nos ha permitido acompafiar la creaciéon de espacios de reflexién colectiva, que han sido
también espacios de formacion para los equipos de investigacion, a través de didlogos de saberes.
Paralelamente a los productos académicos, he podido contribuir con la elaboracion de peritajes
antropoldgicos, bases de datos, productos de divulgacion como programas de radio, documentales,
manuales y libros graficos, con el propdsito de aportar a las estrategias de denuncia o fortalecimiento de
sus estrategias de lucha contra las violencias y por la justicia ’.

Quisiera compartir por lo menos tres de las ensefanzas que estas experiencias de investigacion
activista y didlogos de saberes, me han dejado y que considero fundamentales para quienes realizan
investigacion en contextos de multiples violencias:

La construccion de comunidades de conocimiento y emocionales al interior de la academia

La complejidad de los retos que enfrentamos en estos contextos de violencias estructurales,
cotidianas y extremas, vuelve necesario un enfoque interdisciplinario que permita entender la manera en
gue los procesos econdmicos globales han incidido, no solo en los mercados ilicitos de drogas, personas
y mercancias, sino también en la construccién de identidades violentas y deshumanizadas, como los
“sujetos endriagos” descritos por Valencia (2010). La geografia critica nos permitiria ubicar estos procesos
en el espacio, documentando la distribucion de estas violencias en geografias racializadas y analizando los
vinculos entre cuerpo y territorio, que las feministas han venido sefialando (Belausteguigoitia y Saldafa-
Portillo, 2015)

La historia de la represiéon y la impunidad en México, y de la relacidén entre el Estado y el crimen
organizado, nos permitira entender el continuum de violencias que apuntan los distintos testimonios de
las victimas, y desentramar las complejidades de los poderes facticos que ejercen y posibilitan las
violencias.

Acercarnos a la cotidianidad de estas violencias, desde una etnografia feminista densa que ponga
en el centro las experiencias de los actores y las actoras con los que trabajamos, permitira ver las formas
especificas que toman los procesos globales descritos por los analisis sistémicos. Tejer fino a partir de
estas distintas perspectivas, no solo aporta a una vision mas compleja de los procesos, sino que el producir
conocimiento en colectivo, nos permite también compartir nuestros miedos e incertidumbres y construir
comunidad en contextos en los que la competencia promovida por la academia neoliberal nos aisla cada

7 En otros escritos he reflexionado sobre los dilemas y limitaciones de los peritajes antropolégicos (Hernandez, 2018), sin embargo
es importante reconocer que la elaboracion de peritajes antropoldgicos o affidavits, es una forma de contribuir a las luchas por
la justicia de los y las actoras sociales con quienes trabajamos. La divulgacién de sus luchas o la denuncia de las violencias que
afectan sus vidas a través de la prensa, la radio o materiales audiovisuales, también ha sido otra estrategia de colaboracion
fundamental en los proyectos antes descritos; ver http://www.rosalvaaidahernandez.com/es/multimedia/



112 Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnograficas. Texto 8

dia mas. Como investigadoras no somos impunes a las violencias que afectan las vidas y los territorios de
las actoras sociales con quienes trabajamos, y solo el peligro latente es ya una forma de violencia que
afecta nuestras mentes y cuerpos. En vez de silenciar estas afectaciones, como lo hace el ethos
masculinista del trabajo de campo cuestionado por Maya Berry y sus colegas (2017), es importante
reconocer nuestros miedos, socializarlos y trabajarlos colectivamente. Buscar estrategias de seguridad y
autocuidado que nos permitan, en la medida de nuestras posibilidades, protegernos y proteger a las
personas con quienes trabajamos. La construccién de comunidades emocionales, descritas por Myriam
Jimeno (2010) y reivindicadas tedrica y politicamente por muchas feministas latinoamericanas (Macleod
y De Marinis, 2019), implica un trabajo de autocuidado, sororidad y empatia, que nos permita resistir
colectivamente las afectaciones cotidianas que las violencias dejan en nuestros cuerpos y mentes.

La representacion y la sanacion ante la violencia el dolor propio y ajeno

Retomando los llamados de atencion que nos hace Veena Das (2008) a través de su antropologia
del dolor, es importante reflexionar sobre los dilemas que enfrentamos cuando las estructuras concep-
tuales de nuestras disciplinas traducen el sufrimiento en un lenguaje distinto que les quita la voz a las
victimas y nos distancia de la inmediatez de su experiencia. Yo he intentado en mis escritos dar cuenta de
este dolor reproduciendo ampliamente sus propios escritos, pero sobre todo como parte de la Colectiva
Editorial Hermanas en la Sombra, la opcidon que hemos tomado ha sido acompafiar los procesos de auto-
rrepresentacion a través de la escritura de sus propios libros en donde ellas experimentan con varias es-
trategias textuales.

Después de doce afos de caminar juntas hemos aprendido a trabajar con el dolor propio y ajeno,
creando espacios de escucha, recurriendo a formas de sanacidn tradicional como el temazcal, que hemos
utilizado como espacio de curacion fisica y espiritual con las integrantes de la Colectiva que ya estan fuera.
Sabemos que las emociones que cargamos en el cuerpo, si bien son un estimulo que nos moviliza, también
nos puede paralizar y enfermar, necesitamos trabajar con ese dolor fuera de las teorizaciones de la aca-
demia, desde un lenguaje amoroso que nos permita sanarnos para continuar construyendo comunidad.

En otras experiencias de investigacion colaborativa que hemos tenido con el equipo de antropolo-
gia juridica del CIESAS hemos realizado talleres de sanacidon, que tuvieron como propdsito contribuir a
paliar los efectos que las experiencias de violencia han tenido en el cuerpo y la mente de las mujeres
indigenas con las que trabajamos (Hernandez Castillo y Terven, 2017). Si bien nosotras partimos de una
preocupacién ética por no revictimizar a través de la recopilacién de testimonios, estuvimos conscientes
de que en muchos casos verbalizar, nombrar los hechos, siempre y cuando sea en el momento propicio y
bajo las condiciones adecuadas, forma parte del acomodo y la resignificacién del dolor y el trauma en el
pasado. Sin embargo, los talleres de sanacidén nos mostraron que la verbalizacidn no era suficiente, ya que
el cuerpo guarda también las memorias de dolor y manifiesta conocimientos.

La importancia analitica de reconstruir el vinculo entre violencias estructurales y violencias extremas

A nivel tedrico y analitico, otra pista importante ha sido el poder llevar el analisis mas alla del agra-
vio inmediato y poder contextualizar las violencias estructurales, patriarcales, clasistas y racistas que po-
sibilitan las violencias y la impunidad. Cuando en nuestros peritajes argumentamos que el “contexto” es
parte del “agravio” y que regresar a la victima a la situacidn previa al agravio, como establecen algunas
estrategias de reparacién en la justicia internacional, implicaria regresarlas a los contextos de violencia y
vulnerabilidad que por principio posibilitaron la desaparicion, el feminicidio o la masacre. La elaboracién
de peritajes para reparaciones integrales, desde esta perspectiva, implica pensar de manera creativa, en
gué tipo de medidas podemos recomendar que vayan mas alld de la reparacién monetaria o el apoyo
emocional, y que impliquen medidas de transformacién del contexto que posibilité la violencia.

A nivel analitico y politico, también resulta indispensable reconstruir los vinculos entre las violencias
extremas que se viven en nuestro pais y las economias y culturas militaristas de muerte que circulan de
norte a sur. Nuestros trabajos académicos sobre las violencias en México circulan en circuitos internacio-
nales y pueden contribuir a construir un imaginario, de un contexto de “anomia social”, producto de ins-
tituciones débiles, y de un “atraso en la cultura ciudadana”. En este sentido, para mi ha sido importante
enfatizar en mis trabajos que las violencias que vivimos se dan en un contexto de “cultura de la violencia
y militarismo” que se ha globalizado, junto con las armas que la hacen posible.



Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnogréficas. Texto 8 113

Reflexiones finales

Sin proponérmelo, la escritura de este texto me ha permitido hacer un recorrido casi cronolégico
por mis propias busquedas metodoldgicas y politicas, no con el fin de proponer “modelos de investigacion
de las violencias”, sino mas bien para compartir los aprendizajes en mas de treinta afos de investigacion
feminista. Este texto no pretende dar respuestas a los retos que implica analizar las multiples violencias:
estructurales, cotidianas, extremas, que estan destruyendo el tejido social de nuestras comunidades, sino
mas bien plantear interrogantes y dar algunas pistas para descolonizar nuestra practica investigativa
desde metodologias que reconozcan otros saberes y otras estrategias comunitarias para enfrentar dichas
violencias.

Desde mi perspectiva el dilema no esta en elegir entre una antropologia del “sujeto sufriente” (suf-
fering subject) o una antropologia del bien (of the good), como plantea Joel Robbins (2013), sino en lograr
dar cuenta de la complejidad de las violencias y de su impacto en el sufrimiento humano, documentando
y analizando a la vez las practicas de resistencia y resiliencia que los sujetos sociales desarrollan, ain en
los contextos de violencias mas extremas. Como he planteado a lo largo de este ensayo, la documentacion
y el andlisis de dichas violencias, solo tiene sentido como parte de esfuerzos colectivos mas amplios para
confrontar dichas violencias y aportar a la construccion de una vida digna en sociedades mas equitativas.

Si bien, este texto estd escrito en primera persona, reconociendo la importancia de situar mi cono-
cimiento (Haraway, 1991), y hacer evidentes las alianzas politicas a partir de las cuales he planteado mis
problemas de investigacién, muchas de las reflexiones que aqui presento son producto de un caminar con
distintos colectivos de mujeres. Desde mi formacién temprana como feminista en Chiapas, aprendiendo
a negociar diferencias como parte del Grupo de Mujeres de San Cristébal de las Casas y como voluntaria
en su Centro de Apoyo a Mujeres y Menores a principios de los 90s%, en donde a través de mi trabajo con
el equipo legal y pedagdgico, empecé a cuestionar los limites de la justicia estatal para confrontar la vio-
lencia de género.

El equipo de antropologia juridica de CIESAS, ha sido no solo mi comunidad académica sino también
emocional, y durante 25 afios hemos podido crear un espacio de produccién de conocimiento y docencia,
a contracorriente de una academia positivista que incentiva la competencia y el trabajo individual. A partir
de este espacio hemos construido alianzas con organizaciones indigenas, de derechos humanos, de fami-
liares de desaparecidos, con quienes hemos coproducido conocimiento, aprendiendo de sus teorizaciones
y sus reflexiones criticas sobre las violencias vy las justicias®.

Como parte de la Red de Feminismos Descoloniales, desde hace doce afios venimos trabajando de
manera colectiva para abonar a la construccién de teorias y practicas feministas que reconozcan otras
formas de ser y estar en el mundo, asi como la existencia de otras epistemologias y ontologias, que con-
frontan las perspectivas universalizantes y etnocéntricas sobre los “derechos de las mujeres.”*°

La Colectiva Editorial Hermanas en la Sombra, en la que confluimos activistas feministas, con mu-
jeres que han sufrido la violencia de la prisionizacion, se ha convertido en un espacio de produccion de
conocimientos, fuera de los circuitos académicos, en los que la escritura creativa es un instrumento para
denunciar las multiples violencias que afectan las vidas de las mujeres. La escritura es también una forma
de repensarnos y reinventarnos como mujeres, desaprendiendo el “deber ser femenino” que nos incul-
caron desde nifias, y una estrategia para sanar las violencias fisicas y emocionales que muchas de nosotras

8 Este grupo se fragmentd dando lugar a varios colectivos mas como la Colectiva Feminista Mercedes Olivera (COFEMO), Colem,
el Observatorio de Muerte Materna de Chiapas, entre otros. En esta época los didlogos con Guadalupe Cardenas Zitle, Graciela
Freyermuth, Anna Maria Garza Caligaris, Sebastiana Vazquez Gdmez, Juana Maria Ruiz, Olivia Velazquez Torres, Brenda Velazquez
Diaz y Luz Maria Garcia Moya, fueron fundamentales en mi formacién politica.

9 En este equipo participamos Maria Teresa Sierra, Rachel Sieder, Mariana Mora, Dolores Figueroa, y mas recientemente Emiliana
Cruz y Carolina Robledo. Natalia de Marinis y Victoria Chenaut desde CIESAS-Golfo han sido también parte de esta colectiva
académica. Ver http://www.rosalvaaidahernandez.com/es/proyectos-colectivos/ciesas/ El espacio de nuestra comunidad
académica se ha ampliado mas alld de las fronteras formando la Colectiva SOS Anti-Racismo, Género y Justicia, en el que
participamos todo el equipo de CIESAS, y nuestras colegas y amigas Shannon Speed, Margo Taméz, Irma Alicia Velazquez Nimatuj
y Lynn Stephen.

10 En |la Red de Feminismos Descoloniales participamos Sylvia Marcos, Margara Millan, Gisela Espinosa, Guiomar Rovira, Mariana
Mora, Meztli Yoalli Rodriguez, Mariana Favela, Verdnica Lopez Najera, Raquel Gutiérrez y Oscar Gonzalez ver
http://www.rosalvaaidahernandez.com/es/proyectos-colectivos/red-feminismos-descoloniales/



114 Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnogréficas. Texto 8

compartimos. Mis reflexiones sobre la escritura y la necesidad de desarrollar otras estrategias textuales
para hacer etnografia feminista, surgen en didlogo con esta Colectiva de mujeres sabias.!

En el 2016 tuve el privilegio de conocer a distintos colectivos de familiares de desaparecidos como
parte del Grupo de Investigacidon en Antropologia Social y Forense (GIASF). Esta colaboracion temporal,
me acercd a un area de especializacion totalmente nueva para mi: las ciencias forenses, teniendo que
aprender nuevos lenguajes y nuevas lentes analiticas para ver la realidad. Pero fueron sobre todo las mu-
jeres buscadoras, con su cuidado hacia las personas muertas, su apuesta por la reconstruccion del tejido
social y su manera de repensar la justicia y el resarcimiento, las que nos formaron en una antropologia
forense desde la ética del cuidado.?

La produccion del conocimiento en colectivo implica muchos retos, negociar perspectivas politicas
y epistémicas, personalidades y estilos de trabajo, pero sigue siendo una apuesta fundamental para en-
frentar los retos que implica no solo hacer etnografia de las violencias, sino vivir en contextos en donde
la pedagogia del terror se manifiesta en nuestra vida cotidiana.

El proyecto colectivo de este dossier es, en si mismo, una apuesta por construir comunidades de
reflexion y cuidado al interior de la academia. Compartir nuestras experiencias de violencia en el campo,
pero también nuestras estrategias de autocuidado, es una apuesta por construir un ethos sororal al inte-
rior de la academia que nos permita enfrentar las multiples violencias que marcan los contextos en donde
muchas de nosotras trabajamos y defendemos la vida.

Bibliografia

Anzaldula, G. (1987). Borderlands/La Frontera. The New Mestiza. San Francisco: Aunt Lute Books.

Aranguren Romero, J. P. (2016). Cuerpos al limite: tortura, subjetividad y memoria en Colombia (1977-1982). Bogota:
Universidad de los Andes, Facultad de Ciencias Sociales.

Behar, R. (2003). Translated Woman: Crossing the Border with Esperanza’s Story. Boston: Beacon Press.

Behar, R.; Gordon, D.A. (eds.) (1995). Women, writing culture. Berkeley: University of California Press.

Belausteguigoitia, M.; Saldafia-Portillo, M.J. (eds.) (2015). Des/posesién: género, territorio y luchas por la autodeter-
minacion. Ciudad de México: Universidad Nacional Auténoma de México, Programa Universitario de Estudios
de Género.

bell hooks (2000). All about love: new visions. Nueva York: William Morrow.

Bell, D.; Caplan, P.; Wazir, K.J. (eds.) (1993). Gendered fields: women, men, and ethnography. Routledge, Londres:
Nueva York

Berry, M. J. (2017). Toward a fugitive anthropology: Gender, Race, and Violence in the Field, Cultural Anthropology,
32 (4), 537-565. doi:10.14506/ca32.4.05

Cacho, L. M. (2012). Social death: racialized rightlessness and the criminalization of the unprotected. Nueva York:
New York University Press.

Corral, C. (2016). Semillas de Guamuchil. Documental. Ciudad de México: Instituto Mexicano de Cinematografia.

Crenshaw, K.W. (1991). Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence Against Women of
Color. Stanford Law Review, 43 (6), 1241-99. Recuperado de https://www.jstor.org/stable/1229039

Das, V.; Ortega, F. (2008). Veena Das: Sujetos del Dolor, Agentes de Dignidad. Medellin: Pontificia Universidad Jave-
riana, Instituto Pensar; Universidad Nacional de Colombia,

De Marinis, N. (2017). Etnografiar (en) el terror: El “ser testigo” y la construccidon de comunidades politico-afectivas.
Reflexiones a partir de una experiencia de campo. En Castro, Y. y Blazquez, A. (Eds). Micropolitica de la vio-
lencia. Reflexiones sobre trabajo de campo en contexto de guerra, conflicto y violencia (pp. 9-22). Cuadernos
de trabajo MESO 5. Recuperado de https://sociologia-alas.org/wp-content/uploads/2021/04/Dosiere-GT-
21 _02_compressed-1.pdf

Dreyfus, J.M.; Gessat-Anstett, E. eds. (2015). Human remains and mass violence: methodological approaches. Man-
chester: Manchester University Press

Ferrandiz, F. (2014). El pasado bajo tierra: exhumaciones contempordneas de la Guerra Civil. Barcelona: Anthropos.

11 La Colectiva Editorial Hermanas en la Sombra esta liderada por la poeta Elena de Hoyos, y participamos activamente fuera de
la prisidon Marina Ruiz, Maria Vinés, Carolina Corral, Daniela Mondragén, Marcia Trejo, Lucia Espinoza, Manon Vazquez, Valentina
Castro, Marisol Hernandez del Aguila, Susuki Lee Camacho y Florencia Noble. Dentro de la prisién de Atlacholoaya, Morelos, las
integrantes mas activas son Elena Basave, Luisa Villanueva, Emelia Chino, Mari Cruz Uribe, Alejandra Apodaca y Nora Guzman.
Ver http://www.rosalvaaidahernandez.com/es/proyectos-colectivos/hermanas-sombra/

12 Durante tres afios fui integrante activa de este equipo de investigacion y a la fecha soy parte de su comité asesor, para mas
informacidn sobre el GIASF ver: http://www.giasf.org/



Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnogréficas. Texto 8 115

Garcia Gonzalez, A. (2019). Desde el conflicto: epistemologia y politica en las etnografias feministas, Antipoda. Re-
vista de Antropologia y Arqueologia, 35 (1), 3-21. doi: 10.7440/antipoda35.2019.01

Garcia-Santesmases, A. (2019). Evocando deseos y revolviendo malestares: la im-pertinencia de las emociones en
mi trabajo etnogréfico, Antipoda. Revista de Antropologia y Arqueologia, 35 (1), 69-89. doi: 10.7440/anti-
poda35.2019.04

Golde, P, (ed). (1970). Women in the field: anthropological experiences. Chicago: Aldine Press.

Gordon, E. T. (2007). The Austin School Manifesto: An Approach to the Black or African Diaspora, Cultural Dynamics,
19 (1), 93-97. doi: 10.1177/0921374007077

Hale, Ch. (2008). Introduction, Engaging Contradictions: Theory, Politics, and Methods of Activist Scholarship, Charles
Hale, (ed.) (pp. 1-29). Berkeley: University of California Press.

Haraway, D.J. (1991). Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial Perspec-
tive. Simians, cyborgs, and women: the reinvention of nature (pp. 183-203). Nueva York: Routledge.

Hernandez Castillo, R. A. (2001a). Entre el etnocentrismo feminista y el esencialismo étnico: las mujeres indigenas y
sus demandas de género. Debate Feminista, 24(1), 206-229. Recuperado de https://pdfs.semanticscho-
lar.org/5b45/33fa0ec1b2d13824e3e36205f37276f721cb.pdf

Hernandez Castillo, R. A. (2001b). Histories and Stories from Chiapas: Border Identities in Southern Mexico. Austin:
University of Texas Press.

Hernandez Castillo, R. A. (2001c). La otra frontera: identidades multiples en el Chiapas poscolonial. México: Centro
de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (CIESAS), Miguel Angel Porrua.

Hernandez Castillo, R. A. (2013). ¢ Del Estado multicultural al Estado penal? Mujeres indigenas presas y criminaliza-
cion de la pobreza en México. En Sierra Camacho, M.T, Hernandez Castillo, R.A., Sieder, R. (eds.). Justicias
indigenas y Estado. Violencias contempordneas (pp. 299-338). México: Facultad Latinoamericana de Ciencias
Sociales/ CIESAS.

Hernandez Castillo, R. A. (2015). Hacia una antropologia socialmente comprometida desde una perspectiva dialégica
y feminista. En Leyva Solano, X. (ed.). Prdcticas otras de conocimiento(s): entre crisis, entre guerras, tomo ll,
(pp. 83-106). San Cristobal de Las Casas: Cooperativa Editorial RETOS.

Hernandez Castillo, R. A. (2016a). Feminist activist research and intercultural dialogues. En Nash, J. y Buechler, H.
(eds.). Ethnographic Collaborations in Latin America: The Effects of Globalization (pp. 25-47). Nueva York:
Palgrave Macmillan.

Hernandez Castillo, R. A. (2016b). Multiple Injustices: Indigenous Women, Law, and Political Struggle in Latin Amer-
ica, Tucson: The University of Arizona Press.

Hernandez Castillo, R. A. (2017). Resistencias penitenciarias: investigacion activista en espacios de reclusion. México:
Grupo Internacional de Trabajo Sobre Asuntos Indigenas/Colectiva Editorial Hermanas en la Sombra/Juan
Pablos Editor.

Hernandez Castillo, R. A. (2018). Retos y posibilidades de los peritajes antropolégicos reflexiones desde la experien-
cia mexicana. ABYA-YALA: Revista sobre acesso d justica e direitos nas Américas, 2(2), 57-85.

Hernandez Castillo, R. A. (2019a). La antropologia juridica feminista y sus aportes al trabajo forense con familiares
de desaparecidos: alianzas y colaboraciones con ‘Las Rastreadoras de El Fuerte’. Abya-Yala: Revista sobre
Acesso a Justica e Direitos nas Américas, 3(2), 94-119.

Hernandez Castillo, R. A. (2019b). Racialized geographies and the ‘War on Drugs’: Gender violence, militarization,
and criminalization of Indigenous peoples. The Journal of Latin American and Caribbean Anthropology, 24(3),
635-652.

Hernandez Castillo, R. A. (2021). Prison as a Colonial enclave: Incarcerated Indigenous women resisting multiple
violence. En Lynn Stephen, L.; Speed, Sh. (eds.). Indigenous Women and Violence: Feminist Activist Research
in Heightened States of Injustice (pp. 43-73). Tucson: The University of Arizona Press.

Hernandez Castillo, R.A.; Espinosa D. (2012). New Political actors in Rural Mexico: The challenges and achievements
of Peasant and Indigenous women. En K. Z. Dellacioppa y C. Weber (eds.). Cultural Politics and Resistance in
the 21st Century: Community-Based Social Movements and Global Change in the Americas (pp. 23-48). Nueva
York: Palgrave Macmillan.

Hernandez Castillo, R.A; Terven, A. (2017). Rutas metodoldgicas: hacia una antropologia juridica critica y colabora-
tiva. En Sieder, R. (coord.). Exigiendo justicia y sequridad: mujeres indigenas y pluralidades legales en América
Latina (pp. 485-524). México: CIESAS (Publicaciones de la Casa Chata).

Hernandez Castillo, R. A; Robledo, C. (2021). Nadie Detiene el Amor. Historias de Vida de Familiares de Personas
Desaparecidas en el Norte de Sinaloa. Ciudad de México: Instituto de Investigaciones Juridicas; Colectiva Edi-
torial Hermanas en la Sombra; GIASF; Desaparecidos del El Fuerte y Zona Norte AC; Fundar; Documenta.

Howell, N. (1990). Surviving fieldwork: A report of the advisory panel on health and safety in fieldwork. Washington:
American Anthropological Association (AAA).



116 Antropologia Experimental, 25. Monografico: Violencias etnogréficas. Texto 8

Jimeno, M. (2000). La emergencia del investigador ciudadano: Estilos de antropologia y crisis de modelos en la an-
tropologia colombiana, La formacion del Estado-Nacion y las disciplinas sociales en Colombia, Tocancipa, J.
(ed.) (pp. 157-190). Popayan: Universidad del Cauca; Departamento de Antropologia; Facultad de Ciencias
Sociales.

Jimeno, M. (2010). Emociones y politica. La “victima” y la construccion de comunidades emocionales. Mana: Estudios
de Antropologia Social, 16(1), 99-121. doi: 10.1590/50104-93132010000100005

Johansson, L. (2015). Dangerous liaisons: risk, positionality and power in women’s anthropological fieldwork, Journal
of the Anthropological Society of Oxford: Special issue on Sexual Harassment in the Field, 7(1), 55-63. Recu-
perado de https://test-anthro.web.ox.ac.uk

Kleinman, A.; Kleinman, J. (1996). The Appeal of Experience; the Dismay of Images: Cultural Appropriations of Suf-
fering in Our Times. Daedalus, 125(1), 1-24.

Kulick D.; M Willson (eds.) (1995). Taboo: Sex, identity and erotic subjectivity in anthropological fieldwork. Londres:
Routledge.

Lorde, A. (1984). Sister outsider: essays and speeches, Nueva York: Crossing Press, Trumansburg.

Macleod, M.; De Marinis, N. (2019). Comunidades emocionales. Resistiendo a las violencias en América Latina, Bo-
gota: Instituto Colombiano de Antropologia e Historia.

Mohanty, Ch. T. (1984). Under Western Eyes: Feminist Scholarship and Colonial Discourses. On Humanism and the
University, I: The Discourse of Humanism, 12(3) 333-358.

Moore, H. L. (2009). Antropologia y feminismo, Madrid: Catedra-Universidad de Valencia- Instituto de la mujer.

Reinharz, Sh.; Davidman, L. (1992). Feminist methods in social research, Nueva York: Oxford University Press.

Rivera, M. (2018). El hilo de Ila memoria, Produccion Audiovisual, Vimeo, Ciudad de México.
https://vimeo.com/297415375

Robbins, J. (2013). Beyond the suffering subject: toward an anthropology of the Good. Journal of the Royal Anthro-
pological Institute, 19(3), 447-462. Recuperado de http://www.jstor.org/stable/42001631

Rocha, de Oliveira L. (2014). Outraged Mothering: Black Women, Racial Violence and the Power of Emotions in Rio
de Janeiro’s African Diaspora. Austin: University of Texas.

Rojas-Perez, |. (2017). Mourning remains: state atrocity, exhumations, and governing the disappeared in Peru’s post-
war Andes, Palo Alto: Stanford University Press.

Roy, A. (2020). La pandemia es un portal, La Jornada. Recuperado de https://www.jornada.com.mx/ulti-
mas/mundo/2020/04/13/la-pandemia-es-un-portal-9285.html

Ruiz, M. (2016). Historia de las epistemdlogas, metoddlogas y feministas en México y Centroamérica, ponencia pre-
sentada en el Ill Congreso de Historia Intelectual de América Latina “Formas de historia intelectual. Teoria y
praxis”. México: Colegio de México D.F. Recuperado de https://www.academia.edu/Documents/in/Episte-
molog%C3%ADas_Feministas_en_M%C3%A9xico_y_Centroam%C3%A9rica

Said, E. W. (1978). Orientalism. Londres: Routledge & Kegan.

Sanford, V. (2003). Buried Secrets: Truth and Human Rights in Guatemala, Nueva York: Palgrave Macmillan.

Scheper-Hughes, N. (1983). The problem of bias in androcentric and feminist anthropology, Women’s Studies, 10(2),
109-116.

Segato, R. L. (2013). La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Judrez: territorio, soberania y
crimenes de sequndo estado, Buenos Aires: Tinta Limdn Ediciones.

Sierra Camacho, M.T.; Hernandez Castillo, A. R. y Sieder, R. (eds.) (2013). Justicias indigenas y estado: violencias
contempordneas. Ciudad de México: FLACSO, CIESAS.

Speed, Sh. (2008). Forged in Dialogue: Toward a Critically Engaged Activist Research” en Engaging Contradictions:
Theory, Politics, and Methods of Activist Scholarship, editado por Ch. Hale. (pp. 213-35). Berkeley: University
of California Press.

Suarez Navaz, L. (2006). Rebordering the Mediterranean: Boundaries and Citizenship in Southern Europe, Nueva York:
Berghahn Books.

Tamez, M. (2007). Raven Eye. Tucson: University of Arizona Press.

Valencia, S. (2010). Capitalismo gore. Barcelona: Melusina.

Velasquez Nimatuj, I. A. (2018). Lunas y calendarios. Guatemala: Editorial Cultura.

Wolf, D. L. (ed.) (1996). Feminist dilemmas in fieldwork. Boulder: Westview Press.

T3



