Universidad de Jaén (Espaiia) |

ISSN: 1578-4282
ISSN (cd-rom): 1695-9884
Deposito legal: J-154-2003

Revista de Antropologia Experimental

nuamero 5, 2005. Texto 1.
www.ujaen.es/huesped/rae

LA SUSTITUCION EN LOS RITOS DE SACRIFICIO

Néstor Godofredo Taipe Campos
(Escuela Nacional de Antropologia e Historia, México)

ngtaipe@yahoo.com

Resumen: El trabajo expone, primero, los sacrificios humanos reflexionando sobre situaciones andlogas entre los
Azteca Mexica y las culturas del Pertt Antiguo, segundo, las practicas contempordneas de sacrificio por
sustitucion.

The substitution in the rites of sacrifice.
Abstract: The work exposes, first, the human sacrifices meditating similar situations between the Aztec Mexicas

and the cultures of the Old Peru and, second, the contemporary practices of sacrifice for substitution.

1
Revista de Antrovologia Exverimental. 5. 2005. Texto 1




Hace algunos afios tuve la oportunidad de tomar el curso Ritos de sacrificio entre los mexicas que fue
impartido por el Dr. Michel Graulich. Fue una experiencia interesante, puesto que a muchos poco
familiarizados con el tema nos brind6 bastante informacién sobre las précticas de los sacrificios
rituales entre los “aztecas mexicas” (como gustaba denominarlos), sus precedentes miticos, las
funciones, los fines, el proceso en cuanto accién y todas las demds implicaciones simbdlicas y
sociopoliticas'.

En este ensayo desarrollaré dos aspectos: 1) Los sacrificios humanos que me permitirdn reflexionar
sobre situaciones andlogas entre los aztecas mexicas y las culturas del Perd Antiguo y 2) Las practicas
contempordneas de sacrificio por sustitucién.

1.- Los sacrificios humanos

La préctica de los sacrificios humanos fue comun en muchas civilizaciones del mundo: egipcia,
china, india, azteca, en algunas culturas del Perti Antiguo. Asimismo, hubo sacrificios humanos entre
los macedonios y los albanios del Cducaso con fines purificatorios. Los cananeos tenfan la costumbre
de sacrificar al primogénito en honor de la divinidad o sacrificaban otras victimas con fines de
purificacién publica, bien la ratificacién de un acuerdo o una promesa o para alejar algin dafio
presente o amenazador. Los sacrificios en Birmania buscaban hacer invulnerable la ciudad. En Gezer
era para conferir estabilidad y firmeza a los edificios y protegerla de los enemigos. En fin, entre los
hebreos y otros hubo también presencia de estos rituales (Frazer, 1986).

Al referir a las prdcticas rituales aztecas mexicas, Graulich escribe que “si hemos de creer en los
textos antiguos, los aztecas mexicas hacian la guerra porque estaban encargados de una misién
sagrada y césmica la de alimentar al Sol y la Tierra, ofreciéndoles los corazones y la sangre de los
prisioneros sacrificados. Lo religioso [...] dominaba sus actos y sus preocupaciones, y se encuentra
siempre presente en las fuentes relacionadas con los aztecas siendo dos sus aspectos fundamentales,
los mitos y los rituales [...]” (1990: 12).

El sacrificio humano entre los mexicas era principalmente de expiacién, sin embargo, también hay
teorfas energéticas que interpretan el sacrificio para alimentar al Sol (el sacrificio da energia a los dias
y al Sol, justificacién evidente de los rituales. Después del nacimiento del astro, surgié la necesidad de
alimentarlo) y para nutrir a la Tierra (morir era fecundar a la Tierra. La decapitacién de victimas
mujeres y la menstruacién, sangre por arriba y sangre por abajo, son vida. Comemos de la Tierra, pero
la Tierra también nos come). A las teorias anteriores se suman otras como la demogréfica, es decir, que
la poblacién habia crecido mucho y era un medio de controlar su crecimiento (esta teoria no es muy
convincente).

En cambio resulta mds admisible el sacrificio como medio politico para aterrorizar a los otros
pueblos. Graulich sostiene que la base del sacrificio no es alimentar a los dioses (1), sino es la
expiacion: “Pagar la deuda”, pero también puede tener otros sentidos como la ablucién. Los fines
pueden estar expuestos por la biisqueda de a) conciliacién con las deidades o antepasados, b) peticién
madgica de los frutos, c) peticion de proteccién, d) forjar acciones de los elementos celestes, e)
proteccién de las casas, f) venganza y castigo, g) ascenso y prestigio social.

La mayoria de los sacrificados eran prisioneros que debieron morir en el campo de batalla y cada
sacrificio involucraba grandes exhibiciones y espectdculos publicos. Sin embargo, existieron también
otras categorias de sacrificados entre los que podemos sefialar a los guerreros, los esclavos, las mujeres
y los nifios conquistados. A lo anterior se suman los sacrificios de los nifios con dos remolinos en la
cabeza y aquellos que tenfan algtin defecto fisico o una marca especial.

El sacrificio se apoya en lo que Marcel Mauss (1979) llama el intercambio de dones, dar esperando a
cambio algo como proteccién, alianza, conciliacién, fertilidad, lluvias, abundancia, salud, fortuna,
triunfos y prestigio. Los sacrificios nacieron de matanzas primordiales, de algunas victimas
primordiales, el mito actia como arquetipo o precedente de estos rituales. Estas matanzas fueron
consideradas como extraordinarias porque alegraban a los dioses. Entonces se institucionalizaron
como entre los aztecas mexicas, que para proveerse de victimas, inclusive, tuvieron que inventar las
guerras floridas, cuyos prisioneros estaban destinados al sacrificio dedicado al Sol y la Tierra.

! Michel Graulich argumentaba que se podian sacrificar animales d omésticos, aunque los aztecas mexicas no los tuvi eron, los
incas si. Se dice también que la domesticacidn, en parte, habria respondido a necesidades de sustitucion.

2
Revista de Antrovoloeia Expverimental. 5. 2005. Texto 1.




Mi familiaridad con los Andes me permiti6 evocar diversas practicas de sacrificios humanos en el
Perd Antiguo, y correlacionarlos con algunos mitos sobre los sacrificios posthispénicos, entre los que,
a grosso modo, podemos exponer:

En Kotosh, centro y sede de la antigua cultura Yarovilca, de 4,000 afios antes de Cristo, descubierto
por el arquedlogo Zeiichi Izumi y su equipo de investigadores, fueron hallados restos de humanos
decapitados debajo de las construcciones de piedra. En 1970, la cosecha de restos humanos fue mayor
que en los trabajos arqueoldgicos realizados en 1961, y los hallazgos fueron muy intrigantes. Bajo una
construccién de piedra del estrato Chavin, dentro de una capa de tierra fuertemente apisonada que
sirvi6 de plataforma para el recinto, fueron hallados tres caddveres extendidos, sin cabezas y
desprovistos de vestimenta. Debajo de esta capa funeraria hay un relleno con piedras de rio. Cerca
encontraron otros caddveres, en cuclillas, correspondientes a nifios de cinco o seis afios. En el primer
caso, se trata, fuera de duda, de un testimonio ritual con sacrificios humanos (ver Morote, 1998).

En Moche, en los trabajos arqueolégicos realizados en las pirdmides de Sipdn, en una tumba de un
sacerdote mochica, junto con el sarcéfago de madera que contenia la momia del sefior de Sipdn,
fueron encontrados 100 objetos de oro macizo, un escudo de guerra, joyas finamente trabajadas y mil
piezas de cerdmica. El caddver embalsamado del sefior de Sipdn estaba rodeado de otros cadaveres
que, se supone, fueron de las esposas y los colaboradores mds cercanos y, también hallaron, los restos
de un nifio que bien pudo ser su hijo o un infante sacrificado. Uno de los misterios que mds intriga a
los cientificos y que constituye un reto para sus investigaciones, es que las momias que rodeaban al
personaje, tienen uno de los pies amputados. El sefior de Sipan media 1.70 metros y tenia entre 35 a 40
afios de edad. En una capa superior, uno de los acompafiantes fue colocado como “guardidn”
guerrero en actitud de alerta y tenfa amputados los dos pies. A ambos lados de la momia del
personaje real, otros dos hombres fueron colocados a manera de asistentes. Casi a los pies del guerrero
yacian los restos embalsamados y bien conservados de tres mujeres menores de 20 afios y de un nifio
de aproximadamente 10 afios de edad (ver Morote, 1998).

Los incas realizaban ofrendas humanas (Capaccocha) por diversos motivos como cuando el
emperador iba a la guerra, cuando moria o enfermaba, en los festivales mds importantes de junio o
diciembre®. Las deidades ( huacas) recibian parte de las ofrendas dela  Capaccocha. Asi, el sacrifico de
“Juanita”, la momia de Ampato, nifia de 12 o 13 afios de edad, fue ofrendada a los dioses montafia
(apus) alrededor del afio de 1466 en la época de Inca Yupanqui, a causa del volcan Misti que habria
erupcionado entre 1440 - 1450. Los demds cuerpos que se han encontrado en las montafias o apus del
Pichu Pichu, Misti, Chachani y otras montafias debieron corresponder a lugares aledafios a las
montafias y que servirfan de acompafiantes de “Juanita”.

En los santuarios incas, ubicados en las mds altas cumbres de los Andes, hallaron tres cuerpos en
Ampato (una de ellas era “Juanita”), tres cuerpos en Pichu Pichu y un cuerpo en Sara Sara, junto con
muchas ofrendas de cerdmica, orfebreria, textiles, vegetales y otros elementos (Vitry, 1997a).

En la cumbre principal del criater de Ampato (6,380 m.s.n.m.), los incas construyeron una
plataforma de 14 metros cuadrados; en este lugar, el sumo sacerdote realiz6 las tltimas ofrendas al
apu Ampato y a través suyo enviar las solicitudes de su pueblo al Inti (Dios Sol). “Juanita”, la
mensajera real y divina, fue muerta de un certero golpe de macana. Como acompafiantes de “Juanita”,
en la montafia del Ampato, a 5,800 m.s.n.m., fueron sacrificados un nifio y una nifia de 8 y 12 afios
respectivamente.

En el norte de Argentina, en Salta, en el nevado de Acay (5,716 m.s.n.m.) y en el volcan Llullaillaco
(6,739 m.s.n.m.), fueron también halladas evidencias de sacrificios humanos (ver Vitry, 1997b).

Por otro lado, Cuando referimos a la mitologfa peruana prehispanica, en los Andes Centrales, en
Huarochiri, en el siglo XVI, Francisco de Avila (1975) registr6 que la deidad Pariacaca se encuentra
con un hombre que llevaba a su hijo para sacrificarlo en honor de Wallallo Carhuincho. Pariacaca
evita el sacrificio y combate con Wallallo hasta derrotarlo. Desde entonces, la deidad vencedora
ordené a los wankas, etnia que adoraban a Wallallo, que en adelante sélo sacrificarian perros a esa
huaca y que por haber sacrificado a uno de sus hijos, también deberian comer perros, por eso hasta
ahora a los wankas les dicen “allgo miku” (come perro). Actualmente, en el sur de la ciudad de

% Crist6bal de Molina registré que Capacocha (ghapaq_gocha) refiere al sacrificio de dos nifios, hombre y mujer (ver Valcarcel,
1984).

3
Revista de Antrovoloeia Expverimental. 5. 2005. Texto 1.



Huancayo, en el templo prehispanico de Huarivilca, el 24 de junio atn se evocan los rituales antiguos
sacrificando un perro en honor de Wallallo.

Asimismo existen un conjunto de creencias y relatos miticos contempordneos sobre los sacrificios
humanos. Cuando construyen carreteras y hay deslizamientos constantes en las montafias, se dice que
sacrifican a un humano en honor al dios montafia (Wamani) (ver Ansién, 1987). En Huaccoto, paraje
intermedio entre Huancayo y Ayacucho, donde existe una falla geoldgica y las laderas ceden
constantemente poniendo en peligro la vida de los viajeros, la gente del lugar asegura que la montafia
estd pidiendo el sacrificio de cierto nimero de personas. Igualmente, en el mejoramiento a nivel de
asfaltado de la carretera Huancayo_Ayacucho entre Imperial e Izcuchaca murieron varios
trabajadores, se dice que uno de ellos fue un ingeniero que expiré delirando que una serpiente queria
devorar a la Virgen y que el rio Mantaro estaba pidiendo el pago de “varios carneros” (varias
personas).

En mis investigaciones anteriores he encontrado practicas rituales de sustitucién por enfermedades
causadas por la profanacién del lugar sagrado donde depositan las ofrendas al dios montafia (ver
Taipe, 1991); he registrado también relatos quechuas en que los “gentiles” y las lagunas reclaman
sacrificios humanos. También he escuchado que cuando se pierde la veta en las minas, cuando
construyen puentes inmensos y otras obras de infraestructura como centrales hidroeléctricas (que
demanda hacer ttineles) también sacrifican humanos.

2.- El sacrificio por sustitucion

Me interesa el sacrificio por sustitucién. Lévi-Strauss (1998) ya comentaba sobre el sacrificio y su
relacién con el sistema de sustitucién, y opone el sacrificio al totemismo. Graulich nos ilustré que el
sacrificio por sustituciéon es cuando otra victima menos importante sustituye a otra mds importante,
que esta ultima, simbélicamente, se sacrifica a través de la victima. Los sustitutos entre los aztecas
mexicas eran hombres (especialmente los esclavos o los prisioneros), en cambio entre los incas los
sustitutos eran animales (especialmente los auquénidos, perros y cuyes).

Uno de los temas con los que me involucré es el andlisis hermenéutico de los relatos miticos
andinos. Particularmente, la informacién del Dr. Graulich sirve para la interpretacién de las
enfermedades causadas por los “gentiles” o “abuelos”’. Ilustraré dos casos: En la comunidad wanka de
Huarisca, en los Andes Centrales del Pert, obtuve el siguiente testimonio:

“Mi hermano se enfermé en Chalhuas [lugar que habitaron los antiguos wankas]. El fue a cortar alfalfa.
Chalhuas es igual que Arhuaturo [ruinas de los antiguos wankas]. El dijo que si voy a estar semi-
paralitico, para qué vivir. Por la noche empezaba a dolerle el cuerpo. En su suefio un viejo le pedia sebo.
En otro sueiio un anciano le dijo: “Tu eres liso, no quieres hacerme caso” [reclamdndole el pago: la
ofrenda]. Al dia siguiente se paralizo la otra mitad de su cuerpo. No podia comer ni orinar. Fueron dos
ancianos, un varén y una mujer, quienes lo sanaron con trigo, cebada, arveja y otros productos de pan
llevar, pero tenian que ser adquiridos por compra, no debia ser tomado del granero del hogar; luego
compraron un par de frutas (dicen que no sirve lo regalado), con todos estos productos le han pasado por
el cuerpo como hubeando [friccionando] por delante y detrds del cuerpo.”

“Toda las cosas los llevaron al lugar donde contrajo la enfermedad (a Chalhuas). Fueron llevando hojas
de coca, cigarrillos, aguardiente, estuvieron embriagados. La persona que llevé el pago [la ofrenda], se
unté con orina podrida y fue apestando como el zorrillo. Todo esto hicieron a la media noche. Llevaron
orina en un balde. Cuando el “abuelo” recibe el pago, la orina que derraman se filtra con suavidad en la
tierra, como si penetrara por un canal; de lo contrario, deben seguir buscando hasta encontrar el lugar

* Los “gentiles” (o “abuelos”) fueron gentes de la primera humanidad, que por quebrantar un conjunto de reglas y normas
fundamentales de la sociedad fueron exterminados mediante la emergencia de dos astros solares acompafiado por una lluvia
de fuego. Ellos murieron en los interiores de las cuevas y debajo de inmensas rocas. En noches con luna nueva y cuarto
creciente “reviven”. Si alguna persona (de la humanidad actual) profana sus tumbas, tiene contacto con sus huesos o alguno
de sus objetos (morteros, prendedores, cerdmica, etc.), o simplemente, cuando atraviesa por algtn lugar cercano a “ellos”, se
enferma y puede morir al cabo de algtin tiempo. A esta enfermedad le denominan también “gentil” (ver Taipe, 1999 y 2001).

4
Revista de Antrovoloeia Expverimental. 5. 2005. Texto 1.




apropiado. Al final, los ancianos afirmaron que el enfermo sanaria. En efecto, al dia siguiente, mi
hermano se levanté como si nada le hubiera pasado.”

“A parte de las cosas que le hicieron, le han pasado por el cuerpo con cuye [cobayo], también puede ser
con un cachorro de perro negro, pero no lo hacen hasta que el animal muera, sino sélo hasta que esté
moribundo, y en el lugar donde llevan, a la media noche, le cortan el cuello y lo desangran. Para
determinar donde desangrar al animal, buscan un lugar muy blando con la punta de un puiial, alli
hacen el hueco para enterrar la ofrenda y desangrar al animal.”

[Contintia con el testimonio:] “La casa de mi suegro estd sobre un cementerio de abuelos, posiblemente
de aquellos que vivieron en Arhuaturo... Una de mis sobrinas iba a pastar ovejas a Aco (poblado ubicado
al sur de Huarisca) y cierta vez se quedd dormida en el campo y conté a su mamd que durante el suefio el
abuelo se la habia querido llevar. Para evitar que pase algo a la muchacha, los padres de ésta tuvieron que
llevar un par de ufias, un mechén de cabellos y cierta ropa vieja de la chica, a las que sumaron algunas
frutas, e hicieron un hueco y enterraron los objetos.”

En este testimonio encontramos que 1) un varén y una muchacha se enferman por haber estado en
los lugares donde habitaron los “gentiles” y que se trata de espacios sagrados sometidos a ciertos
tabtes, 2) un anciano es el stmbolo del “gentil”, 3) al varén lo enfermé provocandole pardlisis en parte
del cuerpo, a la muchacha quiso llevdrsela en el suefio, ambos casos significan muerte de las personas,
4) la curacién se logra a través de rituales con ofrendas y sacrificios de sustitucion.

Estas enfermedades sélo pueden ser tratadas por los curadores nativos, quienes seleccionan
cereales y frutas procedentes no del granero ni obtenidos por regalo, sino deben ser adquiridos por
compra. Este mecanismo puede estar en relaciéon metonimica de “comprar” para “pagar”. No
obstante, en caso del varén, el testimonio nos pone de cara a los ritos de sacrificio por sustitucién. El
“gentil” enfermé al hombre, desde ese instante éste estd en proceso de muerte, entra a un estado
liminar entre la vida y la muerte. De ahi que el curador sustituya al hombre por un animal (cuye o
perro negro) que previamente hace contacto con la piel del enfermo. Después el sustituto es
desangrado en el lugar donde la victima adquirié el mal. Entonces, el animal muere por la persona y
ésta recobra la salud.

En caso de la mujer, la ofrenda aparece explicita: las frutas y la ropa vieja, a las que se suman las
ufias y los cabellos. Sin embargo, si la muchacha mutila parte de su organismo (ufias y cabellos),
entonces estamos de cara al autosacrificio regido por el principio en que la parte reemplaza al todo
(ver Frazer, 1980). El “gentil” quiso a la muchacha y los hombres se la dan, pero simbolizada en las
partes.

Todo lo anterior es realizado siguiendo un conjunto de procedimientos prescritos y prohibidos por
la tradicién que marcan el tiempo ritual (por las noches y en determinadas horas); el uso de
determinados objetos rituales (hojas de coca, tabaco, aguardiente, cereales, frutas, ropa, animales,
partes del organismo, el puiial, la orina); definen la ubicacién de los espacios rituales (lugar donde se
enterrard la ofrenda y desangrard al animal sacrificado); por ultimo fijan las actitudes de los curadores
(ir embriagados, después de masticar hojas coca, fumar tabaco, formular determinados discursos de
bendicién o maldicién, de ruego u orden, y proteger su cuerpo untandose con orina podrida).

3.- Comentarios finales

El ensayo me ha permitido describir brevemente los rituales con sacrificios humanos entre los
mexicas aztecas, yarovilcas, moches e incas, précticas con profundo contenido religioso, basado en
flujo de dones, que de alguna manera tienen implicaciones teleolégicas humanas: doy a cambio de
recibir algo e inversamente.

Asimismo, los rituales de sacrificio por sustitucién descritos dan posibilidad de extensién hacia el
estudio de las précticas curativas de las enfermedades provocadas, ademds del “gentil”, por otros
seres misticos como el dios montafia (Wamani), el espiritu que habita los manantiales o los 4rboles
centenarios (Wari), el arco iris (Toromanya), la madre naturaleza (Pachamama), en las que sacrifican
animales (cuyes o perros) para sanar a las personas.

5
Revista de Antrovoloeia Expverimental. 5. 2005. Texto 1.




Los contrastes principales entre los sacrificios aztecas mexicas y las culturas del Pertd Antiguo
estarfan en las cantidades de personas sacrificadas, en los métodos para conseguir las victimas, en las
categorias de las mismas y en la manducacién de los sacrificados. En cambio, parece no tener
comparacién la cantidad de animales sacrificados con fines rituales entre los incas.

Finalmente, la informacion que proporcioné el Dr. Graulich da la posibilidad de construir nuevas
preguntas relacionadas con los rituales de sacrificio, como también de construir otros miradores desde
los cuales observar los rituales de sustitucién de las culturas que son objeto de nuestro interés.

Bibliografia

ANSION, Juan

1987 Desde el rincon de los muertos: El pensamiento mitico de Ayacucho, Gredes, Lima.

AVILA, Francisco (de)

1975 Dioses y hombres de Huarochiri, traduccién y prélogo de José Marfa Arguedas, Siglo Veintiuno
Editores, México.

FRAZER, James

1980 La rama dorada, Fondo de Cultura Econémica, México.

FRAZER, James

1986  El folklore en el Antiguo Testamento, Fondo de Cultura Econémica, México.

GRAULICH, Michel

1990  Mitos y rituales del México Antiguo, Colegio Universidad /Ediciones Istmo, Madrid.

MAUSS, Marcel

1979 Sociologia y antropologia, Tecnos, Madrid.

MOROTE BEST, Efrain

1988 El degollador: Historia de un libro desafortunado, Sociedad Cientifica Andina de
Folklore /Universidad Nacional de San Cristébal de Huamanga, Lima.

LEVI-STRAUSS, Claude

1998 El pensamiento salvaje, Fondo de Cultura Econémica, Breviarios N° 173, México.

TAIPE CAMPOS, Néstor Godofredo

1991 Ritos ganaderos andinos, Horizonte, Lima.

1999 “El diluvio en los mitos quechuas contemporaneos” en Revista de Investigaciones Folcléricas N° 14,
Buenos Aires, Argentina, pags. 25-35.

2001 “Dos soles y lluvia de fuego: El caos y la armonia social en los pueblos andinos” en Gazeta de

_ Antropologia N° 17, Departamento de Filosoffa de la Universidad de Granada, Espafia.

VALCARCEL, Luis E.

1984  Historia del Perii Antiguo a través de la fuente escrita, t. 6, Juan Mejia Baca, Barcelona.

VITRY, Christian

1997°  “Arqueologia de alta montafia” en Yachayruna, Afio 1, N° 1, Universidad Nacional de Salta,
Argentina.

1997b  “Volcédn Llullaillaco: de cavernas y misterios”, en Miradas: Artes, Ciencias y Creencias del Norte,
9. Salta, Argentina.

6
Revista de Antrovoloeia Expverimental. 5. 2005. Texto 1.




