
 

 

	
	

Antropología	Experimental	
http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/rae	

2021.	nº	21.	Texto	34:	517-528	
	

Universidad	de	Jaén	(España)	
ISSN:	1578-4282	Deposito	legal:	J-154-200	

	
DOI:	https://dx.doi.org/10.17561/rae.v21.6224	

Recibido:	02-03-2021	Admitido:	08-07-2021	
	
	
	
Las	metáforas	sociales	del	zombi	romeriano	

	
Leonardo	Xavier	BRITO	ALVARADO*;	Daniela	SEGOVIA	VELASTEGUI**	

Universidad	Técnica	de	Ambato*;	Universidad	Andina	Simón	Bolívar**	(Ecuador)	
lx.brito@uta.edu.ec,	danielasegovia536@gmail.com	

	
The	social	metaphors	of	the	romerian	zombie	
	
Resumen	
El	 tsunami	 zombi	arrasa,	películas,	 series,	novelas,	 videojuegos,	 incluso	 las	protestas	 sociales	 se	han	convertido	en	
espacios	zombis.	Esta	figura	posee	argumentos	conceptuales	que	permiten	visualizarlos	como	referentes	metafóricos,	
para	diversas	dinámicas	sociales	De	las	primeras	películas,	que	reflejaban	una	crítica	al	racismo	cultural	en	América,	
donde	se	mostraba	a	esta	figura	como	parte	de	las	leyendas	africanas	asentadas	en	Haití,	en	que	prevalecía	los	rituales	
del	 vudú,	 alejados	 de	 la	 modernidad	 occidental,	 hasta	 los	 zombis	 de	 George	 Romero	 que	 trazan	 debates	 sociales	
complejos,	 alejándolos	de	 las	 ideas	de	prácticas	de	brujería	y	 colocándolos	más	 cerca	de	 los	 relatos	 científicos;	 los	
zombis	son	 los	monstruos	contemporáneos	más	 importantes,	porque	representa	un	espejo	desde	nos	proyectamos	
frente	un	apocalipsis	 total.	Bajo	estas	 ideas,	este	ensayo	recorre,	brevemente,	el	 cine	zombi	desde	sus	 inicios	de	 la	
década	de	los	treinta	hasta	ubicarlo	en	las	producciones	de	George	Romero	quien	dio	las	pautas,	para	ubicar	a	esta	
figura	en	los	debates	sociales,	y	de	ahí	proyectarlo	como	un	imaginario	de	nuestros	tiempos.	
	
Abstract	
The	zombie	tsunami	devastates,	movies,	series,	novels,	video	games,	even	social	protests	have	become	zombie	spaces.	
This	figure	has	conceptual	arguments	that	allow	visualizing	them	as	metaphorical	references,	for	various	social	dynam-
ics.	From	the	first	films,	which	reflected	a	critique	of	cultural	racism	in	America,	where	this	figure	was	shown	as	part	of	
the	African	legends	settled	in	Haiti,	in	which	voodoo	rituals	prevailed,	far	from	Western	modernity,	even	George's	zom-
bies	Romero	who	draw	complex	social	debates,	moving	them	away	from	the	ideas	of	witchcraft	practices	and	placing	
them	closer	to	the	scientific	accounts;	zombies	are	the	most	important	contemporary	monsters,	because	it	represents	
a	mirror	from	which	we	project	before	a	total	apocalypse.	Under	these	ideas,	this	essay	briefly	covers	zombie	cinema	
from	its	beginnings	in	the	1930s	until	locating	it	in	the	productions	of	George	Romero,	who	gave	the	guidelines	to	locate	
this	figure	in	social	debates,	and	from	there	project	it	as	an	imaginary	of	our	times.	
	
Palabras	clave	
Cine.	Zombi.	Colonialismo.	Capitalismo.	Consumismo	
Cinema.	Zombie.	Colonialism.	Capitalism.	Consumerism	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	
 

 

518	

	
	
Introducción	

Este	ensayo	propone	tejer	un	nexo	entre	 las	producciones	cinematográficas	de	zombis	y	
ciertas	problemáticas	sociales	contemporáneas.	Keily	Bishop	(2009)	ha	descrito	que	el	zombi	fun-
ciona	más	como	una	metáfora	social	que	cinematográfica,	sobre	esta	figura	se	han	tejido	discursos	
para	reflexionar	a	la	esclavitud,	la	falta	de	libertad,	el	hiperconsumismo,	la	dependencia	tecnoló-
gica	y	la	perdida	de	la	conciencia	humana;	en	fin,	la	lista	es	amplia,	que	ha	llegado	a	saturar	no	
solo	el	mercado	de	las	industrias	culturas,	sino	al	debate	social,	erosionando,	en	muchos	casos,	su	
dimensión	reflexiva.	Etimológicamente	la	palabra	zombi	no	tiene	una	raíz	lingüística	única,	por	
ejemplo,	en	el	congolés	tenemos	nzambi	que	significa	“espíritu	de	una	persona	muerta”	o	Ndzumbi	
del	Mitsogho,	proveniente	de	Gabón	que	hace	ilusión	al	cuerpo.	En	occidente	la	primera	referencia	
que	se	tiene	es	de	1697	en	la	novela	de	Pierre-Corneille	de	Blessebois	Le	Zombi	du	Grand	Pérou,	
ou	la	Comtesse	de	Cocagne.	En	1792	apareció	el	libro	“Description	topographi	que	et	politique	de	
la	partie	espagnole	de	l’isle	Saint-Domingue”,	de	Moreau	de	Saint-Méry,	donde	se	define	al	zombi	
como	un	“espíritu	fantasma”.	

En	1819	The	Oxford	English	Dictionary	hace	alusión	al	zombi,	para	asociarlo	a	los	esclavos	
del	siglo	XVIII,	alusión	tomada	de	Robert	Southey	con	su	novela	“History	of	Brazil”,	publicada	ese	
mismo	año.	En	el	siglo	XIX	el	zombi	estuvo	asociado	a	las	prácticas	haitianas	del	vudú	donde	se	
mezclan	rituales	cristianos	y	actos	de	brujerías	africanas	en	Haití.	El	vudú	está	estrechamente	
vinculado	 a	 la	 colonia	 en	 este	 país,	 que	 representó	 la	 figura	 que	 conectó	 los	 discursos	 de	 la	
africanidad,	 la	esclavitud	y	 la	superioridad	blanca.	Las	primeras	evidencias	de	una	producción	
occidental	del	zombi	se	remontan	al	corto	“Le	Manoir	du	Diable”	de	Georges	Méliès	(1896),	con	
dos	minutos	de	duración,	donde	se	muestra	a	un	grupo	de	soldados	cadavéricos	que	marchaban	
hacia	una	batalla.	

La	novela	“The	Magic	Island”	de	William	Seabrook	(1929)	y	en	el	teatro	“Zombie”	de	Ken-
neth	Webb	(1932).	Historias	que	combina	criterios	colonialistas	sobre	Haití,	colocándolo	como	un	
país	“bisagra”	entre	la	civilización	occidental	(racional)	y	el	primitivismo	africano	(misticismo).	
Para	aquellos	años,	esta	figura	ya	recibió	atención	por	parte	de	la	antropología,	los	primeros	tra-
bajos	versaban	sobre	la	muerte,	sus	simbolismos	y	prácticas	de	duelo,	la	más	representativa	in-
vestigación,	quizás	fue,	la	de	Zora	Neale	Hurston	(1938),	sobre	el	regreso	a	la	vida	de	los	muertos	
en	Haití.	El	zombi,	en	sus	primeros	años	mediáticos,	tuvo	éxito	porque	representaba	la	paranoia	
social	de	 los	estadounidenses	sobre	 la	migración	caribeña;	ahondando	por	el	miedo	sobre	una	
posible	reconfiguración	cultural,	donde	los	negros	podían	esclavizar	a	los	blancos.	“Una	especie	
de	culpa	colectiva,	junto	con	preciados	principios	nacionales	y	religiosos,	y	miedos	raciales	(y	de	
género),	allanaron	el	camino	para	que	los	zombis	‘invadieran’	Estados	Unidos	en	forma	de	repor-
tajes	etnográficos,	narrativas	literarias	y,	con	el	tiempo,	películas”	(Bishop,	2009:	60).	Los	relatos	
cinematográficos	del	zombi	tienen	una	influencia	de	la	literatura	“pulp”1,	que	nace	en	la	primera	
década	del	siglo	XX	y	que	son	herederas	de	las	“dime	novels”2.	La	popularidad	de	esta	literatura	
radicó	en	contar	historias	de	monstruos	y	seres	fantásticos;	su	bajo	costo	de	producción	permitió	
llegar	a	un	amplio	sector	juvenil.	La	literatura	“pulp”	relata	a	los	zombis	desde	una	relación	amo-
esclavo,	donde	los	blancos	resucitan	a	cadáveres	de	gente	negra,	para	que	se	conviertan	en	sus	
sirvientes.	“Una	perfecta	muestra	de	cómo	el	‘zombi	vudú’	se	adaptó	rápidamente	a	la	naturaleza	
fantástica,	terrorífica	y	truculenta	de	la	pulp	fiction,	sin	por	ello	renunciar,	de	vez	en	cuando,	a	sus	
orígenes	folclóricos,	pero	mostrando	a	la	vez	una	autoconciencia	y	una	autorreferencialidad,	que	
rayan	ya	en	lo	posmoderno”	(Palacios,	2010:	186).	

La	popularidad	en	Hollywood	del	zombi	pretendía	desafiar	el	poder	blanco	estadounidense,	
por	medio	de	unos	muertos	vivientes	de	origen	haitiano,	lo	que	se	puede	entender	como	el	temor	
a	 un	 mestizaje	 cultural;	 “que	 no	 solo	 desafiaría	 la	 supremacía	 blanca	 establecida	 por	 el	

 
1	El	término	“pulp”	hace	referencia	al	tipo	de	papel	barato	utilizado	para	la	impresión	de	la	revista.	
2	Novelas	de	10	centavos,	muy	populares	en	Estados	Unidos	entre	1861	a	1950.	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	

 

519	

colonialismo,	 sino	que	cambiaría	 las	 tornas	en	 la	 relación	amo-esclavo,	al	 convertir	al	hombre	
blanco	en	un	individuo	degradado	y	sometido”	(Sánchez,	2013:	155).	

El	cine	zombi,	para	Stephanie	Boluk	y	Wylie	Lenz	(2011),	se	divide	en	las	siguientes	etapas.	
1)	Persona	convertida	en	zombi,	por	medio	de	un	acto	vudú	haitiano,	predominando	un	discurso	
narrativo	colonialista	blanco,	2)	la	segunda	etapa	llamada	George	Romero,	que	ha	proporcionado	
una	entrada	crítica	para	la	reflexión	social,	

	
“el	verdadero	horror	en	estas	películas	es	 la	perspectiva	de	un	occidental	en	
convertirse	en	un	ser	dominado,	subyugado,	simbólicamente	violado	y	efecti-
vamente	‘colonizado’	por	representantes	paganos”	(Bishop,	2019:	68).	

	
Los	años	treinta,	el	inicio	cinematográfico	

Oficialmente,	esta	década	puede	ser	considerada	como	la	entrada	del	zombi	a	la	cultura	po-
pular,	primero	en	Estados	Unidos,	y	luego	a	gran	parte	del	mundo.	La	novela	“The	Magic	Island”	
fue	adaptada	por	los	hermanos	Halperin,	Víctor	(director)	y	Edward	(productor)	para	realizar	la	
película	“White	Zombie”	(1932),	que	hace	alusión	a	un	monstruo	sin	alma,	creado	por	la	magia	
vudú	y	destinado	a	servir	como	esclavo	en	los	cañaverales	haitianos.	Los	hermanos	Halperin	de-
nunciaban	la	situación	postcolonial	de	Haití,	donde	la	clase	dominante	blanca,	representada	por	
los	terratenientes,	banqueros	y	comerciantes	explotaban	a	los	haitianos,	sumidos	en	la	pobreza,	
evidenciando:	

	
“[…]	la	tensa	relación	entre	colonizadores	y	nativos,	dominadores	y	esclavos,	
blancos	y	negros.	En	tanto	que	tienen	un	trasfondo	racista,	posibilitan	una	in-
terpretación	del	zombi	como	esclavo,	como	clase	trabajadora	subyugada,	ya	que	
la	zombificación	ofrece	como	resultado	una	pérdida	total	de	la	autonomía,	 lo	
que	implicaría	que	la	clase	dominante	acabará	por	convertirse	en	esclavos	de	
los	que	hasta	ahora	han	sido	la	clase	oprimida”	(Añon,	2018:	297-298).	

	
Antonio	Pantoja	(2017)	describe	que	esta	película	presenta	a	Haití	cómo	un	lugar	exótico	y	

mágico,	donde	la	esclavitud	era	parte	de	la	cotidianidad,	colocando	la	idea	de	zombi	como	un	me-
canismo	de	control	social	hacia	la	población	negra.	Los	zombis	eran	seres	lúgubres,	sin	alma,	no	
por	su	maldad,	sino	por	su	pérdida	de	conciencia,	para	1936,	los	hermanos	Halperin	realizaron	
“Revolt	of	the	Zombies”	escenificada	en	el	Tíbet,	dando	cabida	a	que	esta	figura	no	solo	represen-
taba	un	contexto	haitiano	esclavista,	sino	que	se	configuraba	como	un	monstruo	global.	Los	zom-
bis	en	esta	película	son	producto	de	la	hipnosis,	la	trama	gira	sobre	unos	soldados	que	son	inmu-
nes	al	cansancio,	las	heridas	o	el	hambre,	para	crear	un	ejército	invencible,	capaces	de	ganar	cual-
quier	batalla.	En	las	producciones	de	los	hermanos	Halperin	el	zombi	es	retratado	como	un	siervo	
al	servicio	del	amo;	y	entre	sus	características:1)	un	único	villano	como	antagonista;	2)	un	ejército	
de	zombis	a	disposición	del	amo;	3)	han	sido	despojados	de	su	conciencia;	4)	una	persona	controla	
a	los	zombis.	
Esta	década	también	se	produjo	“The	Walking	Dead”	de	Michael	Curtis	(1936)	película	que	hace	
alusión	a	la	intervención	del	científico	y	su	idea	de	controlar	a	la	muerte.	Este	cine	coincide	con	la	
Gran	Depresión	económica	estadounidense,	que	metafóricamente	representó	un	“espectáculo	de	
muertos	vivientes”,	arrastrando	los	pies	de	miles	de	estadounidenses	hambrientos,	que	formaban	
filas	para	recibir	ayuda	social.	Esta	época	del	cine	zombi	se	caracterizó	según	Skal	(2008)	como	
“Postcolonial	Zombies	Movies”,	que	intentaban	recrear	el	violento	encuentro	entre	Europa	y	sus	
colonias.	Este	tipo	de	películas	no	cuestiona	la	hegemonía	cultural,	política	y	económica	de	 los	
países	colonialistas,	sino	que	se	trazaban	una	narrativa	sobre	lo	“bueno”	e	intentaban	crear	una	
convivencia	armónica	entre	la	pluralidad	cultural,	amparados	en	el	discurso	de	las	bondades	de	
la	civilización	occidental,	y	por	otro	lado	la	narrativa	del	“mal”,	enfocada	para	aquellos	que	no	se	
someten	a	la	occidentalización.	Para	Robin	Wood	(2003)	las	películas	“White	Zombie”,	“Revolt	of	
the	Zombies”,	“I	Walked	with	a	Zombie”	se	basan	en	una	historia	de	amor	y	misterio	que	juega	una	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	
 

 

520	

atmósfera	claustrofóbica	que	socava	las	oposiciones	binarias	negro,	luz-oscuridad,	vida-muerte,	
ciencia-magia	negra,	cristianismo-vudú,	conciencia-inconsciente,	etc.		
	
Los	años	cuarenta,	la	expansión	

En	esta	década	la	temática	zombi	estuvo	marcada	por	un	fuerte	discurso	proveniente	de	la	
ciencia	ficción.	En	1943,	“Revenge	of	the	zombies”	de	Steve	Sekely	fue	la	primera	película	en	dejar	
la	idea	del	zombi	proveniente	del	vudú,	para	acercarse	a	una	mirada	científica,	la	historia	del	mé-
dico	nazi	Max	Heinrich	von	Altermann	y	su	idea	de	crear	un	ejército	de	soldados	sin	conciencia,	
representados	por	un	puñado	de	figurantes	que	van	arrastrando	los	pies,	los	cuales	no	se	parecen	
en	absoluto	al	invencible	“Übermensch”	que	promete	su	creador,	mientras	hace	frente	a	las	con-
cretas	 exigencias	 de	 su	 esposa	 zombi,	 la	 cual	 resulta	 sorprendentemente	 voluntariosa	 (Flint,	
2010:	28).	Esta	película	ubicada	en	una	lógica	de	denuncia	sobre	 las	 intenciones	de	poner	a	 la	
ciencia	 al	 servicio	 de	 un	 totalitarismo	 científico.	 	 “Voodoo	Man”	 de	William	 Beaudine	 (1944)	
reunió	a	los	actores	más	representativos	del	cine	de	terror	de	esta	década:	Béla	Lugosi,	el	cientí-
fico,	John	Carradine,	brujo	vudú,	y	George	Zucco,	asistente	del	científico.	“Zombies	on	Broadway”	
(1955)	de	Gordon	Douglas	representaba	al	zombi	desde	lo	cómico,	ubicándolo	como	un	bufón.	
Estas	películas	para	Carcavilla	 (2013)	representaban	una	mirada	hipnótica	masculina	sobre	 la	
mujer	una	zombificaión	hacia	ella,	no	solo	corporal,	sino	de	la	conciencia,	colocándola	como	un	
objeto	dispuesto	a	cumplir	los	deseos	del	hombre.	En	esta	década	las	variaciones	estéticas	y	na-
rrativas	del	cine	zombi	se	centraron	en	que:	
El	tiempo	de	estas	películas	está	relacionado	con	el	contexto	que	marcan	las	primeras	experien-
cias	con	los	muertos	vivientes	fuera	de	la	pantalla	-los	ritos	vudús,	las	leyendas	de	la	reencarna-
ción	o	la	amenaza	de	un	ser	terrorífico-.	Unas	señas	de	identidad	que	logran	que	el	zombi	empiece	
a	existir	dentro	de	la	pantalla	(Pantoja,	2017:	33).		
	
Los	cincuenta,	la	marginación	

Los	zombis	en	estos	años	fueron	marginados,	y	su	lugar	fue	ocupado	por	los	extraterrestres,	
consolidando	a	la	ciencia	ficción	como	una	narrativa	fílmica	exitosa,	tanto	en	lo	comercial	como	
en	lo	político.	Después	de	la	Segunda	Guerra	Mundial,	la	ciencia	ficción	se	convirtió	en	una	de	las	
propuestas	más	acogidas	en	la	industria	cinematográfica	de	Estados	Unidos,	teniendo	como	temas	
principales	las	invasiones	extraterrestres,	las	exploraciones	espaciales	y	las	consecuencias	de	los	
ensayos	nucleares	(Garcés,	Martínez,	Pérez,	2012:	19).	

La	ciencia	ficción	cumplió	un	papel	importante	en	la	masificación	de	la	ideología	capitalista,	
la	paranoia	a	los	extraterrestres	funcionaba	como	una	metáfora	sobre	el	temor	al	comunismo	so-
viético.	“Invasion	of	the	Body	Snatchers”	de	Don	Siegel	(1956)	reflejaba	los	temores	sobre	una	
invasión	a	los	Estados	Unidos.	En	esta	película	los	humanos	son	suplantados	por	extraterrestres	
perdiendo	su	conciencia,	sin	sentimientos	y	actuando	como	máquinas.	En	esta	época	existió	 la	
persecución	hacia	actores,	directores	y	productores	que,	supuestamente,	simpatizaban	con	el	co-
munismo,	y	estaba	encabezada	por	el	senador	republicano	Joseph	MacCarthy,	entre	los	persegui-
dos:	Alvah	Bessie,	Herbert	Biberman,	Lester	Cole,	Edward	Dmytryk.	

En	1959,	“Plan	9	from	Outer	Space”	de	Ed	Wood	recreó	la	historia	de	una	invasión	extrate-
rrestre	a	la	Tierra,	acusando	a	los	humanos	de	ser	una	amenaza	para	el	universo,	esta	cinta	pre-
senta	una	combinación	de	terror,	humor,	romanticismo	y	ciencia	ficción.	Otra	película	distintiva	
fue	“The	War	of	the	Worlds”	de	Byron	Haskin	(1953),	adaptación	de	la	novela	de	Herbert	George	
Wells	(1898),	que	narra	una	guerra	entre	humanos	y	extraterrestres	que	sucumbieron	por	la	pre-
sencia	de	las	bacterias	terrícolas.	Los	extraterrestres	marginaron	a	los	zombis,	casi	al	punto	de	
hacerlos	desaparecer.	En	estas	décadas	las	producciones	cinematográficas	se	conjugaban	con	“el	
eje	de	la	explotación	sobrehumana	del	zombi”	(Fillol,	et	al.	2016:	58),	ubicándolos	como	una	figura	
más	cercana	al	imaginario	que	a	la	reflexión	social.	Las	características	de	esta	primera	época	del	
zombi	es	que	fueron	ubicados	dentro	de	una	categoría	cinematográfica	destinada	a	las	historias	
poco	creíbles	y	fantasiosas:	
	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	

 

521	

“Durante	años,	los	zombis	fueron	marginados	y	sus	trabajos	de	serie	B	ignora-
dos.	Desgraciados,	sin	 infundir	especialmente	temor	ni	amenaza	y	a	menudo	
lacayos	de	ricos	y	envilecidos	villanos,	 los	zombis	estaban	en	el	peldaño	más	
bajo	de	la	jerarquía	del	miedo.	El	público	se	horrorizaba	con	Drácula,	Frankens-
tein	y	el	hombre	lobo.	Los	zombis	no	lograban	igualarles	[…]	el	zombi	tradicio-
nal	estaba	considerado	como	el	perdedor	del	mundo	terrorífico	y	estaba	rele-
gado	a	películas	de	serie	B	de	bajísimo	presupuesto”	(Flint,	2013:	9).	

	
Si	este	cine	tenía	relativo	éxito	es	porque	se	dirigía	a	un	público	juvenil,	y	se	apelaba	a	his-

torias	simples,	como	señala	Adrián	Pradier	(2014)	enfocado	a	despertar	miedos	sobre	lo	extraño	
y	misterioso.	
	
La	llegada	de	George	A.	Romero	

Cada	género	cinematográfico	tiene	un	director	que	ha	delineado	las	estéticas	narrativas,	en	
el	caso	de	los	zombis	ha	sido	George	Romero	quien	ha	dado	argumentos	para	ubicarlos	como	una	
metáfora	 social	 contemporánea.	 Las	 películas	 de	Romero	 tienen	 la	 característica	 de	 funcionar	
como	relatos	fantásticos,	discursos	políticos,	científicos	y	éticos.	Sus	películas	más	importantes:	
“Night	of	the	living	dead”	(1968),	“Dawn	of	the	Dead”	(1978)	y	“Day	of	the	Dead”	(1985);	conjugan	
la	noche,	el	amanecer	y	el	día	sobre	el	fin	y	el	renacer	de	la	humanidad,	otorgando	a	los	zombis	un	
sentido	crítico	dentro	de	las	industrias	culturales	cinematográficas:	
	

“La	obra	cinematográfica	de	Romero	se	considera	modélica	por	la	multitud	de	
interpretaciones	y	aportaciones	que	sugiere	tanto	de	forma	explícita	como	im-
plícita.	En	primer	lugar,	la	gran	contribución	al	relato	del	zombi	es	que,	a	dife-
rencia	 del	 modelo	 de	 muerto	 viviente	 recreado	 en	 las	 películas	 anteriores,	
ahora	estas	criaturas	no	responden	a	la	voluntad	de	un	amo	controlador	que	ha	
contaminado	 la	 voluntad	de	 estos	 seres,	 sino	 que	 actúan	de	manera	 incons-
ciente	empujados	por	sus	 instintos	más	básicos.	Esta	propiedad	está	relacio-
nada	con	otra	constante	en	las	películas	de	Romero,	la	que	se	refiere	a	la	forma	
de	atacar	el	mundo	de	los	vivos”	(Pantoja,	2017:	35-36).	

	
En	las	películas	de	Romero	la	desconfianza	y	los	miedos	se	apoderan	de	los	humanos,	exis-

tiendo	una	progresiva	destrucción	de	 la	sociedad	y	 la	naturaleza,	el	salvajismo	de	 los	muertos	
vivientes	no	se	impone,	pero	sí	deja	huellas	en	el	mundo.	La	figura	del	zombi	representa	una	tran-
sición	para	la	construcción	de	una	nueva	sociedad,	y	esto	forma	parte	discursiva	de	una	descom-
posición	social.	

Romero	liberó	al	zombi	de	las	argollas	de	un	maestro,	e	invistió	a	sus	zombis	no	tanto	de	
una	función	(un	trabajo	o	tarea	habitualmente	encomendado	por	los	sacerdotes	vudú)	como	más	
bien	de	un	objetivo	(comer	carne).	Combinó	el	“zombi”	con	el	“gul”,	el	demonio	necrófago”	[ghoul],	
una	criatura	caníbal	que	[…]	nunca	había	sido	objeto	de	muncho	interés.	Los	zombis	se	volvieron	
así	seres	dotados	de	una	potente	ansia	física,	biológica;	ya	no	serían	máquinas	robóticas,	sino	or-
ganismos	glotones	que	exigían	un	puesto	en	la	cadena	alimentaria	(Dendle,	2001:	6).	

Romero	creó	el	nuevo	zombi,	que	exhibe	su	carne	putrefacta,	que	la	arrastra	por	las	calles	
donde	el	capitalismo	salvaje	ha	infectado	a	la	sociedad.	Esa	capacidad	de	putrefacción	del	cuerpo	
provoca	una	desestabilización	de	las	estructuras	sociales,	que	deja	en	evidencia	la	condición	de	
fragilidad	del	ser	humano,	y	esto	le	otorga	una	mirada	crítica	sobre	las	diversas	situaciones	que	
atraviesa	el	mundo	como:	el	hiperconsumo	y	el	individualismo,	así	“el	monstruo	se	despliega,	aquí	
y	ahora,	como	modalidad	de	subjetivación.	Es	así	cómo	se	produce	un	cambio	radical	de	las	formas	
de	organización	del	poder	y	sus	modalidades	de	ejercicio”	(Lazzarato,	2006:	90).	El	zombi	escapa	
a	la	anatomía	política	de	la	normalidad	y	se	convierte	en	una	resistencia	contra	la	autoridad	im-
puesta.	Por	ello,	representa	la	figura	que	pone	en	tensión	la	supremacía	del	humano	como	dueño	
del	planeta:	

	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	
 

 

522	

“[…]	el	zombi	expone	esta	 implicación	entre	 la	vida	y	 la	muerte	en	su	propia	
descomposición	(es	decir,	pone	en	evidencia	que	todo	cuerpo	está	habitado	por	
su	propia	muerte);	y	refiere,	a	su	vez,	a	contextos	políticos	de	tratamiento	so-
berano	de	ese	umbral	entre	cuerpos	vivos	y	muertos”	(Platzeck,	2016:	241).	

	
Para	Sánchez	(2013),	el	cine	de	Romero	presenta	cinco	principios	narrativos:	1)	interrup-

ción	violenta	del	mundo	cotidiano,	creando	sociedades	obsesionadas	con	los	miedos	y	paranoias,	
2)	la	inclusión	de	escenarios	múltiples	donde	se	disemina	lo	urbano	y	lo	rural,	3)	la	transgresión	
de	los	límites	entre	el	gore	y	el	terror,	4)	la	racionalidad	puesta	en	cuestionamiento,	y	5)	no	hay	
cierre	narrativo,	dejando	al	espectador	pueda	construir	su	 final.	Entre	 las	particularidades	del	
zombi	romeriano:	1)	se	alimentan	de	carne	humana,	2)	distinción	entre	un	zombi	y	un	humano,	
3)	no	hay	conflictos	entre	los	zombis,	4)	su	rango	de	acción	es	relativamente	corto,	5)	su	agilidad	
cambia	con	el	transcurso	del	tiempo,	6)	se	convierten	en	zombis	las	personas	que	han	sido	mor-
didas	e	infectados	7)	su	eliminación	es	con	la	destrucción	de	su	cerebro,	8)	la	putrefacción	es	lenta,	
9)	no	realizan	actividades	fisiológicas.	

La	estética	zombi	nos	recuerda	la	fragilidad	de	la	corporalidad	humana,	esa	desintegración	
bilógica	que	acontece	luego	de	la	muerte,	pero	también	es	un	recordatorio	de	las	amenazas	de	los	
compañeros	más	pequeños	que	tenemos	los	humanos,	los	virus.	

Para	Martínez-Lucena	y	Barraycoa	(2012),	los	zombis	de	Romero	no	son	parte	exclusiva	de	
un	mercado	cultural	de	los	monstruos	y	se	han	insertado	como	una	categoría	política	y	cultural	
para	entender	las	diversas	problemáticas	sociales	contemporáneos.	
	
“The	Night	of	the	Living	Dead”	

El	1	de	octubre	de	1968	se	proyectó	“The	Night	of	the	Living	Dead”,	película	basada	en	la	
novela	de	Richard	Matheson	“I	am	legend”	(1954),	que	inauguró	la	etapa	del	cine	zombi	de	Ro-
mero.	Entre	las	características	de	los	zombis	en	esta	película	para	Brito	y	Levoyer	(2015),	constan:	
1)	el	vudú	ya	no	tiene	peso	argumentativo	para	la	creación,	2)	no	es	uno	el	que	pretende	transfor-
mar	a	muchos,	son	muchos	los	que	persiguen	a	unos	pocos,	3)	el	canibalismo	como	eje	dramático,	
4)	 desaparece	 la	 figura	 del	 amo	 y	 los	 zombis	 se	 vuelven	 criaturas	 autónomas.	 Rompiendo	 el	
modelo	(pos)	colonial	que	ubicó	a	los	zombis	como	muertos	vivientes.	

Esta	película	recuerda	a	la	“metamorfosis”	kafkiana,	pero	esta	vez	no	es	un	sujeto	el	que	
trasforma,	sino	la	humanidad	como	preludio	del	apocalipsis.	Una	de	las	ideas	que	proyecta	esta	
película	es	la	preocupación	sobre	el	quiebre	ontológico	humano.	La	idea	de	exponer	al	canibalismo	
como	eje	del	debate	se	encasilla	en	una	denuncia	sutil	de	Romero	sobre	la	explotación	del	cuerpo	
humano	como	un	objeto	más,	un	objeto	que	ha	perdido	todo	el	valor	como	ser.	Los	zombis	en	“The	
Night	of	the	Living	Dead”,	son	torpes	y	caminan	sin	rumbo	fijo,	tienen	un	aspecto	que	refleja	la	
descomposición	corporal	producto	de	la	muerte.	Romero	utiliza	a	estos	seres	para	denunciar	los	
cambios	sociales	del	capitalismo.	Los	zombis	no	sienten,	ni	padecen,	solo	emiten	sonidos	guturales	
y	anhelan	devorar	humanos.	En	consecuencia,	el	terror	proviene	de	la	amenaza	de	ser	devorados.	
Uno	de	los	aspectos	importante	de	la	película	es	que	por	primera	vez	el	rol	protagónico	recayó	en	
un	actor	negro,	Duane	Jones,	que	debe	luchar	contra	los	zombis	para	salvar	la	vida	de	los	blancos.	
En	el	tiempo	de	la	producción	de	la	película	existía	en	Estados	Unidos	una	lucha	por	la	reivindica-
ción	social	de	los	afroestadounidenses,	que	se	había	incrementado	con	el	asesinato	de	Martin	Lut-
her	King;	y	el	resurgimiento	de	las	milicias	de	blancos	Ku	Klux	Klan	y	La	Nación	Aria;	así	como	la	
contraofensiva	de	los	negros	con	La	Nación	del	Islam	y	Panteras	Negras.	El	escenario	para	iniciar	
esta	película	es	el	cementerio,	que	funciona	como	una	alegoría	sobre	el	abandono	de	los	soldados	
estadounidenses	que	murieron	en	la	guerra	de	Vietnam.	Esta	película	fue	rodada	en	una	narrativa	
“american	gothic”3;	que	recreaba	la	destrucción	del	modelo	familiar	tradicional	como	castigo	a	los	
abusos	de	los	blancos	hacia	las	minorías	culturales.	Por	ello,	“no	hay	héroes,	aunque	tampoco	vi-
llanos	 (realmente,	 los	únicos	personajes	deleznables	 son	 los	 cazadores	del	 final,	que	disfrutan	

 
3	Tipo	de	cine	de	terror,	que	tuvo	un	auge	muy	importante	entre	1968	a	1980.	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	

 

523	

destruyendo	y	que	representan	muy	bien	el	espíritu	americano	procedente	del	salvaje	oeste:	el	
culto	a	las	armas)”	(Pérez	Ochando,	2013:	66).	

“Night	of	the	Living	Dead”	se	ha	convertido	en	una	mirada	apocalíptica	no	del	fin	del	mundo,	
sino	de	la	descomposición	social.	Para	Slavoj	Zizek	(2002),	esta	película	evidencia	el	gusto	esta-
dounidense	por	verse	reflejado	en	las	imágenes	de	los	miedos,	 los	temores	y	los	desastres	que	
solo	pueden	vivirse	por	medio	del	cine.	
	
“Dawn	of	the	Dead”	

Fue	una	coproducción	de	Romero	con	el	director	italiano	Darío	Argento.	La	película	explora	
reflexiones	 sociales	 que	 van	 desde	 la	 xenofobia	 al	 consumismo	 extremo,	 “se	 nos	 presenta	 un	
mundo	caótico,	en	el	que	los	medios	de	comunicación	confunden	y	alteran	más	que	informan,	pero	
donde	aún	hay	algo	de	esperanza	para	la	civilización”	(Pérez	Ochando,	2013:	69).	

Presentado	críticas	a	la	opresión	racial	que	existían	en	Estados	Unidos,	la	actuación	de	la	
policía	contra	los	migrantes	negros	y	pobres	develando	los	prejuicios	contra	toda	manifestación	
cultura,	que	no	encajaba	dentro	de	los	modelos	sociales	anglosajones.	

“Dawn	of	the	Dead”	consolidó	al	zombi	como	uno	de	los	monstruos	más	conocidos	del	cine,	
los	visibilizó	de	forma	más	ágil,	ya	no	salen	de	las	tumbas,	sino	que	deambulaban	libremente.	El	
escenario	es	el	centro	comercial	convertido	en	el	punto	central	de	la	historia,	“efectivamente,	si	
pensamos	que	la	gente	se	pasea	por	los	centros	comerciales	con	la	cabeza	hueca	y	los	ojos	abiertos	
comprendemos	la	idea	muy	popular	en	esta	época,	repleta	de	grupos	antiglobalización	y	antico-
munistas”	(Flint,	2010:	120).	Así	el	zombi	representa	a	los	consumidores	que	acuden	a	los	centros	
comerciales	que	miran	y	consumen	todo	lo	que	pueden,	

	
“sería	la	democratización	del	no-muerto	que	habría	perdido	todos	sus	poderes	
sobrenaturales	y	que	sería	la	metamorfosis	de	lo	humano.	Se	habría	convertido	
en	una	especie	de	summum	del	materialismo	[...].	El	nuevo	hombre	desalmado	
ya	no	es	autoconsciente	de	su	libertad,	porque	no	la	tiene”	(Martínez	y	Barray-
coa,	2012:	118).	

	
El	peligro	de	convertirse	en	zombi	no	radica	en	el	mordisco,	sino	en	el	consumismo	irracio-

nal	que	conduce	a	vivir	en	una	sociedad	materializada,	hedonista	e	individualista.	El	consumidor	
satisface	sus	deseos	por	medio	de	cosas	que	no	necesita	para	vivir,	al	igual	que	el	zombi	consume	
carne	humana.	Los	zombis	representan	a	“la	masa	alienada,	no	más	que	la	representación	exage-
rada	de	los	miles	de	consumidores	que,	hipnotizados	por	la	publicidad	y	la	inercia	acumuladora	
se	mueven	cada	día	por	los	centros	comerciales	de	todo	el	mundo”	(Pérez	Ochando,	2013:	69).	
Esta	es	una	película	de	horror	y	a	la	vez	de	humanidad,	no	se	esfuerza	en	admitir	y	confrontar	
nuestra	existencia	pecadora	e	hipócrita	basada	en	el	materialismo,	el	consumismo,	el	racismo,	el	
sexismo	y	la	violencia	sin	límites.	“La	grotesca	monstruosidad	de	nuestros	pecados	no	está	confi-
nada	solamente	en	los	cuerpos	en	decadencia	de	los	no-muertos,	sino	que	recae	en	los	humanos,	
que	están	en	comparación	constante	con	los	zombis”	(Del	Olmo,	2012:	217).	La	crítica	del	consu-
mismo	es	la	línea	argumentativa	de	la	película,	no	solo	presenta	zombis,	sino	a	los	sujetos	homo	
consumidores,	hijos	del	capitalismo.	

El	capitalismo	funciona	como	la	pandemia	zombi,	es	el	pensamiento	de	la	horda:	cubrir	todo,	
arrasar	todo.	No	guarda	un	cadáver	en	la	despensa,	unos	pocos	sesos	en	la	alacena,	hay	que	co-
merse	aquello	que	pase	por	delante	(Fernández,	2011:	44).	Esta	película	es	una	denuncia	sobre	el	
consumo	agresivo,	que	ha	tomado	por	asalto	al	mundo,	creando	consumidores	compulsivos,	de-
rrochadores	de	los	recursos	financieros.	Se	trabaja	día	y	noche	para	consumir	en	los	nuevos	tem-
plos	de	adoración,	los	centros	comerciales,	donde	“la	mercantilización	de	la	existencia	cobra	su	
sentido	más	pleno	en	estos	nuevos	templos	del	consumo”	(Díaz	y	Meloni,	2016:	50).	En	la	película,	
los	sobrevivientes	al	vivir	un	tiempo	cómodo	dentro	del	centro	comercial	matando	zombis	meca-
nizados-azulados	y	consumiendo	todo	de	las	tiendas	representa,	

	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	
 

 

524	

“la	masa	alienada,	no	más	que	la	representación	exagerada	de	los	miles	de	con-
sumidores	que,	hipnotizados	por	la	publicidad	y	la	inercia	acumuladora	se	mue-
ven	cada	día	por	los	centros	comerciales	de	todo	el	mundo”	(Pérez	Ochando,	
2013:	69).	

	
En	“Dawn	of	the	Dead”	Romero	usa	el	centro	comercial	para	hacer	una	evidente	crítica	a	la	

destrucción	de	la	naturaleza	a	favor	de	la	arquitectura	urbana.	Harper	(2005)	ubica	esta	crítica	
desde	una	mirada	sobre	los	efectos	despolitizadores	del	fetichismo	de	las	mercancías	en	los	con-
sumidores.	Sin	embargo,	también	existen	posturas	más	cercanas	a	la	posmodernidad,	donde	se	
ubican	a	los	sujetos	como	seres	despojados	de	sentido	crítico,	pero	felices	por	tener	un	espacio	
arquitectónico	 ilimitado	para	 satisfacer	 sus	deseos	 consumistas.	Un	centro	 comercial	 funciona	
como	un	“engaño	cultural”	y	quizás	por	ello,	Romero	usó	esta	arquitecta	como	campo	de	batalla,	
los	zombis	funcionan	como	un	lumpenproletariado	de	significado	cambiante,	símbolos	andantes	
que	hacen	alegoría	de	cualquier	grupo	social	(Harper,	2005:	7).	

El	uso	del	centro	comercial	no	es	casual,	desde	su	popularización	en	la	década	de	1960	fue	
recibido	con	entusiasmo	por	parte	de	la	población,	que	encontró	en	estos	el	espacio	no	solo	para	
las	compras,	sino	para	la	diversión;	un	lugar	de	encuentro	social	que	condensó	en	un	solo	lugar	
un	nuevo	estilo	de	vida	capitalista.	El	centro	comercial	es	un	lugar	disciplinado,	diseñado	para	
seducir	y	atrapar	a	las	personas,	gracias	a	su	diseño	y	publicidad.	Este	disciplinamiento	se	forja	
dentro	de	la	seducción	de	mercadería,	que	convierte	al	sujeto	en	consumidor	compulsivo,	incluso	
cuando	los	consumidores	vuelcan	sus	iras	en	el	desorden,	el	disciplinamiento	capitalista	persiste.	

El	zombi	es	un	ser	pasivo,	un	caminante	errante	que	activa	sus	instintos	consumidores	para	
devorar	todo.	Esto	conlleva	que	“[…]	las	luchas	sociales	y	los	derechos	ciudadanos	hayan	sido	sus-
tituidos	y	aplacados	por	la	falsa	idea	de	bienestar	y	felicidad	que	nos	ofrece	la	adquisición	de	bie-
nes	innecesarios”	(Díaz	y	Meloni,	2016:	52).	El	consumidor	al	igual	que	el	zombi	puede	ser	enga-
ñado	y	manipulado,	pero	una	vez	convertido	en	consumidor	no	hay	marcha	atrás:	
	

“El	nuevo	capitalismo-zombi	todo	lo	fagocita,	como	si	de	un	agujero	negro	se	
tratara;	todo	lo	engulle	y	vuelve	a	vomitar	teñido	ya	con	sus	propios	jugos	gás-
tricos.	Dispuesto	a	satisfacer	las	demandas	de	todos	sus	acólitos,	ofrece	de-
seos,	patrias	y	naciones,	modos	de	vivir	y	de	sentir	para	todos	 los	gustos	y	
todos	los	bolsillos”	(Díaz	y	Meloni,	2016:	52).	

	
“Day	of	the	Dead”	

En	la	década	de	los	ochenta,	los	zombis	habían	alcanzado	una	popularidad	respetable,	Ro-
mero	produjo	“Day	of	 the	Dead”	(1985)	y	 la	premisa	 fue	 los	avances	y	 los	 fracasos	científicos,	
constituyendo	una	reflexión	sobre	los	riesgos	planetarios.	Esta	es	una	película	claustrofóbica,	fil-
mada	en	tonalidad	oscura	y	llena	de	imágenes	sangrientas	tipo	gore.	

El	consumismo	dejó	de	ser	importante,	la	lucha	no	es	en	la	casa	o	el	centro	comercial;	es	el	
bunker	el	territorio	de	conflicto,	que	representa	el	infierno	que	había	dejado	el	cataclismo	finan-
ciero.	En	las	primeras	escenas	representan,	quizás,	las	imágenes	más	elocuentes	sobre	este	cata-
clismo,	la	presencia	de	un	cocodrilo	a	la	entrada	de	un	banco.	Los	zombis	son	presentados	como	
carroñas	o	esclavos	encadenados	a	una	situación	que	provoca	que	los	humanos	se	dividan	en	tres	
grupos:	los	militares	y	los	científicos	civiles.	

La	división	de	 los	humanos	militares	permite	a	Romero	un	análisis	más	detallado	de	 los	
pecados	humanos.	Los	científicos,	que	son	hombres	de	razón,	y	los	soldados,	hombres	de	acción	y	
especialmente	de	violencia.	Aunque	ninguno	de	los	dos	grupos	sale	airoso	de	dicho	análisis	(Del	
Olmo,	2012:	223).	Una	de	 las	críticas	es	el	 rol	de	 los	científicos	que	 torturan	y	sacrifican	a	 los	
zombis	en	búsqueda	de	una	cura	para	la	zombificación,	en	una	alusión	directa	a	Josef	Mengele	
(alemán)	y	Shirō	Ishiique	(japonés),	quienes	en	la	Segunda	Guerra	Mundial	experimentaron	con	
seres	humanos.	Experimentos	que	fueron	desde	la	inoculación	de	virus	y	bacterias,	amputación	
de	partes	del	cuerpo,	hasta	experimentación	con	radiación	contra	niños	y	bebes.	El	primitivismo	
frente	a	la	instrumentalización	de	la	vida	representa	lo	que	Guilles	Deleuze	(2011)	denunció	como	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	

 

525	

un	“cuerpo	sin	órganos”	porque	es	la	antítesis	del	capitalismo,	no	es	productivo	y	ha	dejado	de	
obedecer	las	normas	institucionales.	“Representa	el	abanderado	de	la	víscera,	y	como	tal	pasa	por	
no	dejarse	edipizar	y	no	acceder	a	la	masificación	normalizadora”	(Fernández,	2011:	77).	Aquí	se	
muestra	un	zombi	cuya	única	motivación	es	devorar	a	cuanto	humano	encuentra.	
Quizás	la	década	de	los	noventa	fue	la	época	de	menos	productiva	de	este	género,	entre	los	moti-
vos	se	puede	argüir	la	 llegada	de	las	nuevas	tecnologías	de	la	información	y	comunicación	que	
colocaban	nuevos	escenarios	narrativos,	así	como	nuevas	inquietudes	sociales;	películas	como:	
“Existenz”	(1999)	y	Matrix”	(1999),	desgastó	al	zombi	como	metáfora	social	que,	no	obstante,	re-
cobraría	fuerza	en	el	nuevo	siglo.		
	
“Land	of	the	Dead”	

En	2005	se	estrena	“Land	of	the	Dead”,	la	película	con	mayor	presupuesto	que	las	anterio-
res,narrativamente,	 se	ubica	 en	un	punto	 intermedio,	no	 contiene	el	discurso	político	de	 “The	
Night	of	the	Living	Dead”;	ni	la	crítica	social	sobre	el	consumo	de	“Dawn	of	the	Dead”	y	muy	alejada	
de	la	reflexión	científica	ofrecida	por	“Day	of	the	Dead”.	“Land	of	the	Dead”	muestra	una	evolución	
de	los	zombis,	en	ella	existe	una	lucha	de	estos	seres	por	salir	del	ente	devorador	de	humanos,	son	
las	víctimas	del	mundo	que	los	ha	colocado	en	una	esfera	posthumana,	más	cerca	de	lo	autómata	
que	de	lo	biológico.	Esta	película	presenta	en	sus	inicios	una	idea	del	pasado,	una	remembranza	
de	un	hecho	apocalíptico	que	traza	la	historia	de	un	presente.	

“Land	of	 the	Dead”	desarrolla	al	zombi	más	agresivo,	violento,	ágil	e	 inteligente,	como	si	
fuera	producto	de	una	evolución	darwinista.	“El	resultado	es	una	película	donde	la	audiencia	se	
encuentra	aturdida	ante	la	figura	del	zombi	ya	que	son	ellos	los	que	al	final	acaban	por	finiquitar	
una	sociedad	racista,	capitalista	y	parásita”	(Del	Olmo,	2012:	229).	Incluso	empiezan	a	formar	una	
especie	de	sociedad	donde	conviven	entre	ellos	de	forma	pacífica.	Ya	no	se	pone	a	los	consumido-
res	en	el	debate,	sino	a	los	empresarios	ambiciosos	que	intentan	controlar	los	recursos	de	la	Tierra	
y	de	la	vida.	En	el	caos	provocado	por	la	invasión	zombi,	los	civiles	sufren	las	consecuencias	de	la	
infección,	mientras	los	poderosos	se	esconden	en	las	paredes	de	los	edificios:	
	

“Los	enclaves	de	supervivientes	sobreviven	con	los	restos	de	suministros	que	
quedan	en	supermercados	y	farmacias	de	las	afueras,	donde	realizan	incursio-
nes	fuertemente	armados	y	con	camiones	blindados	frente	a	una	población	re-
lativamente	indefensa	de	zombis,	que	durante	estas	incursiones	son	distraídos	
con	fuegos	artificiales”	(Ferrero	y	Roas,	2011:	12).	

	
Esta	película	muestra	un	escenario	postapocalíptico,	donde	la	vida	cotidiana	y	la	supervi-

vencia	de	los	humanos	dependen	de	las	tecnologías,	haciendo	que	las	personas	sean	incapaces	de	
desarrollar	una	conciencia	de	clase	y	de	esta	forma	los	pobres	estén	en	constante	lucha	simbólica	
por	subir	de	estrato	social;	mientras	los	ricos	conserven	su	poder	y	la	clase	media	los	obedece;	de	
ahí	esta	película	puede	ser	encasillada	como	una	sátira	política,	que	muestra	una	revolución	de	
los	zombis,	ya	no	son	los	carroñeros	deseosos	de	buscar	carne	humana,	sino	que	se	revelan	ante	
la	autoridad,	al	poder	disciplinario;	son	 libres,	pero	esta	 libertad	 los	 lleva	a	 formar	un	sentido	
colectivo	de	ayuda,	como	si	entre	ellos	las	clases	sociales	desaparecieran	a	favor	de	una	sociedad	
igualitaria.	En	este	sentido,	los	zombis	rompen	el	dilema	de	las	clases	sociales,	ya	no	se	oprimen	
entre	ellos,	buscan	el	bien	común,	como	si	ellos	hubieran	podido	evolucionar	más	que	los	huma-
nos.	Los	zombis	son	cada	vez	serán	más	inteligentes,	

	
“y	atacarán	con	más	tino	a	los	vivos	(élites	sociales),	cuyos	grupos	se	irán	redu-
ciendo	en	buena	medida	por	los	defectos	inherentes	al	tipo	de	sociedad	dicta-
torial,	como	el	egoísmo,	la	imprudencia	o	la	violencia	desmedida	que	incluso	se	
aplica	a	los	que	aún	no	han	muerto”	(Ferrer,	2015:	154).	
	

“Land	of	the	Dead”	explora	un	lado	humano	de	los	zombis	y	los	humanos	cada	vez	más	alejados	
de	la	humanidad.	Los	zombis	han	sido	dotados	de	un	cierto	sentido	de	inteligencia,	pueden	tener	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	
 

 

526	

cierta	capacidad	de	usar	herramientas.	Incluso,	conservan	un	registro	de	memoria,	se	acuerdan	
de	sus	actividades	antes	de	convertirse	en	zombis.	June	Pulliam	(2009)	argumenta	que	los	zombis	
aprenden	a	no	ser	humanos	y	este	rechazo	a	la	humanidad	es	la	crítica	más	importante	de	la	pelí-
cula.		
	
“Diary	of	the	Dead”	

En	2007,	Romero	dirigió	esta	película	donde	 la	narrativa	presentada	 funciona	como	una	
crónica	periodística.	“La	filmación	en	sí	misma	forma	parte	de	la	historia;	y	se	tiene	la	oportunidad	
de	ver	cómo	el	zombi-operador	de	cámara	se	ve	absorbido	por	la	carnicería	de	las	imágenes	que	
filma,	de	manera	que	él	mismo	se	convierte	en	cómplice	de	los	ataques	zombis”	(Del	Olmo,	2012:	
233).	El	uso	de	las	cámaras	se	convierte	en	un	elemento	de	resguardo	de	la	humanidad	frente	a	la	
amenaza	zombi.	

En	esta	producción	Romero	reflexionó	sobre	el	poder	de	la	cámara,	que	no	solo	muestra	
imágenes,	sino	que	crea	una	realidad	desde	el	lente	que	se	proyecta	de	forma	dictatorial,	absor-
biendo	cualquier	capacidad	de	argumentación	o	crítica	por	parte	del	televidente.	La	denuncia	de	
esta	película	radica	en	la	mirada	unidireccional	que	produce	la	cámara,	llegando	a	crear	la	idea	de	
una	transparencia	de	la	vida,	de	una	realidad	mediada	por	la	tecnología.	La	crítica	se	centra	en	la	
discusión	y	el	uso	de	la	tecnología	de	la	información.	La	premisa	es	el	potencial	de	Internet	y	las	
redes	sociales.	En	estas	sociedades,	la	hegemonía	de	control	y	manipulación	de	las	masas	pasan	
por	el	uso	y	apropiación	de	esta	tecnología.	“Solo	hay	dos	cosas	que	funcionen	después	del	colapso	
del	cuerpo	y	de	la	sociedad-	los	zombis	e	Internet”	(Del	Olmo,	2012:	234).	Además,	la	estructura	
presentada	tiende	a	crear	la	noción	de	que	fotógrafos,	zombis	y	espectadores	se	reúnen	para	rea-
lizar	actos	de	canibalismo.	Los	zombis	no	producen	miedo,	sino	tristeza,	porque	se	convierten	en	
una	metáfora	para	los	internautas:	un	tema	pasivo,	contemplativo	que	evoca	la	revelación	de	la	
convivencia	social.	

La	obra	“La	tierra	de	los	muertos”	propone	una	reversión	de	los	parámetros	sociales	esta-
blecidos.	Los	zombis	proyectan	llegar	hasta	la	ciudad,	los	oprimidos	toman	el	control	de	la	situa-
ción,	se	alzan	contra	el	Estado	centralizado	y	las	defensas	acaban	por	poner	a	los	supervivientes	a	
merced	de	la	incursión	de	los	no-muertos	(Fernández,	2011:	93).	

“Diary	of	the	Dead”	es	un	retrato	social	contemporáneo,	el	uso	y	apropiación	de	las	tecnolo-
gías	de	la	información	ha	ocupado	casi	la	totalidad	de	las	áreas	cotidianas	de	las	personas.	Dejando	
pocas	críticas	o	reflexiones;	creando	un	mundo	en	el	que	las	grandes	empresas	tecnológicas	han	
colonizado	las	formas	de	sentir.	El	propio	Romero	define	a	estos	zombis	como	humanos.	Esta	cinta	
refleja	condiciones	del	neoliberalismo	extremo,	los	Estados	han	perdido	todo	el	control	político	y	
económico,	las	grandes	corporaciones	han	asumido	el	control	de	la	vida;	que	se	ha	convertido	en	
un	simulacro	como	lo	denunció	Jean	Baudrillard	(1999).	En	otras	palabras,	no	es	una	imitación	de	
la	realidad,	sino	una	explicación	de	la	destrucción	de	cualquier	referente	cultural.	Los	zombis	y	
nosotros	avanzamos	a	la	velocidad	que	nos	brinda	el	capitalismo	y	la	tecnología	de	la	información.	

Los	zombis	representan	el	nuevo	carnaval,	la	danza	de	la	muerte	posmoderna:	su	represen-
tación	es	la	del	exceso.	Exceso	alimenticio,	visceral,	necrótico,	 instintivo.	Y,	a	pesar	de	ello,	hay	
algo	en	su	mirada	irreal,	en	su	falta	de	habilidades,	que	nos	angustia	por	acercarnos	aún	más	al	
vacío,	al	hueco	de	ser	hombre-mujer,	negro,	musulmán,	burgués,	niño,	anciana.	Su	barroquismo	
remite	a	una	seducción	velada,	incluso	a	la	veladura	como	estratagema	a	una	seducción	(Fernán-
dez,	2011:	93).	

El	zombi	de	“Diary	of	the	Dead”	muestra	una	lucha	entre	un	humano	tecnológicamente	in-
formado	y	un	zombi	que	no	deambula	frente	a	una	pantalla,	sino	que	asume	su	condición	de	no-
muerto	para	apoderarse	al	planeta.	En	este	punto,	es	un	escenario	de	barbarismo	en	el	sentido	
expuesto	por	Alessandro	Baricco	(2008),	de	una	“una	mutación	bárbara”	que	 llegan	por	 todas	
partes,	en	hordas	disfrazadas	de	zombis	para	consumir	todo	lo	que	encuentran.	Todo	les	da	igual	
y	el	reto	es	consumir	hasta	la	saciedad.	

Este	es	un	rastro	de	seres	humanos	inmersos	en	el	tema,	convirtiéndose	en	fieles	servidores	
de	los	medios.	Los	zombis	son	solo	un	objeto	inmerso	en	la	trama,	esta	conexión	no	significa	que	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	

 

527	

los	humanos	sean	esclavos	de	los	medios	de	comunicación,	son	atraídos	por	la	alegría	de	la	con-
templación.	La	“muerte	en	directo”,	el	de	vivir	en	un	espectáculo	constante,	que	conforma	la,	

	
“[…]	más	vieja	especialización	social,	la	especialización	del	poder:	el	espectáculo	
es	entonces	una	actividad	especializada,	que	habla	en	nombre	de	todas	las	de-
más.	Es	la	representación	diplomática	de	la	sociedad	jerárquica	ante	sí	misma,	
donde	toda	otra	palabra	está	excluida.	Lo	más	moderno	es	también	lo	más	ar-
caico”	(Debord,	2008:	37).	

	
El	fin	

El	zombi	dentro	de	 la	 literatura	se	convirtió	en	una	figura	errante,	muy	alejado	de	otros	
seres	como	Drácula,	representante	de	la	élite,	el	zombi	es	marginado	y	colocado	como	un	sirviente	
para	que	obedezca	primero	a	los	brujos	y	luego	al	servicio	del	poder	blanco,	de	ahí	que	esta	figura	
es	clave	para	entender	a	las	políticas	coloniales	y	postcoloniales	que	han	imperado	en	los	debates	
sociales.	El	zombi	se	encuentra	presente	en	casi	todas	las	actividades	cotidianas,	parece	que	no	
hay	nada	que	pueda	escapar	de	su	órbita	y	esto	paradójicamente	puede	conducirlo	a	su	fin,	su	
imagen	proyectó	una	mirada	crítica	sobre	diversas	problemáticas	sociales,	hoy	se	ha	desvanecido,	
por	su	sobreexposición	mediática.	De	esta	forma,	este	personaje	se	ha	convertido	no	en	una	pro-
yección	humana,	pero	tampoco	es	un	ente	ajeno,	es	un	posible	nosotros,	que	evoca	no	un	fin	del	
mundo	por	su	amenaza	como	tal,	más	bien	es	un	pretexto	para	la	aniquilación	entre	los	humanos.	

No	hay	zombis	sin	humanos,	parecería	que	estos	seres	no	solo	han	colonizado	nuestros	mie-
dos,	sino	a	las	industrias	culturales,	convirtiéndose	en	un	monstruo	global,	que	trasciende	las	es-
feras	culturales	y	se	convierte	en	un	símbolo	de	la	destrucción	de	la	humanidad.	Lejos	ha	quedado	
la	imagen	de	un	zombi	producto	de	prácticas	de	brujería,	opuesto	a	cualquier	discurso	occidental-
moderno.	Hoy,	es	una	metáfora	para	describir	y	reflexionar	las	diversas	condiciones	sociales	y	
económicas	que	vive	una	parte	importante	de	la	humanidad.	

De	cuerpos	putrefactos	a	consumidores,	esa	es	la	línea	histórica	del	zombi,	ahí	están	deam-
bulando	en	las	calles,	en	los	centros	comerciales;	consumidores	voraces	de	mercancías	seducto-
ras,	que	han	eclipsado	las	formas	de	pensar	y	actuar	de	los	sujetos.	Sin	duda,	se	debe	a	Romero,	
muchas	de	estas	ideas,	no	solo	fue	el	padre	del	zombi	“moderno”,	fue	el	encargado	de	populari-
zarlo,	darle	sentido	social,	y	sacarlo	de	la	esfera	mágico	e	instaurándolo	dentro	de	nuestras	coti-
dianidades.	Sin	duda,	las	películas	de	Romero	se	ubican	en	una	dimensión	política,	al	re-crear	un	
ser	que	representa	una	resistencia	a	la	normalidad	impuesta	por	el	poder	normativo.	Hoy,	las	pe-
lículas	de	zombis	se	basan	en	una	narrativa	de	la	repetición,	no	solo	estética,	sino	política,	y	aquí	
se	encuentra	uno	de	los	puntos	más	débiles,	la	sobresaturación	de	historias,	conllevan	a	que	la	
dimensión	política	y	crítica	se	mezcle,	haciendo	perder	al	zombi	su	horizonte	y	ubicarlo	como	un	
producto	más	de	la	cultural	Mainstream,	producido	por	las	mismas	estructuras	de	poder	que	quiso	
combatir.	Por	último,	la	historia	de	los	zombis	en	el	cine	ha	sido	una	lucha	constante,	que	los	ha	
ubicado	como	marginales,	seres	que	no	han	merecido	el	mismo	trato	académico	y	socia,	quizás	a	
que	han	sido	los	monstruos	que	criticado	al	capitalismo,	y	por	ello	no	han	muerto,	sino	todo	lo	
contrario	se	han	convertido	en	los	seres	favoritos	del	capitalismo,	cumpliéndose	lo	que	Walter	
Benjamin	anunciaba	“[...]	ni	los	muertos	estarán	seguros	ante	el	enemigo	si	es	que	éste	vence.	Y	
ese	enemigo	no	ha	cesado	de	vencer”	(Benjamin,	2008:	308).	Entre	los	primeros	zombis	que	fue-
ron	producto	de	una	tensión	racial,	y	los	zombis	de	hoy	producto	de	un	virus,	existe	un	conector,	
y	es	que	siempre	estará	presente,	incluso	resistiendo	a	su	enemigo	principal	el	éxito.	
	
Bibliografía	
Añon,	A.	(2018).	“Aproximaciones	a	la	metáfora	zombi	en	el	cine:	de	Halperin	a	Romero”.	En	Miguel	Borrás	

¿Qué	es	el	cine?	Ediciones	Universidad	de	Valladolid.	
Baricco,	A.	(2008).	Los	bárbaros:	ensayo	sobre	la	mutación.	Barcelona:	Anagrama.		
Baudrillard,	J.	(1999).	El	sistema	de	los	objetos.	México:	Siglo	veintiuno	editores.	
Benjamin,	W.	(2008).	Sobre	el	concepto	de	historia.	Libro	I.	Vol.	2.	Madrid:	Abada	Editores.	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	34	
 

 

528	

Bishop,	K.	(2009).	“Dead	Man	Still	Walking:	Explaining	the	Zombie	Renaissan-ce”,	Journal	of	Popular	Film	
and	Television,	vol.	37,	No.	1:	16-25.	Bishop,	K.	(2019).	Dead	Man	Still	Walking:	A	Critical	Investiga-
tion	into	the	Rise	and	Falland	Rise	of	Zombie	Cinema.	Tucson.	The	University	of	Arizona.	

Boluk,	S,	Lenz,	W.	(2011).	Generation	zombie.	Essays	on	the	living	dead	in	the	modern	culture.	North	Caro-
lina:	McFarland	&	Company,	Jefferson.	

Brito,	X,	Levoyer,	S.	(2015).	El	zombi,	una	figura	apocalíptica	contemporánea.	Revista	Question,	Recuperado	
de:	https://perio.unlp.edu.ar/ojs/index.php/question/article/view/2712	

Carcavilla.	L	(2013).	Genealogía	hipnótica	del	mito	del	zombi:White	zombie	(1932).	Escritura	e	imagen	Vol.	
9.	pp.	127-154.	

Debord,	G.	(2008).	La	sociedad	del	espectáculo.	Buenos	Aires:	La	Marca	Editora.	
Deleuze,	G.	(2011).	El	cuerpo	sin	órganos.	Valencia:	PreTextos.	
Díaz,	 J,	Meloni,	C.	(2016).	Abecedario	zombi.	Madrid:	El	Salmón	Contracorriente.	Del	Olmo,	A.	(2012).	El	

eterno	retorno	del	no-muerto	como	arquetipo	fílmico:	Una	aproximación	a	la	figura	del	zombi	en	la	
cultura	popular	contemporánea.	Tesis	Doctoral	Barcelona:	Universitat	Ramon	Llull.	

Dendle,	F.	(2001).	Zombie	Movie	Encyclopedia.	Jeffferson:	McFarland,	Company.	Fernández,	J.	(2011).	Filo-
sofía	zombi.	Barcelona:	Anagrama.	Ferrer,	R.	(2015).	Nosotros	los	zombis.	(el	monstruo	en	la	era	del	
capitalismo	avanzado).	Revista	Sans	Soleil.	Vol.	7:	144-158.	

Ferrero,	A,	Roas,	S.	(2011),	“El	'zombi’	como	metáfora	(contra)	cultural”,	Nómadas.	Revista	Crítica	de	Cien-
cias	Sociales	Jurídicas,	No.	32,	Madrid:	Universidad	Complutense	de	Madrid:	1-24.	

Fillol,	S.	Salvadó-Corretger,	G.	Bou	i	Sala,	N.	(2016).	El	imaginario	del	zombi	cinematográfico	en	la	represen-
tación	de	los	desamparados:	del	esclavo	del	clasicismo	hollywoodense	al	inmigrante	de	la	contempo-
raneidad	europea.	Revista	Communication	&	Society,	Número	29:	53-67.	

Flint,	D.	(2013).	El	libro	de	los	muertos	vivientes.	Los	zombis	en	la	cultura	pop.	Barcelona:	Robinbook.	
Flint,	D.	(2010).	Holocausto	zombi	¿qué	es	un	zombi	cinematográfico?:	los	muertos	vivientes	devoraron	la	

cultura	pop,	Barcelona:	Manon	troppo.	
Garcés,	O,	Martínez,	D,	Pérez,	J.	(2012).	¡Llévenme	con	su	líder!	Estados	Unidos	a	través	del	cine	de	ciencia	

ficción	producido	en	Hollywood	durante	las	décadas	de	1950	y	2000.	Cali:	Escuela	de	Comunicación	
Social	Universidad	del	Valle.	

Harper,	S.	(2005).	Night	of	the	Living	Dead.	Reappraising	and	Undead	Classical.	Bright	
Lights	Film	Journal,	50.	Recuperado	de	http://www.brightlightsfilm.com/50/night.htm	
Lazzarato,	M.	(2006).	Políticas	del	acontecimiento.	Buenos	Aires:	Tinta	Limón.	
Martínez	Lucena	J,	&	Barraycoa,	J.	Imagonautas:	El	zombi	y	el	totalitarismo:	de	Hannah	Arendt	a	la	teoría	de	

los	imaginarios.	Revista	Interdisciplinaria	sobre	imaginarios	sociales.	Vol.	2,	Nº.	2,	2012:	97-118.	
Pradrier,	A.	(2014).	“Filosofía,	estéticas	y	zombis”.	En	Ortega,	 J,	Enríquez,	 J.	La	muerte	y	sus	imaginarios	

(cinematográficos).	Valladolid:	Universidad	Europea	Miguel	de	Cervantes.	Palacios,	Jesús.	(2010).	La	
plaga	de	los	zombis	y	otras	historias	de	muertos	vivientes.	Madrid:	Valdemar.	

Pantoja,	A.	(2017).	“Tiempo	de	zombis:	la	realidad	de	los	muertos	vivientes	en	la	ficción	cinematográfica”.	
En	García,	J,	Urraco,	M.	Mundos	Z,	sociologías	del	género	zombi.	Madrid.	Los	libros	de	la	Catarata:	31-
51.	Pérez	Ochando,	L.	(2013).	George	A.	Romero.	Cuando	no	quede	sitio	en	el	Infierno.	Madrid:	Akal.	
Platzeck,	J.	(2016).	El	monstruo	y	el	poder:	un	diálogo	entre	biopolítica	y	zombies.	Representaciones.	
Vol.	12,	No.	1:	77-94.	

Pulliam,	J,	y	Fonseca,	A	(ed.)	(2014):	Encyclopedia	of	the	Zombie:	The	Walking	Dead	in	the	Popular	Culture	
and	Myth.	Santa	Barbara:	Greenwood.	

Skal,	D.	(2008).	Monster	show:	Una	historia	cultural	del	horror.	Madrid:	Valdemar.	
Sánchez-Trigo	R.	(2013).	Muertos,	infectados	y	poseídos:	el	zombi	en	el	cine	español	contemporáneo.	Re-

vista	de	Estudios	Hispánicos	Pasavento.	Vol.	I,	pp.11-34.	Wood,	R.	(2003).	Hollywood:	From	Vietnam	
to	Reagan	.	.	.	and	beyond.	New	York:	Columbia	UP.	


