
 

 

	
	

Antropología	Experimental	
http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/rae	

2021.	nº	21.	Texto	23:	347-353	
	

Universidad	de	Jaén	(España)	
ISSN:	1578-4282	Deposito	legal:	J-154-200	

	
DOI:	https://dx.doi.org/10.17561/rrae.v21.6596	

Recibido:	22-01-2020	Admitido:	08-07-2021	
	
	
	
Separación-Abstracción-Resistencia	en	La	peste,	
de	Albert	Camus	

	
Jana	POCRNJA	

Universidad	de	Viena	(Austria).	
jana_at@yahoo.com	

	
Separation-Abstraction-Resistance	in	The	Plague,	by	Albert	Camus	
	
Resumen	
En	este	texto	observaremos	la	problemática	de	lo	malo	a	través	de	la	famosa	obra	La	peste,	de	Albert	Camus,	enfocán-
dose	en	tres	temas	que	se	destacan:	separación,	abstracción,	resistencia.	En	la	obra	La	peste	cualquier	fijación	en	abs-
tracciones	impide	sentimientos	de	conexión	con	la	humanidad;	sin	embargo,	el	peligro	de	su	desaparición	crea	resis-
tencia.	La	fijación	en	una	abstracción	crea	separación	entre	el	yo	y	la	humanidad,	lo	que,	en	consecuencia,	crea	más	
resistencia	contra	esta	separación.	Voy	a	proponer	que	estos	tres	términos	son	elementos	centrales	de	la	obra	que	ex-
primen	la	vista	del	autor	de	la	naturaleza	humana,	y	veremos	cómo	esta	vista	revela	ciertas	contradicciones	de	la	con-
dición	humana.	
	
Abstract	
In	this	text,	we	are	going	to	observe	the	problem	of	the	“evil”	in	the	famous	work	La	Peste	written	by	Albert	Camus,	by	
focusing	on	three	themes	that	stand	out:	separation,	abstraction	and	resistance.	In	the	work	La	Peste,	any	human	fixation	
on	abstractions	prevents	feelings	of	connection	with	humankind.	However,	the	possibility	of	the	loss	of	the	abstraction	
or	of	the	fixation	on	it	creates	resistance.	The	fixation	on	an	abstraction	creates	separation	within	humankind	and,	in	
consequence,	creates	more	resistance	against	this	separation.	I	will	suggest	that	those	three	terms	are	essential	ele-
ments	of	the	work	that	express	the	view	of	the	author	of	the	human	nature	and	we	will	see	how	this	view	reveals	certain	
contradictions	of	the	human	condition.	
	
Palabras	clave	
Separación.	Abstracción.	Resistencia.	Epidemia.	Filosofía	
Separation.	Abstraction.	Resistance.	Epidemics.	Philosophy	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	23	
 
348	

	
	
Introducción	

Son	varias	 las	 interpretaciones	de	la	 imagen	de	la	peste	en	la	obra	de	Albert	Camus,	una	
imagen	que	ocupa	tanto	en	la	imaginación	occidental.	A	menudo	se	ha	caracterizado	como	la	ima-
gen	radical	y	absoluta	de	lo	malo,	simbolizando	todas	sus	formas.	La	peste	es	lo	malo	que	sale	del	
ser	humano,	son	sus	zonas	oscuras	que	contaminan	el	universo,	es	lo	destructivo,	lo	que	causa	
dolor,	crea	resistencia,	crea	separación.	Es	lo	malo	que	representa	todas	las	manifestaciones	del	
sufrimiento	del	hombre;	se	encuentra	en	el	microcosmos	del	individuo,	pero	también	en	el	sistema	
jurídico,	político,	administrativo	que	ha	sido	creado	por	la	humanidad.	Sin	embargo,	a	menudo	en	
la	obra	de	Camus,	la	peste	tiene	la	cara	doble:	es	destrucción	y	revelación	(Guérin,	2009:	663).	Lo	
malo	es	la	destrucción	y	la	muerte	es	el	clímax	de	la	destrucción,	pero	se	puede	destruir	solo	lo	
que	tiene	forma.	Siendo	ese	el	caso,	la	energía	vital	se	manifiesta	en	otra	forma,	surge	un	nuevo	
mundo,	así	que	la	peste	tiene	para	el	poeta	una	virtud	catártica,	regeneradora:	allí	se	encuentra	su	
poder	de	revelación.	Observaremos	esta	problemática	de	lo	malo	en	la	condición	humana	a	través	
de	la	obra	La	peste,	prestando	atención	a	tres	temas	fundamentales:	separación,	abstracción,	re-
sistencia.	Voy	a	proponer	que	la	tesis	central	de	la	obra	se	puede	describir	a	través	de	estos	tres	
términos	como	elementos	centrales	de	la	misma.	

La	obra	La	peste	narra	la	vida	durante	una	epidemia	en	la	ciudad	de	Orán,	en	Argelia,	du-
rante	los	años	40.	Sabemos	bien	que	nunca	hubo	tal	epidemia	en	los	años	40	en	Orán,	pero	también	
sabemos	que	cualquier	ficción,	por	más	inventada	que	sea,	contiene	la	realidad	dentro	de	sí,	una	
realidad	psicológica	y	cultural	–esa	sí	que	existe	aparte	de	la	pregunta	de	la	referencialidad–,	una	
realidad	que	en	la	literatura	se	traduce	en	imágenes.	La	peste,	aunque	su	autor	quería	que	se	leyera	
de	varias	formas,	tiene	como	contenido	evidente	la	lucha	de	la	resistencia	europea	contra	el	na-
zismo1	(Camus,	citado	en	Calin,	2004:	135).	La	peste	es	la	guerra,	la	acción	se	sitúa	en	los	años	
1940,	en	la	atmósfera	de	la	ocupación	alemana	(Guérin,	2009:	665).	Sin	embargo,	la	atmósfera	en	
la	que	se	ha	creado	la	obra	nunca	es	el	tema	primario,	sino	la	respuesta	emocional,	la	percepción	
del	autor.	Las	emociones	grabadas	en	la	historia	pueden	resonar	en	un	lector	con	experiencias	
completamente	distintas	 que	 las	 de	una	 guerra.	 El	 autor	mismo	 afirma	que	 la	 actualidad	 solo	
ofrece	una	materia	al	creador	en	la	medida	que	suscita	problemas	no	actuales	que	le	dan	su	sen-
tido.	De	hecho,	solo	tiene	valor	cuando	se	supera2	(Camus,	citado	en	Calin,	2004:	138).	La	realidad	
psicológica	y	cultural	grabada	en	la	obra	es	un	tema	de	nuestra	actualidad:	es	sobre	todo	una	at-
mósfera	de	encarcelamiento,	de	separación.	

	
Separación	

El	tema	de	la	separación	en	la	obra	es	un	hilo	constante,	subyacente,	pero	extremamente	
significativo	(Guérin,	2009:	663).	El	autor	escribe:	“lo	primero	que	la	peste	trajo	a	nuestros	conciu-
dadanos	fue	el	exilio”	(Camus,	1998:	36).	El	ser	humano	es	un	ser	exiliado,	exiliado	de	su	esencia,	
exiliado	de	la	conexión	con	los	otros,	de	la	conexión	con	el	mundo.	La	separación	ya	empieza	con	
el	acto	de	nacer,	el	cual	otorga	forma.	Ahora	bien,	 lo	que	anima	nuestra	 forma	es	 la	vida,	pero	
obteniendo	forma	nos	convertimos	en	fragmentos.	En	nuestro	mundo	de	forma,	sobre	todo	el	ser	
humano	tiene	una	conciencia	desarrollada	y,	como	tal,	tiene	la	capacidad	y	la	tendencia	a	desco-
nectar	de	lo	que	percibe	como	“lo	otro”	Esta	desconexión	de	los	otros	y	de	sí	mismo	es	un	dolor	
ardiente,	una	nostalgia	continua	de	la	humanidad	y	Camus	describe	sus	manifestaciones	concretas	
en	la	primera	parte	de	La	peste:	habla	de	una	sociedad	con	una	epidemia	espiritual	que	precede	a	
la	epidemia	sanitaria,	describe	la	avidez	humana	y	las	almas	moribundas	por	un	interés	financiero	
que	lo	domina	todo,	hay	brutalidad	y	cinismo	detrás	de	las	máscaras	de	individuos	socialmente	
bien	adaptados.	Se	describen	individuos	que	se	encuentran	muy	lejos	de	lo	que	Mario	Vargas	Llosa	
ha	caracterizado	como	un	“hombre	natural”	en	la	obra	de	Camus,	un	hombre	en	armonía	con	la	

 
1	Cita	original	del	autor:	La	peste,	dont	j’ai	voulu	qu’elle	se	lise	sur	plusieurs	portées,	a	cependant	comme	contenu	évident	
la	lutte	de	la	résistence	européenne	contre	le	nazisme.	
2	Cita	original	del	autor:	L’actualité	n’offre	une	matière	au	créateur	que	dans	la	mesure	où	elle	suscite	des	problèmes	“inac-
tuels”	qui	lui	donnent	son	sens.	Autant	dire	qu’elle	n’est	valable	qu’une	fois	dépassée	[…]	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	23	 349	

naturaleza	y	con	su	entorno.	Este	hombre	natural	“es	elemental	no	sólo	porque	sus	placeres	son	
simples	y	directos,	sino,	también,	porque	carece	de	los	refinamientos	y	las	astucias	sociales;	es	
decir,	el	respeto	de	las	convenciones,	la	capacidad	de	disimulación	y	de	intriga,	el	espíritu	de	adap-
tación	y	las	ambiciones	que	tienen	que	ver	con	el	poder,	la	gloria	y	la	riqueza”	(Camus,	1976:	10).	
El	sentimiento	predominante	es	el	de	la	soledad,	aunque	la	ciudad	de	Camus	es	vibrante:	los	ciu-
dadanos	se	reúnen	en	los	cafés,	se	pasean	por	las	calles,	aparecen	en	los	balcones,	virtualmente	
no	hay	soledad.	Morir,	escribe	Camus,	es	la	única	actividad	no	colectiva	(Smith,	2016:	197).	Esta	
soledad	colectiva	en	el	centro	de	una	ciudad	vibrante	y	sus	manifestaciones	concretas	antes	des-
critas	se	caracteriza	como	un	sentimiento	de	desconexión	fundamental	de	la	humanidad	que	pre-
cede	la	separación	física	durante	el	confinamiento	por	la	epidemia.	Uno	de	los	personajes,	Cottard,	
es	un	personaje	con	tendencias	suicidas	y	su	entorno	–por	ejemplo,	su	vecino	que	vive	al	lado–	ni	
siquiera	se	da	cuenta	hasta	que	llega	el	intento	de	suicidio.	En	esta	situación,	lo	único	que	resulta	
perturbador	para	la	policía	que	va	hasta	la	casa	es	la	alteración	del	orden	público.	El	autor	observa:	
“era	ciertamente	un	sentimiento	de	exilio	aquel	vacío	que	llevábamos	dentro	de	nosotros”	(Camus,	
1998:	36).	Este	sentimiento	de	separación	no	llega	con	la	epidemia;	sin	embargo,	con	el	confina-
miento	ya	no	hay	posibilidad	de	evadirse	mediante	placeres	fugaces	o	de	distraerse	con	tareas	
pragmáticas.	Ahora	la	separación	mira	a	la	gente	directamente	a	la	cara,	y	la	separación	“se	con-
virtió	de	pronto	[…]	mezclado	a	aquel	miedo,	en	el	sufrimiento	principal	de	todo	un	pueblo	du-
rante	aquel	largo	exilio”	(Camus,	1998:	35).	

En	tal	situación	tampoco	se	puede	sostener	la	imagen	individual	de	uno	mismo	(o	lo	que	se	
puede	llamar	“identidad”,	la	cual	se	ha	formado	a	lo	largo	de	la	vida),	porque	la	epidemia	equipara	
a	todos	los	seres	humanos,	atacándoles	de	la	misma	forma.	La	peste	lo	equipara	todo	en	el	solo	
plano	terrible	del	sufrimiento,	de	la	separación,	del	exilio.	Camus,	en	un	momento,	considera	lla-
mar	a	su	obra	Los	Prisioneros	(Gaillard,	1972:	48).	Formar	una	identidad	es	un	acto	al	que	precede	
la	separación	de	la	realidad	total	del	ser	humano.	Para	sostener	esta	abstracción	de	la	imagen	de	
sí	mismo	a	través	de	la	razón,	uno	necesita	ignorar	lo	que	es	contradictorio	a	esa	abstracción,	como	
ciertos	sentimientos.	La	consecuencia	de	esa	separación	es	la	creación	del	“otro”	o	de	“lo	otro”	El	
ser	humano	se	separa	de	lo	que	percibe	como	“lo	otro”;	por	ejemplo,	no	percibe	la	naturaleza	como	
parte	de	sí	mismo	y,	en	consecuencia,	no	actúa	en	su	mejor	interés:	“En	efecto,	fue	su	religión,	o	
más	bien	una	convicción	a	la	que	permaneció	fiel	toda	su	vida:	la	de	que	el	hombre	se	realiza	ínte-
gramente,	vive	su	total	realidad,	en	la	medida	en	que	comulga	con	el	mundo	natural,	y	la	de	que	el	
divorcio	entre	el	hombre	y	el	paisaje	mutila	lo	humano”	(Vargas	Llosa,	1976:	9).	La	destrucción	de	
esa	abstracción	de	identidad	tendría	un	poder	catártico;	sin	embargo,	existe	el	peligro	de	la	crea-
ción	de	otra	abstracción,	una	abstracción	colectiva,	por	ejemplo,	durante	la	epidemia:	“Ya	no	había	
destinos	individuales,	sino	una	historia	colectiva	que	era	la	peste	y	sentimientos	compartidos	por	
todo	el	mundo”	(Camus,	1998:	86).	

	
Abstracción	

El	instrumento	fundamental	que	se	emplea	para	luchar	contra	la	epidemia	es	la	abstracción,	
con	su	recurso	humano	que	la	posibilita:	la	imaginación.	Inicialmente,	la	imaginación	se	introduce	
en	la	novela	como	un	poder,	otorgándole	a	su	posesor	comprensiones	poco	usuales	en	la	realidad	
cotidiana.	Dr.	Rieux	ha	adquirido	más	imaginación	que	la	persona	regular,	sabe	de	las	catástrofes	
causadas	por	la	epidemia	en	la	historia	(Hollahan,	1976:	379-380).	Eso	le	otorga	la	capacidad	de	
prever	las	consecuencias,	pero	también	de	planear	la	resistencia,	que	es	lo	que	hace	el	gobierno.	
Se	calculan	y	se	publican	los	números	de	los	enfermos	y	de	los	muertos,	se	introduce	un	confina-
miento	con	reglas	rígidas	para	que	descienda	el	número	de	afectados	en	la	estadística.	El	hombre	
emplea	su	capacidad	de	abstraer,	de	imaginar,	de	calcular	estrategias.	No	obstante,	la	abstracción	
es	fría,	es	calculadora,	no	es	empática.	En	la	visión	moral	presentada	en	La	peste,	el	fantasma	moral	
principal	es	la	abstracción,	una	actitud	frente	a	la	vida	sin	corazón,	intelectualizada,	cargada	de	
cientifismo	y	egoísmo.	El	motivo	de	abstracción	está	relacionado	con	todas	las	perspectivas	de	
vida	asociada	con	el	distanciamiento	emocional,	razón,	hechos	y	reglas	públicos	(Hollahan,	1976:	
378).	Por	lo	tanto,	uno	de	los	temas	centrales	es	la	progresiva	amputación	del	sentir	que	viene	con	
la	epidemia	en	el	intento	de	vencerla:	“Uno	de	los	primeros	efectos	de	la	invasión	de	la	enfermedad	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	23	
 
350	

es	de	forzar	a	los	ciudadanos	de	proceder	como	si	no	tuvieran	sentimientos	personales”	(Camus,	
1998:	78).	Primariamente	por	la	eficacia	del	funcionamiento	de	la	ciudad,	la	cual,	en	tal	situación,	
se	vuelve	cada	vez	más	difícil:	cada	vez	hay	menos	tiempo	para	sentir.	Por	ejemplo,	los	funerales	
se	vuelven	cada	vez	más	breves:	“Pues	bien,	lo	que	caracterizaba	al	principio	nuestras	ceremonias	
¡era	la	rapidez!	[…]	se	había	sacrificado	todo	a	la	eficacia”	(Camus,	1998:	88-89).	Todo	fue	subor-
dinado	a	la	eficacia,	incluso	el	sentimiento	natural.	El	sentimiento	natural	de	luto	que	surge	en	tal	
situación	al	principio	permanece	a	pesar	de	la	prioridad	de	la	eficacia	que	se	impone,	pero	solo	
hasta	cierto	punto.	Luego,	para	los	conciudadanos,	el	sobrevivir	se	vuelve	aún	más	importante:	ya	
no	hay	tiempo	para	el	sentimiento	natural,	la	gente	necesita	conseguir	alimentos.	Lo	que	empieza	
a	dominar	la	ciudad	es	el	estado	de	preservación	alimentado	por	el	miedo	y	el	miedo,	se	nos	mues-
tra	en	la	obra,	incluso	peor	que	el	cálculo	frío.	Hay	una	sola	esfera	donde	el	sentir	se	puede	des-
plegar	por	lo	menos	un	poco:	en	las	memorias.	La	gente	se	vuelve	prisionera	de	sus	memorias,	
girando	constantemente	dentro	de	un	mismo	círculo.	La	abstracción	posibilita	la	eficacia	brutal,	
amputada	de	sentimientos	en	la	ciudad,	pero	también	es	el	último	refugio	donde,	en	tal	situación,	
pueden	sobrevivir	sentimientos.	

El	autor	observa:	“Sí,	la	peste,	como	la	abstracción,	era	monótona”	(Camus,	1998:	46).	Sin	
embargo:	“Para	luchar	contra	la	abstracción	es	preciso	parecérsele	un	poco”	(Camus,	1998:	46).	
Eso	es	justamente	lo	que	hace	el	protagonista,	Dr.	Rieux.	Él	habla	“el	lenguaje	de	la	razón,	[…]	vive	
en	la	abstracción”	(Camus,	1998:	44).	Su	procedimiento	siempre	es	el	mismo:	cuando	él	diagnos-
tica	la	peste,	ya	empieza	la	abstracción;	es	decir,	debe	procederse	de	acuerdo	con	unas	reglas	es-
tipuladas	de	antemano:	hay	que	reaccionar	rápidamente,	recoger	al	paciente	y	aislarlo	a	pesar	de	
la	resistencia	de	la	familia	que	sabe	que	probablemente	ya	no	volverá	a	ver	a	esa	persona	nunca	
más.	A	través	de	ese	procedimiento,	que	ocurre	regularmente	y	siempre	sigue	el	mismo	hilo	(la	
epidemia	significa	volver	a	empezar),	el	protagonista	Dr.	Rieux	llega	a	una	cierta	indiferencia	emo-
cional:	ya	no	muestra	ninguna	reacción	ante	los	gritos	y	los	llantos	de	la	familia	que	se	separa	de	
sus	seres	queridos.	Esta	es	una	indiferencia	difícilmente	conseguida	porque	no	es	su	estado	natu-
ral:	(Fue).	“la	lucha	sorda	entre	la	felicidad	de	cada	hombre	y	la	abstracción	de	la	peste,	que	cons-
tituyó	la	vida	de	nuestra	ciudad	durante	este	largo	período”	(Camus,	1998:	46).	En	la	abstracción	
estratégica,	su	corazón	se	encierra	como	estrategia	personal	contra	el	dolor.	El	procedimiento	es	
hasta	cierto	punto	eficaz,	pero	la	eficacia	lo	separa	de	su	felicidad.	El	protagonista	empieza	a	pa-
recerse	a	la	abstracción,	la	cual	es	fría,	calculadora	y	carece	de	empatía;	esto	es,	se	fortalece	el	ya	
existente	sentimiento	de	separación.	Para	proteger	al	mundo	de	la	separación	final	–la	muerte–,	
el	protagonista	se	separa	aún	más	del	sentimiento	de	conexión	con	la	humanidad;	es	decir,	se	se-
para	de	lo	que	le	da	vida.	

La	abstracción	no	son	solo	los	nuevos	hábitos	brutales	que	vienen	con	la	epidemia,	sino	que	
es	lo	habitual	de	lo	que	la	gente	ha	sido	separada.	La	epidemia	separa	a	la	gente	de	la	seguridad	
de	lo	habitual,	los	conciudadanos	“En	su	mayor	parte	eran	sensibles	sobre	todo	a	lo	que	trastor-
naba	sus	costumbres	o	dañaba	sus	intereses”	(Camus,	1998:	39).	Los	pequeños	rituales	cotidianos	
se	van	perdiendo	y,	con	ellos,	la	herramienta	mental	que	otorga	estructura	en	la	vida.	Si	esta	he-
rramienta	mental	ya	no	orienta,	surge	un	cierto	miedo,	asombro.	Sin	embargo,	viene	un	nuevo	
hábito,	un	hábito	de	ver	enfermos,	locos	en	la	calle,	la	deportación	de	cadáveres.	Dentro	de	estos	
nuevos	hábitos,	Dr.	Rieux	sigue	trabajando	con	su	heroísmo	tranquilo,	sin	imaginaciones	abstrac-
tas	de	victoria	y	gloria.	Un	nuevo	hábito	que	poco	a	poco	va	matando	cualquier	esperanza.	Uno	se	
acostumbra	 a	 la	 desesperación	 y	 “el	 hábito	 de	 la	 desesperación	 es	 peor	 que	 la	 desesperación	
misma”	(Camus,	1998:	92).	Es	decir,	la	indiferencia	también	toca	a	la	desesperación	e	incluso	a	la	
separación.	La	 separación	es	el	maltrato	más	grande,	 es	 lo	más	 común	y	profundo,	pero	 “este	
mismo	sufrimiento	perdía	en	tales	circunstancias	mucho	de	su	patetismo”	(Camus,	1998:	91).	

La	abstracción,	en	el	intento	de	salvar	a	la	humanidad,	se	muestra	en	la	obra	como	el	instru-
mento	fundamental	de	deshumanización	en	la	obra	de	Camus:	

	
“Lo	humano	es,	para	él,	una	totalidad	donde	cuerpo	y	espíritu	tienen	las	mismas	prerrogativas,	
donde	está	terminantemente	prohibido,	por	ejemplo,	que	la	razón	o	la	imaginación	se	permitan	
una	cierta	superioridad	sobre	los	sentidos	o	los	músculos	[…]	Nunca	desconfió	de	la	razón,	pero	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	23	 351	

–y	la	historia	de	nuestros	días	ha	confirmado	sus	temores–	sostuvo	siempre	que,	si	a	ella	sola	
se	la	asignaba	la	función	de	explicar	orientar	al	hombre,	el	resultado	era	lo	inhumano.	Por	eso	
prefirió	referirse	a	los	problemas	sociales	de	una	manera	concreta	antes	que	abstracta”	(Ca-
mus,	1976:	14).	
	
La	historia	ha	mostrado	con	sus	varios	 Ismos	cómo	un	 ideal,	una	abstracción	encarnada	

puede	llevar	a	la	acción	destructiva,	cómo	“en	una	inversión	casi	mágica,	las	ideas	de	los	hombres	
se	emancipan	de	pronto	de	quienes	las	producen	para,	constituidas	como	una	realidad	autónoma,	
consistente	belicosa,	precipitarse	contra	su	antiguo	amo	para	sojuzgarlo	y	destruirlo”	 (Camus,	
1976:	16).	Las	ideas	nacen	en	la	mente	de	la	humanidad	y	quieren	ser	vividas	a	través	ella,	pero,	
temiendo	la	muerte	de	la	idea	(en	el	caso	de	una	identificación	absoluta	con	la	misma),	el	ser	hu-
mano	incluso	está	dispuesto	a	morir	por	ella.	Uno	de	los	personajes,	el	periodista	Rambert,	ob-
serva:	“Y	es	usted	capaz	de	morir	por	una	idea,	esto	está	claro.	Bueno:	estoy	harto	de	la	gente	que	
muere	por	una	idea.	Yo	no	creo	en	el	heroísmo:	sé	que	eso	es	muy	fácil,	y	he	llegado	a	convencerme	
de	que	en	el	fondo	es	criminal”	(Camus,	1998:	84).	Con	su	capacidad	de	abstraer,	de	formar	ideas	
grandes	y	cambiar	con	ellas	el	mundo,	el	hombre	es	capaz	de	hacer	cosas	grandes,	pero,	como	se	
nos	muestra	en	la	obra,	también	puede	alejarse	de	la	capacidad	de	sentir.	Justamente	por	eso,	el	
periodista	Rambert	afirma	que	él	ya	no	cree	en	heroísmo:	“Lo	que	me	interesa	es	que	uno	viva	y	
muera	por	lo	que	ama”	(Camus,	1998:	84).	Es	una	actitud	inmediata	frente	a	la	vida,	una	que	se	
fija	en	los	sentidos.	Es	la	primacía	del	vivir	en	el	verdadero	sentido	de	la	palabra,	con	todas	las	
emociones	que	la	vida	ofrece.	Cuando	empieza	la	epidemia,	los	meros	números	de	los	muertos	no	
significan	mucho,	siguen	siendo	algo	abstracto,	se	muestra	la	incapacidad	humana	de	compartir	
un	dolor	que	no	pueden	ver	(Camus,	1998:	69).	La	abstracción	no	estimula	los	sentidos	directa-
mente;	sin	embargo,	hay	algo	que	Eugene	Hollahan	llama	imaginación	empática	(sympathetic	ima-
gination).	La	imaginación	de	un	dolor	que	no	se	puede	ver	puede	provocar	sentimientos	de	empa-
tía	bajo	la	condición	de	que	uno	se	sienta	conectado	a	la	humanidad	y	permita	la	existencia	de	
fenómenos	que	van	más	allá	de	la	razón.	Uno	de	los	personajes,	Tarrou,	informa	al	doctor	de	que	
su	motivación	de	 luchar	 contra	 la	 epidemia	 es	 su	 código	de	morales,	 a	 las	 cuales	 llama	 “com-
préhension”	Por	ende,	su	postura	intelectual	está	en	contraste	con	la	indignación	empática	con	el	
sufrimiento	humano.	Muchas	veces	en	la	obra,	la	razón	se	contrasta	con	la	imaginación	empática	
(Hollahan,	1976:	387).	Por	ejemplo,	el	protagonista	Dr.	Rieux	toma	la	decisión	de	hacerse	médico	
de	manera	abstracta,	necesita	una	profesión:	“Cuando	me	metí	en	este	oficio	lo	hice	un	poco	abs-
tractamente,	en	cierto	modo,	porque	lo	necesitaba,	porque	era	una	situación	como	otra	cualquiera,	
una	de	esas	que	los	jóvenes	eligen”	(Camus,	1998:	64),	pero	luego	surge	la	indignación	empática	
al	ver	morir	a	gente.	Es	decir,	la	imaginación	también	es	el	recurso	humano	que	posibilita	la	resis-
tencia	a	la	brutalidad	de	la	abstracción.	
	
Resistencia	

La	abstracción	se	presenta	como	una	gran	violencia	porque	fortalece	la	separación,	pero	a	
la	vez	se	emplea	en	el	intento	de	controlar	la	epidemia,	y	el	control	es,	por	definición,	resistencia.	
La	abstracción	en	este	caso	es	resistencia.	La	resistencia	a	la	epidemia	que	se	muestra	como	el	
control	de	 los	ciudadanos	crea	una	época	de	 insensibilidad,	de	embotamiento,	como	ya	hemos	
observado.	Para	hacer	posible	un	funcionamiento	impecable	de	la	abstracción	—	es	decir,	de	las	
reglas	establecidas	y	de	la	estrategia	de	resistencia	a	la	epidemia	—	resulta	de	vital	importancia	
la	administración.	La	abstracción	es	la	frialdad,	es	el	cálculo	frío	de	la	administración.	Otra	vez,	
uno	empieza	a	parecerse	a	 la	epidemia,	ya	que,	según	el	narrador,	 la	peste	era	“ante	 todo	una	
administración	prudente	e	impecable	de	buen	funcionamiento”	(Camus,	1998:	91).	Según	E.	Ho-
llahan,	la	administración	es	una	abstracción	impersonal,	la	cual	separa	y	aísla	a	los	seres	humanos,	
como	es	el	caso	con	los	funcionarios	públicos	dentro	de	sus	oficinas	y	tareas	muertas	(Hollahan,	
1976:	381).	Esa	muerte	es	visible,	sobre	todo,	en	el	personaje	de	Grand:	él	sueña	con	ser	escritor,	
pero,	como	empleado	del	municipio,	en	sus	tareas	pragmáticas,	devorado	por	la	administración,	
sus	sueños	se	mueren.	El	sistema	es	una	violencia:	domina	la	monotonía,	el	pragmatismo	frío.	Allí,	
incluso	 en	 los	 tiempos	 de	 la	 epidemia,	 la	 gente	 trabajaba	 “en	 el	 estilo	 mismo	 de	 la	 peste:	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	23	
 
352	

meticulosamente	y	sin	brillo”	(Camus,	1998:	92).	La	administración,	pero	también	otras	formas	
de	control	con	su	instrumento	fundamental	–la	abstracción–	son	deshumanizantes,	es	algo	muerto	
que	lucha	en	la	obra	contra	la	muerte.	Esta	lucha	–muerta–	contra	la	muerte	lleva	a	otra	forma	de	
resistencia:	la	gente	resiste	el	resistir.	Este	resistir	del	resistir	de	los	ciudadanos	es	omnipresente	
en	la	obra	e	incluso,	en	cierto	momento,	se	escuchan	disparos	de	los	empleados	del	gobierno,	pues	
el	control	de	la	propagación	de	la	epidemia	consiste	en	matar	a	la	gente	que	intenta	huir	de	la	
ciudad	acordonada.	Esto	es,	para	luchar	contra	la	epidemia	uno	empieza	a	parecerse	literalmente	
a	ella:	la	sociedad	se	vuelve	epidémica:	“Sin	embargo,	el	rebelde	siempre	se	halla	en	la	eterna	con-
tradicción,	porque	busca	el	bien,	que	solo	se	produce	tras	la	revolución,	donde	indirectamente,	se	
llega	al	mal,	a	ejercer	la	violencia	de	unos	sobre	otros,	así	ha	sido	siempre	en	la	historia	del	mundo	
[…]”	(Pedro	García	Cueto,	2013:	34).	

El	control	de	la	epidemia	es	también	el	rechazo	de	la	creación	tal	como	es,	representada	por	
el	protagonista	Rieux.	Él	resiste	a	la	muerte	todos	los	días	durante	todo	el	día	porque	no	existe,	no	
hay	nadie	en	el	mundo	que	muestre	tanta	confianza	y	devoción	en	Dios	para	no	intentar	curarse,	
“nadie	en	el	mundo	[…]	nadie	cree	en	un	Dios	de	este	género,	puesto	que	nadie	se	abandona	ente-
ramente,	y	que	en	esto	por	lo	menos,	él,	Rieux,	creía	estar	en	el	camino	de	la	verdad,	luchando	
contra	la	creación	tal	como	es”	(Camus,	1998:	63).	El	punto	culminante	de	la	resistencia	del	pro-
tagonista	es	visible	en	su	reacción	a	la	muerte	de	un	niño,	el	pequeño	Othon,	después	de	una	ago-
nía	terrible:	“estoy	dispuesto	a	negarme	hasta	la	muerte	a	amar	esta	creación	donde	los	niños	son	
torturados”	(Camus,	1998:	109).	Con	todo,	la	resistencia	se	presenta	como	una	condición	humana:	
no	es	posible	no	querer	aliviar	el	sufrimiento	de	la	gente,	no	es	posible	no	querer	ver	a	su	familia	
aislada	en	un	hospital,	no	es	posible	no	querer	juntarse	con	su	pareja.	Lo	concreto	del	individuo	
es	la	vida,	y	esto	es	contrario	a	la	abstracción,	que	está	muerta.	

El	resistir	también	es	lo	contrario	a	la	conexión	tan	deseada.	El	resistir	da	sustancia	a	lo	que	
se	resiste	y	lo	que	existe	durante	el	confinamiento	es	la	separación.	Lo	que	anima	el	sentimiento	
de	exilio	y	de	separación	en	tal	situación	es,	se	nos	muestra	en	la	obra,	el	miedo	o	la	certeza	de	la	
dominación	de	la	muerte	que	llegará	tarde	o	temprano.	Uno	resiste	sobre	todo	a	 la	separación	
final,	a	la	muerte,	lo	que	lleva	al	individuo	a	una	separación	no	solo	de	otras	personas,	sino	de	la	
vida;	 lo	que	es	visible	en	este	estancamiento	es	“un	pisoteo	 interminable	y	sofocante”	(Camus,	
1998:	94).	Este	estancamiento	que	se	aguanta	es,	sin	duda,	un	estado	de	preservación,	es	una	es-
trategia	para	resistir	a	la	muerte,	pero	esta	estrategia,	se	nos	afirma	en	la	obra,	ha	sustituido	al	
amor.	Temiendo	a	la	muerte,	el	ser	humano	está	protegiendo	su	forma,	pero	lo	que	transciende	la	
forma	son	sentimientos	como	amor	o	empatía.	El	hombre	separado	del	amor	no	vive,	pero	teme	
la	muerte.	Es	un	universo	en	el	cual	el	hombre,	un	nuevo	Sísifo,	lucha	continuamente	y	en	vano	
contra	fuerzas	hostiles	y	destructivas.	Nadie	se	condena	en	el	universo	de	Camus	y	cada	uno	com-
prende	las	razones	del	otro	(Guérin,	2009:	666-667).	
	
Conclusión	

La	obra	claramente	arroja	luz	sobre	las	contradicciones	de	nuestra	condición	humana,	 la	
cual	 es	 sobre	 todo	una	búsqueda	de	 conexión,	 conexión	 con	 los	otros,	 con	el	mundo,	 con	uno	
mismo.	La	ilusión	de	separación	y,	en	consecuencia,	la	creación	de	la	abstracción	del	“yo”,	de	la	
identidad	y	del	otro	o	lo	otro	como	entes	separados	es	el	problema	fundamental	que	posibilita	la	
creación	de	un	mundo	con	lo	que	se	puede	caracterizar	como	“lo	malo”	La	ilusión	de	separación	
empieza	con	la	fijación	a	la	forma,	ya	sea	a	una	forma	física	o	una	forma	mental,	una	abstracción.	
Una	vez	creada	esa	ilusión	de	separación,	empieza	la	resistencia,	el	afán	de	superar	la	separación	
a	través	de	experiencias	que	la	transcienden,	como	el	amor	o	la	empatía.	Es	el	problema	funda-
mental	que	puede	crear	la	peste	simbólica	y,	con	ella,	la	necesidad	del	mundo	de	purificarse.	Qui-
zás	más	que	cualquier	otro	complejo	verbal	en	la	novela	de	Camus,	el	motivo	de	la	abstracción	–
imaginación	que	genera	el	tema	de	separación–	participación	(detachment-involvement).	expresa	
la	vista	del	autor	de	la	naturaleza	humana	(Hollahan,	1976:	392).	En	la	obra	particular	La	peste	y	
su	problemática	del	tema	de	separación,	la	resistencia	es	la	consecuencia	de	cualquier	fijación	en	
la	abstracción,	la	cual	impide	participación,	crea	separación,	y,	en	consecuencia,	crea	más	resis-
tencia.	El	hombre	resiste	continuamente	a	la	separación.	Al	mismo	tiempo,	la	fortalece	a	través	de	



Antropología	Experimental,	2021.	Texto	23	 353	

la	abstracción,	puesto	que	a	lo	largo	de	la	vida	se	forma	una	imagen	de	sí	mismo	y	se	agarra	a	esta	
imagen.	Es	una	imagen	abstracta	que	crea	separación	y	la	posibilidad	de	su	muerte	despierta	sen-
timientos	de	resistencia:	la	imagen	narcisista	del	hombre	es	separación,	abstracción,	resistencia.	

	
Bibliografía	
Calin,	F.	(2004).	Les	marques	de	l’Histoire	(1939-1944).	dans	le	roman	francais.	L’Invitée,	Un	Balcon	en	forêt,	L’Acacia,	

Le	Silence	de	la	mer,	La	Peste.	Lettres	Modernes	Minard.	
Camus,	A.	(1998).	La	Peste,	Gallimard.	Traducción	al	español	disponible	en:	
http://web.seducoahuila.gob.mx/biblioweb/upload/Camus,%20Albert%20-%20La%20Peste.pdf	 (Última	 con-

sulta:	28	de	octubre	de	2020).	
Cueto,	P.	(2013).	Albert	Camus,	el	hombre	sincero.	El	Ciervo,	61(740),	33-35.	Última	consulta:	28	de	octubre	de	

2020.	Disponible	en:	http://www.jstor.org/stable/43502412	
Gaillard,	P.	(1972).	La	Peste.	Camus.	Analyse	critique.	Hatier.	
Guérin,	J	(2009).	Dictionnaire	Albert	Camus.	Editions	Robert	Laffont.	
Hollahan,	E.	(1976).	The	Path	of	Sympathy:	Abstraction	and	Imagination	in	Camus'	“La	Peste”	Studies	in	the	Novel,	8	

(4),	 377-393.	 Última	 consulta:	 28	 de	 octubre	 de	 2020.	 Disponible	 en:	 http://www.jstor.org/sta-
ble/29531810	

Smith,	M.	(2016).	What	Dies	in	the	Street:	Camus’s	La	Peste	and	Infected	Networks.	French	Forum,	41(3),	193-208.	
doi:10.2307/90001133	

Vargas	Llosa,	M.	(1976).	Albert	Camus	y	la	moral	de	los	límites.	INTI,	(4),	7-21.	Última	consulta:	27	de	octubre	de	
2020.	Disponible	en:	http://www.jstor.org/stable/23284881	

	


