
 

 

 
 
 

Antropología Experimental 
http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/rae 

2024. nº 24. Texto 28: 395-407 
 

Universidad de Jaén (España) 
ISSN: 1578-4282 Deposito legal: J-154-200 

 
DOI: https://dx.doi.org/10.17561/rae.v24.8734 

Recibido: 06-02-2024 Admitido: 23-05-2024 
 
 

Gabriel García Márquez. 
Una mirada a su infancia como fuente de inspiración literaria 
 
Gabriel García Márquez. A look at his childhood as a source of literary inspiration 

 
 

Absalón JIMÉNEZ BECERRA 
Universidad Distrital Francisco José de Caldas, Bogotá (Colombia) 

abjimenezb@udistrital.edu.co 
 
 

Resumen  El presente texto buscar dar cuenta de la experiencia de infancia en el Caribe colombiano en la primera mitad 
del siglo XX a través de la memoria de Gabriel García Márquez (1927-2014), Nobel de Literatura en 1982, 
quien reconoce la intensidad con la que vivió esta etapa de su vida siendo su principal fuente de inspiración 
literaria. En esta experiencia de infancia se indaga, de manera explícita, en la importancia de los marcos de la 
memoria en el caribe colombiano: la familia y la casa, el pequeño poblado de Aracataca, el papel de la escuela 
y sus maestros, el papel de las mujeres, la narrativa y la tradición oral, su relación con la lectura, la escritura 
y la imaginación. Las conclusiones de la presente indagación evidencian la profunda relación que puede existir 
entre la experiencia del mundo infantil con el mundo adulto como fuente de inspiración literaria.  

 
Abstract This text seeks to give an account of the childhood experience in the Colombian Caribbean in the first half of 

the twentieth century through the memory of Gabriel García Márquez (1927-2014), Nobel Prize for Literature 
1982, who recognizes the intensity with which he lived this stage of his life being his main source of his literary 
inspiration. In this childhood experience, the importance of memory frameworks in the Colombian Caribbean 
is explicitly investigated: the family and the house, the small town of Aracataca, the role of the school and its 
teachers, the role of women, narrative and oral tradition, its relationship with reading, writing and imagina-
tion. The results of this research show the deep relationship that can exist between the experience of the 
children's world with the adult world as a source of literary inspiration. 

 
Palabras Infancia. Familia. Experiencia. Memoria. Narrativa. Imaginación. Literatura 
Clave Childhood. Family. Experience. Memory. Narrative. Imagination. Literature 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Antropología Experimental, 24. Texto 28 
 

 

396 

 
 
 
 
Introducción 

Mediante el presente texto, se busca abordar la pegunta: ¿Qué es ser niño en el caribe colombiano, 
para el caso de Gabriel García Márquez en la primera mitad del siglo XX, mediado por su relación con el 
mundo adulto y su oralidad? Como también dar cuenta de la constitución de la infancia a través de un 
canal cultural como la literatura. En esta pesquisa retomamos la experiencia infantil de uno de los más 
destacados representantes de la literatura colombiana, Gabriel García Márquez (1927-2014), quien reco-
noce en sus memorias la intensidad con la que vivió sus primeros ocho años de vida, en la casa al lado de 
sus abuelos maternos. Así mismo, sin descuidar el reconocimiento que hace el mismo García Márquez de 
su entorno, el peso de la tradición oral, la narrativa familiar, la memoria, el papel de las mujeres y la 
imaginación infantil; el papel de la escuela y la conquista de la lectoescritura, para llegar al fin de su infan-
cia, como un hecho de fractura en su vida.  

La infancia de García Marque se vive de manera penetrante hasta el momento previo a la muerte 
de su abuelo en 1935, y se extiende hasta los trece años de edad cuando en el entonces municipio Sincé 
(Sucre) al lado de sus hermanos, se da cuenta que su infancia se había terminado y debía incorporase a 
los afanes del mundo juvenil y del mundo adulto. Como lo vamos a evidenciar la presente reflexión tiene 
características indiciarias e investigativas de quien valora las fuentes culturales como la literatura, la mú-
sica, la pintura y el deporte como una posibilidad para abordar los temas de infancia en Colombia. 

El artículo se estructura en cuatro puntos: en primer lugar se da a conocer la hipótesis de trabajo, 
vista como  una apuesta investigativa desde una perspectiva cultural para abordar los temas de infancia 
en Colombia; en segundo lugar, se da a conocer  la perspectiva metodológica de carácter indiciario por 
medio de la cual  se presta atención a ideas, actitudes y modelos de cultura mediante un examen intensivo 
de una persona, un documento o una localidad; en tercer lugar, se aborda la experiencia de infancia de 
García Márquez, su familia Caribe, su pueblo Aracataca,  las mujeres de su hogar, la experiencia escolar y 
el fin de su experiencia infantil; en el cuarto punto, se dan a conocer las conclusiones.   

 
Apuesta investigativa 

El presente artículo da a conocer como hipótesis o apuesta investigativa la manera como la expe-
riencia infantil de Gabriel García Márquez se constituye en la principal fuente de inspiración literaria de 
buena parte de su obra. Como más adelante lo vamos a leer son los marcos de la memoria de su infancia 
como: la casa, la escuela, el papel de las maestras y sus primeras experiencias pedagógicas; pero, particu-
larmente, la relación con la familia, las mujeres de su hogar y su abuelo, sumado a su pueblo Aracataca la 
principal guía en su trasegar literario. De hecho, la presente propuesta se alinea con la mirada de la poeta 
norteamericana Luise Glück1, para quien: “Miramos el mundo una única vez, en la infancia. El resto es 
memoria”. Esta frase que hace parte de uno de sus poemas se acomoda muy bien a lo que fue la vida de 
García Márquez quien ya estando viejo le comenta a su hijo Gonzalo que: “Nada interesante me ha pasado 
después de los ocho años”. Nuestra intención de manera sistemática es recoger la experiencia de infancia 
de García Márquez, para establecer la manera como su producción literaria, que comienza en 1947, con 
un cuento de corte kafkiano tiene como punto de llegada “la saga de Macondo” 2 en las  que infancia e 
inspiración literaria se encuentran tomadas de la mano.  

Por otro lado, para Absalón Jiménez (2022), el método indiciario es el acorde para desarrollar este 
tipo de pesquisas en donde el investigador razona analíticamente. El buen investigador con base en cierto 
entrenamiento especializado ve lo que todos ven, pero infiere más. Por lo demás, desde esta perspectiva 

 
1. Luise Glück nació en New York en 1943 y gano el premio Nobel de Literatura en 2020. “Miramos el mundo una sola vez, en la 
infancia. El resto es memoria», escribe la poeta, en uno de sus textos más bellos, que lleva el título de «Nostos», una expresión 
de origen griego que se puede traducir como «regreso al hogar». (Consultar: Luise Glück. En: Rionegro: https://www.rione-
gro.com.ar/louise-gluck-gano-el-nobel-de-literatura-1528431/) Artículo del 8 de octubre de 2020. 
2 Martha L.  Canfield (1988), en el estudio “la saga Macondo” tiene en cuenta las obras de Gabriel García Márquez: El coronel no 
tiene quien le escriba, Cien años de soledad, El Otoño del patriarca, Crónica de una muerte anunciada. En su estudio nos da a 
conocer que la saga se rompe con El amor en los tiempos del cólera, novela en que el principal escenario del relato es la ciudad 
de Cartagena y no el imaginario poblado de Macondo. 



Antropología Experimental, 24. Texto 28 

 

397 

al investigador en formación hay que enseñarle a observar los detalles, a ser minucioso, a buscar 
evidencias, a no descartar ninguna hipótesis inicial, a dejarse llevar en la parte inicial de la investigación 
por un sentido común refinado. El método indiciario es una separación de los métodos tradicionales, 
inductivo o deductivo, es abducción total, es conjetura.  De tal manera, el investigador se apropia de varios 
tipos de operación: observa, concluye, infiere, formula hipótesis, en suma, construye teorías, pero ante 
todo recoge datos.  

Por su parte, el historiador Carlo Ginzburg (2004), promotor de este método en Europa nos aclara 
que desde esta perspectiva: 

 
• Hay un llamado al investigador de lo nuevo, el cual debe actuar sin redes de protección 

historiográfica e ideológica.  
• En el método indiciario se presta más atención a lo micro social, se explican ideas, actitudes 

y modelos de cultura mediante un examen intensivo de una persona, un documento o una 
localidad.  

• El investigador, se debe mover en la tentativa, asumida como sinónimo de tocar y palpar. 
Quien hace una investigación, en el caso del historiador, es como una persona que se 
mueve en una habitación oscura: se mueve a tientas, choca con objetos y realiza 
conjeturas. 

• En este método, se utilizan también testimonios figurativos; es decir, la pintura y la grafía 
general como fuente histórica. Los testimonios figurativos, - en este caso la literatura-, se 
consideran con independencia de su valor estético y su condición de obra arte. 

 
De tal manera, las disciplinas indiciarias son eminentemente cualitativas; tienen por objeto casos, 

situaciones y documentos individuales y es, precisamente, por ello que alcanzan resultados que tienen un 
margen incuestionable de alteridad. El conocimiento histórico es indirecto, indiciario y conjetural, siendo 
este plano en el que se quiere valorar la experiencia de infancia de García Márquez como fuente de ins-
piración literaria. Es a través del método indiciario, -mediante un ejercicio de abducción-, valorando una 
fuente  figurativa como la literatura que buscamos responder las siguientes preguntas: ¿Qué es ser niño 
en el caribe colombiano, en la primera mitad del siglo XX?, ¿Cómo se constituye la infancia a través de un 
canal cultural como la literatura?, ¿Qué influencia tienen los marcos de la memoria institucional en la 
constitución de la fuente literaria en el mundo adulto, particularmente, en el caso de García Márquez? 
 
La experiencia de infancia 

El texto que mejor recoge la experiencia de infancia de Gabriel García Márquez, es su autobiografía 
Vivir para contarla (2002). Dicha memoria, inicia su relato en febrero de 1950, cuando se dirige con su 
madre a Aracataca, a vender una herencia familiar ―la casa materna―, y en momentos en que quería 
notificarle a su padre su decisión de no seguir estudiando derecho, sino la de ser escritor.  

El viaje lo que hace es confirmar esta última decisión, pues termina de recuperar la memoria de 
infancia y la memoria familiar, como principal fuente de inspiración literaria; viaje que sería fundamental, 
además, en la orientación y camino literario que iba tomar su vida. El viaje, realizado con su madre, “lo 
rescata del abismo en el que se encontraba, pues su obra debía sustentarse con los recuerdos de un niño 
de siete años sobreviviente de la matanza pública de 1928 en la zona bananera” (2002, p. 439). 

Recuerda García Márquez que este viaje ―denominado por él como el viaje del recuerdo―, se 
realizó por agua y tierra, atravesando uno de los brazos del río Magdalena, para luego llegar por tren a 
Aracataca. En ese viaje pasan por una plantación de banano, de un nombre que siempre se le hizo sonoro, 
Macondo, y el decide poner en sus novelas como el nombre de un pueblo, mitad real y mitad imaginado. 
El principal escenario de su novela no se desarrollaría ni en Aracataca ni en Barranquilla: sería en Ma-
condo. Otro recuerdo que tiene de la travesía con su madre, es del título frustrado de otra de sus novelas, 
La casa, que terminaría siendo absorbida como parte del escenario en al menos tres de sus novelas: La 
hojarasca, Cien años de soledad y El coronel no tiene quién le escriba.  



Antropología Experimental, 24. Texto 28 
 

 

398 

Del recuerdo de infancia se evidencia la manera como la familia y la casa se constituyen en el prin-
cipal “marco de la memoria”3 para evocar el recuerdo; pero en el caso de García Márquez, es la principal 
fuente de inspiración de sus más destacados escritos. Con base en la tradición oral, crea un realismo so-
brenatural ―la ficción de la ficción―. En sus palabras: “El modelo de la epopeya como la que yo soñaba 
no podía ser otro que el de mi familia, que nunca fue protagonista y ni siquiera víctima de algo, sino testigo 
inútil y víctima de todo” (2002, p. 438). 

En este viaje reconoce que, hasta la adolescencia, por lo general, la memoria tiene más interés en 
el futuro que en el pasado. Así que los recuerdos de la casa, de su familia extensa, de su infancia y de su 
pueblo, Aracataca, no estaban tan idealizados por la nostalgia y que se reafirman en este viaje como prin-
cipal fuente de inspiración literaria.  

A continuación, vamos a rescatar los marcos de la memoria de Gabriel García Márquez sobre los 
cuales se soporta su experiencia infantil y sus recuerdos familiares y locales como fuentes de inspiración 
literaria. De tal manera, los marcos sociales de la memoria, como matices de intercambio colectivo, per-
miten establecer lo que es posible recordar y lo que está condenado al olvido. Desde la perspectiva de 
García Márquez, la vivencia es consustancial al recuerdo, pero acompañado en sus novelas de la imagina-
ción histórica y de un particular realismo mágico que, como expresión literaria, comprometió a toda Amé-
rica latina. 
 
La familia García Márquez, como parte de la cultura caribe 

En Vivir para contarla, desde el comienzo, García Márquez se define como parte de la cultura caribe, 
con la cual tiene una identificación absoluta, esencial e indiscutible en su formación como ser humano y 
escritor. Reivindica esta relación cultural desde su infancia, particularmente, con los ancestros guajiros de 
la ciudad de Barrancas, de quienes heredó una especie de castellano “sin huesos”, con destellos radiantes 
del dialecto indígena chon. En su narrativa, en la que recoge la memoria familiar, recuerda que, 

 
“La mudanza para Aracataca estaba prevista por los abuelos como un viaje al olvido. 
Llevaban a su servicio dos indios guajiros ―Alirio y Apolinar― y una india ―Meme―, 
comprados en su tierra por cien pesos cada uno cuando ya la esclavitud había sido 
abolida. El coronel llevaba todo lo necesario para rehacer el pasado lo más lejos posible 
de sus malos recuerdos, perseguido por el remordimiento siniestro de haber matado 
un hombre en un lance de honor” (2002, p. 50).  

 
Más adelante nos aclara que: 
 

“No alcancé a conocer a Meme, la esclava guajira que llevó la familia de Barrancas y 
que en una noche de tormenta se escapó con Alirio, su hermano adolescente, pero 
siempre oí decir que fueron ellos los que más salpicaron el habla de mi casa con su 
lengua nativa” (2002, p. 89). 

 
La familia de los abuelos maternos de García Márquez ―Nicolás y Tranquilina―, representaban un 

matrimonio ejemplar del machismo en una sociedad matriarcal, en la que el hombre es el rey absoluto de 
su casa, pero la que gobierna es su mujer. Por lo demás, la gran mayoría de familias blancas y mestizas en 
el caribe colombiano, se habían cruzado con los descendientes de los Iguaranes y los Cotes, tribus sacra-
mentales de La Guajira. La descendencia guajira de García Márquez vendría por la línea de los Iguarán, de 
su abuela materna, Tranquilina. En este ambiente, la infancia de García Márquez estuvo ligada a una fa-
milia extensa, integrada por un ejército de mujeres encabezado por su abuela Mina, sostén de la casa en 
momentos de afanes económicos, acompañada de sus tías y una relación profunda con su abuelo. 

 
3. En esta lógica, el sociólogo Maurice Halbwachs manifiesta cómo el tema de la memoria exige un marco de la memoria, que no 
es más que la presencia de una comunidad afectiva, debido a que llevamos con nosotros, efectivamente, sentimientos e ideas 
que tienen origen en otros grupos, reales o imaginarios. Los marcos de la memoria son la familia, la escuela, la iglesia, el pueblo 
(Ver, Halbwachs, M. (1950). (2004). La memoria colectiva. Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza). De manera paradójica, 
es más o menos en esta lógica, algo desordenada, que García Márquez nos narra su experiencia de infancia en Vivir para contarla. 



Antropología Experimental, 24. Texto 28 

 

399 

La mamá de García Márquez, la señora Luisa Márquez, llegó a Aracataca en 1911, con sus padres, 
cuando la empresa bananera norteamericana, United Fruit Company, buscaba hacerse con el monopolio 
del banano. Dicha empresa había instalado unos sistemas artificiales de regadío, responsables del desma-
dre de las aguas. La familia de García Márquez, habría de recordar que el desvío del río en un invierno 
fuerte desenterró a los muertos del cementerio.  

Para García Márquez, sus padres ―Luisa Márquez y Gabriel Eligio García―, eran narradores exce-
lentes; de hecho, en Aracataca, su mamá terminaría de hacerse una mujer adulta y se enamoraría del 
telégrafo del pueblo, personajes que le servirá de inspiración en una de sus principales novelas, El amor 
en los tiempos del cólera. En esta novela, su madre encarna a Fermina Daza, y su padre, a su eterno ena-
morado, Florentino Ariza. Pero en la obra literaria, García Márquez modifica la relación de amor, debido 
a que los protagonistas no se casan y esperan hasta el final de sus días para reconocer, ya octogenarios, 
el amor que sintieron mutuamente durante toda la vida. 

Sus padres se casan el 11 de junio de 1926, en Santa Marta, y García Márquez nace un domingo 
lluvioso, el 6 de marzo de 1927, en Aracataca, provincia del Magdalena. Nos comenta que su papá fue un 
hombre difícil de vislumbrar y complacer. Siempre fue mucho más pobre de lo que parecía, y tuvo a la 
pobreza como un enemigo abominable, al que nunca se resignó ni puedo vencer. 

Por lo demás, García Márquez no sólo nació en casa de sus abuelos maternos, Tranquilina Iguarán 
y el coronel Nicolás Ricardo Márquez, sino que vivió con ellos hasta los 8 años. Así, entre García Márquez 
y sus abuelos, nace una complicidad secreta que alimentó desde niño su imaginación y su capacidad para 
narrar historias. De acuerdo al investigador Winston Manrique: 

 
“si el abuelo representaba la razón y las historias reales (inspiró al coronel Aureliano 
Buendía de Cien años de soledad) de la abuela tomaría prestada su voz de palo para 
dar credibilidad a sus historias mágicas” (Manrique, 2022). 

 
La casa del abuelo materno, en Aracataca, se impregnaría de la tradición oral y de una particular 

narrativa, acompañadas de las costumbres y de la gastronomía de la región, que nunca olvidó como parte 
de su esencia caribe. En sus palabras, 

 
“En la estación del tren de Aracataca, el día estaba incompleto mientras no llegara 
noticias de quien nació en Barrancas, a cuantos mató el toro en la corraleja de Fonseca, 
quién se casó en Manaure o murió en Riohacha, cómo amaneció el general Socarrás 
que estaba grave en San Juan de Cesar…, nada se comía en casa que no estuviera sa-
nado en el caldo de las añoranzas: la malanga para la sopa tenía que ser de Riohacha, 
el maíz para las arepas del desayuno debía ser de Fonseca, los chivos eran criados con 
la sal de La Guajira y las tortugas y las langostas las llevaban vivas de Dibuya” (2002, p. 
82). 

 
Su concepto de familia, en varios de sus apartes, es la de una familia extensa, integrada por abuelos, 

tías abuelas ―maternas y paternas―, tíos y empleados del servicio. Pero poco a poco se redujo al núcleo 
familiar, al de papá, mamá y hermanos. Así, nos comenta que, una vez muere el abuelo Papalelo, en 1935, 
la familia ―sin abuelos ni tíos ni criados― se redujo, entonces a los padres y a los hijos que ya eran seis: 
tres varones y tres mujeres, en nueve años de matrimonio.  

En su relato, la familia, a pesar de la adversidad, la pobreza, los continuos fracasos económicos de 
su padre, se mantuvo unida. Así, al final de la memoria de familia, nos recuerda que, con sus padres y 
hermanos, ya de adulto, cuando iniciaba su vida como periodista y cuando tenía 26 años de edad, com-
parten la vivienda familiar en una casa en arriendo en el barrio “La popa”, en la ciudad de Cartagena.  

En esta casa, en una de las últimas anécdotas familiares, nos habla de nuevo cómo todos sus her-
manos ―hombres y mujeres―, fueron criados en la cultura caribe de las hamacas, la estera en el piso y 
las camas para cuantos tuvieran lugar. Siempre, cuando cambiaban de casa desde pequeño, lo primero 
que hacía era buscar los ganchos en las paredes para colgar la hamaca, que servía no sólo para dormir y 
descansar, sino, ya de adulto, para leer y hacer el amor.  



Antropología Experimental, 24. Texto 28 
 

 

400 

Al relatar esta parte de su historia de vida, García Márquez busca darnos a conocer que las familias 
caribes de la primera mitad del siglo XX, tienen identidad, comparten, son portadoras de una tradición 
oral, dueñas de una gastronomía local, son relajadas, tranquilas, y muy unidas, y enfrentan la adversidad 
y la pobreza de una particular manera.  

La pobreza es vista como un enemigo que, si bien no se puede derrotar, se puede vivir con ella, y 
sortear de manera creativa con base no sólo en el trabajo de los hombres, sus fracasos y frustraciones, 
sino con las iniciativas de las mujeres, sus emprendimientos y auto sostenimiento familiar. 
 
Su pueblo, Aracataca 

El viaje de García Márquez a Aracataca lo realiza en 1950, con su madre, cuando él tenía veintitrés 
años y, para su haber, tenía un bachillerato completo y bien calificado en un internado oficial ―el Liceo 
Nacional de Varones de Zipaquirá―, dos años y unos meses de derecho “caótico” y un periodismo empí-
rico con el que iniciaba a defenderse económicamente. En su relato, nuestro Nobel sigue describiendo, 
ante todo, el entorno espacial en el que nació y en el que vivió su infancia:   

 
“La provincia de Aracataca tenía la autonomía de un mundo propio y una unidad cul-
tural compacta y antigua, en un cañón feraz entre la sierra nevada de Santa Marta y la 
serranía del Perijá, en el Caribe colombiano. Su comunicación era más fácil con el 
mundo que con el resto del país, pues su vida cotidiana se identificaba mejor con las 
Antillas por el tráfico fácil de Jamaica y Curazao y casi se confundía con Venezuela por 
una frontera de puertas abiertas que no hacía distinciones de rango y colores. Del in-
terior del país que se cocinaba a fuego lento en su propia sopa, llegaba apenas el óxido 
del poder: las leyes, los impuestos, los soldados, las malas noticias incubadas a dos mil 
quinientos metros de altura y a ocho días de navegación por el río Magdalena en un 
buque de vapor alimentado por leña” (2002, p. 83). 

 
La relación centro-periferia en el país, desde la colonia y aún a inicios del siglo XX, había marcado 

la tensión entre un mundo caribe y un mundo andino ―entre los costeños y los cachacos―, que sólo se 
terminarían de rencontrarse a finales del siglo XX, como una sola nación, a través de canales culturales, 
como la literatura, la música, la danza, el deporte, el papel de la radio y la televisión.4 Dichos canales 
culturales ―en este caso, el literario― nos aclararían que estas diferencias de idiosincrasia hacían parte 
de un país plural y muy rico, en términos culturales. 

Para García Márquez, el municipio de Aracataca estaba muy lejos de ser un remanso de paz, pues 
había nacido como un caserío indígena chimilla, y entró a la historia con el pie izquierdo, como un remoto 
corregimiento sin Dios ni ley del municipio de Ciénaga, más envilecido que acaudalado por la fiebre del 
banano. Su nombre no es de pueblo, sino de río, que se dice ara en lengua chimilla y cataca, que se 
condiciona al que mandaba. Por eso, los nativos la llamaban Cataca y en sus memorias, el escritor lo define 
así, como Cataca.  

Dicho municipio, conocido hoy en día por los colombianos como Aracataca, sería un escenario cer-
cano de la masacre de las bananeras ocurrido en el municipio de Fundación en 1928, de la cual siempre 
escuchó hablar como parte del recuerdo familiar y principal razón para que los norteamericanos de la 
United Fruit Company se fueran del país, entrando esta región y de paso Aracataca en el olvido de la 
nación. Los colombianos nunca supieron a ciencia cierta si en la masacre hubo tres, trescientos o tres mil 
muertos. Fue Gabriel García Márquez quien colocó haciendo uso de cierto tipo de “memoria ejemplar”5 

 
4. Sin duda, para Néstor García Canclini, la radio, el cine y la televisión, entre otros, contribuyeron a unificar a las sociedades 
latinoamericanas y conformarnos la idea moderna de nación (Consultar: Martín-Barbero, J. (1989). De los medios a las 
mediaciones. Bogotá: Convenio Andrés Bello, p. 24). 
5 Para Torodov (1995) la recuperación del pasado es indispensable, lo cual no significa que el pasado deba regir el presente, sino 
que, al contrario, éste hará del pasado el uso que prefiera. Por consiguiente, el acontecimiento recuperado puede ser leído de 
manera literal o de manera ejemplar. “El uso literal, que convierte en insuperable el viejo acontecimiento, desemboca a fin de 
cuentas en el sometimiento del presente al pasado. El uso ejemplar, por el contrario, permite utilizar el pasado con vistas al 
presente, aprovechar las lecciones de las injusticias sufridas para luchar contra las que se producen hoy en día, y separase del yo 
para irse hacía el otro” (Todorov, 1995: 32). 



Antropología Experimental, 24. Texto 28 

 

401 

del país la cifra de los tres mil muertos en dicha masacre, en su novela Cien años de soledad, constituyén-
dose desde entonces en parte del relato oficial. Lo único cierto en la región era que los responsables de 
la masacre bananera fueron los cachacos, usufructuarios únicos de poder político. 

García Márquez nos cuenta que, desde su nacimiento, oyó repetir sin descanso que las vías del 
ferrocarril y los campamentos de la United Fruit Company fueron construidos de noche, porque de día era 
imposible agarrar las herramientas recalentadas por el sol. Nos recuerda que el origen de todas las des-
gracias de Aracataca, había sido la matanza de los obreros por la fuerza pública. La compañía se había ido 
por siempre jamás, y los gringos no volverían nunca.  

Sin duda, Aracataca, como escenario en el que vivió su infancia, se constituye en un marco de la 
memoria que le sirve de excusa para ambientar sus principales novelas. Aracataca, como una “tierra del 
olvido”, es un pueblo olvidado por el Estado central, dueño de sus propios dramas y de una memoria 
colectiva que García Márquez atrapa por medio de la memoria familiar y de un marco de experiencia 
espacial.6  

Sin duda, cuando sale publicado Cien años de soledad, en junio de 1967, por la Editorial 
Suramericana de Buenos Aires, García Márquez había creado una importante expectativa dentro de lo 
que se comenzó a denominar “la saga de Macondo”. En dicha saga inspirada en su pueblo natal Aracataca 
es reiterada la observación del calor y la lluvia, la sonsa calma; como también las clases sociales en la que 
aparecen los indios, los negros y los mulatos, los marginados, los extranjeros, los gringos líderes la fiebre 
del banano, los criollos fundadores del pueblo, la hojarasca, la hambruna y la soledad.  

Para la crítica literaria Martha L. Canfield, Macondo, es la historia del pasado porque el mundo y el 
tiempo en la novela de García Márquez desde un comienzo están cerrados y concluidos en un particular 
relato. De acuerdo a sus consultas en Macondo se pueden establecer cuatro nociones de tiempo y 
espacio: 
 

“1).  El mundo y el tiempo mítico de sus fundadores que habían partido a la búsqueda 
de un paraíso perdido, expulsados por la culpa del amor, y que se establecen en una 
tierra no prometida por nadie para dar origen a la estirpe, partiendo de la pareja 
primordial que encarna José Arcadio Buendía (es el Padre amarrado al árbol de la vida) 
y Úrsula (es la madre, no tiene vida propia, es el espejo de todos); 2). El mundo y el 
tiempo histórico, introducido por el coronel Aureliano Buendía y sus guerras, con las 
cuales la aldea idílica y primitiva se transforman en ciudad que acoge el progreso y la 
justicia social; 3) El tiempo cíclico en la madurez y muerte de los primeros personajes 
y en la aparente repetición de la historia cuando el tiempo gira en espiral y el mundo 
inicia de nuevo el ciclo;4). Deterioro de Macondo, axis mundi, y obliteración de la aldea 
en el torbellino apocalíptico” (Canfield: 1988, p. 299).  

 
En Macondo hay una entremezcla de espacio y tiempo mítico que también es cíclico y fundacional 

y que se mezcla con el tiempo lineal e histórico del país y del continente. De tal manera, García Márquez, 
con su obra, tuvo la capacidad de crear un nuevo género literario, el realismo mágico, que tiene como 
principal escenario Aracataca, lugar en donde el carácter público de esta memoria transcrita en sus libros, 
se entremezcla con parte de la memoria histórica del país.  
 
Las mujeres de su hogar 

Una de las razones por las que García Márquez se decidió como escritor fue por narrar la experien-
cia y recuerdo familiar escuchados desde niño en su municipio natal de Aracataca. En esta parte, quere-
mos resaltar que es una parte de la familia extensa, acompañada de su profundo vínculo con su abuelo 

 
6 Los marcos sociales cumplen tres funciones: de ubicación, de selección y de integración. A través de la función locativa, el 
individuo se coloca en el interior de un campo simbólico con el cual define la situación en la que se encuentra y traza las fronteras 
que delimitan el territorio de sí mismo (self). Mediante la función selectiva, una vez que ha definido las fronteras y los contenidos 
de la situación, se encuentra en condiciones de ordenar sus preferencias y de elegir unas alternativas y descartar otras. Con la 
función integrativa, articula el pasado, el presente y el futuro en su biografía. Ver. Chihu Amparán, A. (ene./abr. 2018). “Los 
marcos de la experiencia”. En Sociológica. Vol. 33, núm. 93. Ciudad de México, pp. 87-117. 



Antropología Experimental, 24. Texto 28 
 

 

402 

Papalelo, quienes serían fundamentales para retener una memoria colectiva, acompañada de un alto 
grado de imaginación.7 

De tal manera, un primer recuerdo que lo marcó para ser narrado en una de sus novelas, fue el 
duelo a muerte de su abuelo, Nicolás García, que ocurrió en Barrancas, un pueblo pacífico y próspero en 
las estribaciones de la Sierra Nevada de Santa Marta, el 12 de octubre de 1908, día del “descubrimiento” 
de América, de conmemoración nacional.  

El adversario de su abuelo fue un joven de nombre Medardo Pacheco, antiguo amigo, copartidario 
y soldado suyo en la Guerra de los Mil Días. Nicolás García, casado con Trinquilina Iguarán, saldría al en-
cuentro de su mala hora en aquel duelo que cambiaría todo con la muerte de Pacheco ―el Prudencio 
Aguilar de Cien años de soledad―. El hecho dividió a las familias de Barrancas, inclusive a la del muerto.  

El abuelo Papalelo fue apresado en Riohacha por este hecho, para luego ser enviado a Santamarta 
donde lo condenaron a un año, la mitad en reclusión y la mitad en régimen abierto. Luego, se radicaría en 
Aracataca, evitando no sólo los malos recuerdos, sino la ley de la cultura guajira que permitía vengar a sus 
muertos durante los siguiente veinte años de la desgracia ocurrida en el duelo a muerte.  

En realidad, el abuelo Papalelo fue quien se hizo cargo de la crianza de Gabriel García Márquez en 
la primera infancia ―hasta los ocho años de edad―; también recuerda que su abuelo fue el primero que 
lo llevó a conocer el hielo a la United Fruit Company. Dicha relación lo marcaría hasta su propia vejez. El 
premio Nobel de literatura colombiana, nos aclara que, aún siendo niño y una vez toma conciencia de la 
muerte de su abuelo, nunca logró reponerse. De la relación con su abuelo recuerda: 

 
“Lo raro pensándolo ahora, es que yo quería ser como él, realista, valiente, seguro, 
pero nunca pude resistir la tentación constante de asomarme al mundo de la abuela. 
Lo recuerdo rechoncho y sanguíneo, con unas pocas canas en el cráneo reluciente, 
bigote de cepillo bien cuidado y unos espejuelos redondos con montura de oro. Era de 
hablar pausado y comprensivo y conciliador en tiempos de paz, pero sus amigos con-
servadores lo recordaban como un enemigo terrible en las contradicciones de guerra” 
(2002, p. 97). 

 
García Márquez, a los cuatro años, ya inventaba cuentos y dibujos sin diálogo, pero es cuando su 

abuelo le regala un diccionario, que le despertaría la curiosidad por las palabras que leía como una novela, 
en orden alfabético y sin entenderlo apenas. Así, fue su primer contacto con lo que habría de ser el libro 
como elemento fundamental en su destino de escritor. De hecho, una de las primeras tareas académicas 
que vivió con su abuelo ―usando el diccionario―, fue diferenciar el camello del dromedario, producto de 
la visita de un circo a Aracataca. También, lo acompañó en tren a la ciudad de Santa Marta en varias 
ocasiones, y en uno de esos viajes, al pasar entre los bosques y plantaciones de banano, un día ve un 
letrero de lata que dice: “Finca Macondo”. 

En esta época, siempre estuvo al lado de su abuelo, durante las mañanas en la platería o en su 
oficina de administrador de hacienda, donde Papalelo le asignó el oficio feliz de dibujar los hierros de las 
vacas que se iban a sacrificar. García Márquez también acompañaba a su abuelo a las partidas de ajedrez 
con su amigo el Belga; como también recuerda que su abuelo le compró el mismo tipo de sombrero para 
que no hubiera duda de que paseaba con su nieto por las calles de Aracataca. Al narrarnos otro de sus 
recuerdos de infancia, nos dice: 

 
“Por esa época el abuelo colgó en el comedor el cuadro del Libertador Simón Bolívar 
en cámara ardiente. Me costó trabajo entender que no tuviera el sudario de los muer-
tos que yo había visto en los velorios, sino que estaba tendido en un escritorio de ofi-
cina con un uniforme de sus días de gloria. Mi abuelo me sacó de dudas con la frase: 
Él era distinto. Luego, con una voz trémula que no parecía la suya, me leyó un largo 

 
7 Para Halbwachs no existe una memoria estrictamente individual ni una memoria estrictamente colectiva, necesitándose de la 
semilla de la rememoración para su activación. De tal modo, no es la familia, sino la facción de familia la que le ayuda a uno de 
los suyos a rememorar los recuerdos. “Nos tenemos que encontrar y poner en condiciones que permitan a estas dos influencias 
combinar del mejor modo posible su acción para que reaparezca el recuerdo y lo reconozcamos” (Halbwachs, 2004, p. 46). 
 



Antropología Experimental, 24. Texto 28 

 

403 

poema colgado junto al cuadro, del cual sólo recordé los versos finales: “Tú, Santa 
Marta, fuiste hospitalaria, y en tu regazo, tú le diste siquiera ese pedazo de las playas 
del mar para morir” (2002, p. 110). 

 
Fue su abuelo quien le enseñó y le pidió que no olvidara jamás que aquel hombre era el más grande 

que nació en la historia del mundo. Se despertó así desde niño, el interés por la vida del libertador Simón 
Bolívar, que lo inquietaría luego como escritor profesional; dicho recuerdo vivido con su abuelo, sólo que-
daría saldado con la publicación de la novela El General en su laberinto, en el que nos narra la vida de un 
Bolívar humano, cansado e inclusive irrespetado por los niños en la ciudad de Bogotá, meses antes de 
morir. Lo anterior, después de haber liberado cuatro naciones y fundado una con su nombre: Bolivia. 

Por lo demás, en realidad dicha deuda ya había sido saldada con su abuelo en El coronel no tiene 
quién le escriba, en la que narra la situación de un veterano de la Guerra de los Mil Días, quien, a pesar de 
reunir los requisitos para obtener la pensión del Estado central, nunca le llega. La expectativa de la pen-
sión que nunca llegó a Papalelo como veterano de guerra liberal, acompañó el recuerdo familiar, particu-
larmente, hizo parte de las expectativas económicas de la abuela Mina hasta la muerte de su esposo, el 
abuelo de García Márquez. 

Como un niño narrador, era un niño que siempre quería más, con la voracidad que oía los cuentos 
de los adultos, siempre esperaba uno mejor al día siguiente. Con base en la narrativa oral de la familia, 
fue dueño de recuerdos intrauterinos y sueños premonitorios. Cuando algo sucedía en la calle tenía una 
resonancia enorme en la casa; las mujeres de la cocina se lo contaban a los forasteros que llegaban en el 
tren que, a su vez, traían otras cosas que contar, y todo junto se incorporaba al torrente de la tradición 
oral.  

De niño, desarrolló también una capacidad de síntesis con relación a las experiencias vividas en 
Aracataca; por ejemplo, la muerte del amigo de su abuelo el Belga, quien se suicidó en compañía de su 
perro, consumiendo el cianuro que utilizaba en sus trabajos de platería. García Márquez, de niño, resumi-
ría esta situación con la frase: “El Belga ya no volverá a jugar ajedrez”. 

El abuelo acogió esa frase como una ocurrencia genial, que resume el acontecimiento de su amigo, 
en una frase y con capacidad de síntesis. Ya de adulto, esta cualidad la expresó en el título de sus artículos 
y novelas, como también la cualidad para escribir los primeros párrafos de sus escritos para agarrar al 
elector.  

En esta línea del recuerdo infantil, reconoce que la esencia de su modo de ser y de pensar se lo 
debió en realdad a las mujeres de la familia y a las muchachas de la servidumbre, que pastorearon su 
infancia; con ellas, inspeccionó la desnudez, pero, ante todo, bebió de sus cuentos, narrativas y anécdotas, 
no sólo familiares, sino de la región. A lo largo de su primera infancia, se descubrió como un niño narrador 
con gran imaginación.  

Cuando los adultos hablaban, escuchaba atento los recuerdos familiares, las anécdotas de su 
abuelo, como también las noticias que llegaban a Aracataca en la estación del tren y, luego, las recompo-
nía en una especie de cuentos acompañados de una narrativa que terminaban siendo más creíbles que 
los originales contados por los adultos: 

 
“No puedo imaginar un medio familiar más propicio para mi vocación que aquella casa 
lunática, en especial por el carácter de las numerosas mujeres que me criaron. Los 
únicos hombres era mi abuelo y yo, y él me inició en la triste realidad de los adultos 
con relatos de batallas sangrientas y explicaciones escolares del vuelo de los pájaros y 
los reinos del atardecer y me alentó en mi afición al dibujo. Al principio, dibujaba en 
las paredes, hasta que las mujeres de la casa pusieron el grito en el cielo: la pared y la 
muralla son el papel del canalla” (2002, p. 103). 

 
La capacidad de comunicación con las mujeres de la casa fue el escenario fundamental para que 

Gabriel García Márquez se apropiara de la tradición oral, del recuerdo familiar y local, como también 
principal escenario en el que desarrolló la imaginación infantil que entremezcló desde niño en lo que se 
definió años después como un realismo mágico, un realismo literario que caracterizó su novela dándole 
un sello propio y una impronta latinoamericana con reconocimiento universal.  



Antropología Experimental, 24. Texto 28 
 

 

404 

La experiencia escolar y el método Montessori 
Por otro lado, con relación a su experiencia escolar de los primeros años, podemos decir que fue 

un aventajado al tener contacto temprano con el método Montessori, por esos años difundido con fuerza 
en el interior del país en colegios de élite, como el Gimnasio Moderno fundado en Bogotá en 1914 por el 
pedagogo Agustín Nieto Caballero, y promovido también por el Instituto Pedagógico Nacional para Seño-
ritas, hoy UPN, desde 1927 (Jiménez, 2018, p.73). El método Montessori llega a Aracataca muy segura-
mente por el peso que tenía la United Fruit Company, que buscó promover una pedagogía de punta en 
ese apartado pueblo del caribe colombiano. En su narrativa de infancia, García Márquez nos comenta 
que, 

 
“El consuelo fue que en Cataca habían abierto por esos años la escuela montessoriana, 
cuyas maestras estimulaban los cinco sentidos mediante ejercicios prácticos y enseña-
ban a cantar. Con el talento y la belleza de la directora Rosa Elena Fergusson estudiar 
era algo tan maravilloso como jugar a estar vivos... Aprendí a apreciar el olfato, cuyo 
poder de evocación de la nostalgia es arrasador. El paladar lo afine hasta el punto de 
que he probado bebidas que saben a ventana, panes viejos que saben a baúl, infusio-
nes que saben a misa. En teoría es difícil entender estos placeres subjetivos, pero quie-
nes los hayan vivido los comprenderán de inmediato. No creo que haya método mejor 
que el montessoriano para sensibilizar a los niños en la belleza del mundo y para des-
pertarle la curiosidad por los secretos de la vida. Se le ha reprochado que fomenta el 
espíritu de la independencia y el individualismo ―y tal vez en mi caso fuera cierto. En 
cambio, nunca aprendí a dividir o sacar raíz cuadrada, ni manejar ideas abstractas” 
(2002, p. 116). 

 
Dicha sensibilidad de los sentidos, como el oído, el olfato, el gusto y la vista, harían parte de sus 

descripciones en su novela Cien años de soledad, como también la imaginación que desarrolló como parte 
de los placeres subjetivos de infancia. La sensibilidad por la vida a través de la tradición oral y la narrativa, 
se fortalecería aún más mediante la experiencia escolar vivida en la primera infancia, hasta los seis o siete 
años, donde termina de conquistar la lecto-escritura través del método Montessori. De esta experiencia 
escolar, nos comenta que: 

 
“Me costó mucho aprender a leer.  No me parecía lógico que la letra m se llamara eme 
y sin embargo con la vocal siguiente no se dijera eme sino ma. Me era imposible leer 
así. Por fin cuando llegue al Montessori la maestra no me enseñó los nombres sino los 
sonidos de las consonantes. Así puede leer el primer libro que encontré en un arcón 
polvoriento del depósito de la casa. Estaba descocido e incompleto, pero me absorbió 
de un modo tan intenso que el novio de Sara soltó al pasar una premonición aterra-
dora: Carajo, este niño va a ser escritor” (2002, p. 118). 

 
Así, en Aracataca estuvo en la escuela Montessori, cursó algunos años de primaria, para continuar 

sus estudios en Cartagena, una vez muere el abuelo, para matricularse en el curso superior de la escuela 
primaria. El director general se llamaba Juan Ventura Casalinis, un cura y a la vez profesor a quien recuerda 
como un amigo de la infancia, sin nada de la imagen terrorífica que se tenía de los maestros de la época.  

En el examen de admisión, al maestro le llamó la atención que un niño de tan corta edad hubiera 
leído tantos y tan variados libros: Las mil y una noche, en edición para adultos; Simbad el Marino o Robin-
son Crusoe. De manera que, después de media hora de charla, quedó admitido de inmediato en dicha 
escuela. García Márquez comenta que, para esa época, también había leído las historietas de Dick Tracy 
y Buck Rogers.  

Por lo demás, con base en estas experiencias escolares, es que se formó como un niño lector, pa-
sando así, “del ejercicio escolar al placer de leer”. Lo anterior en momentos en que el Estado retomaba el 
proceso de alfabetización de la población a través de la escuela como institución pública en determinadas 
regiones del país. Efectivamente, desde finales del siglo XIX e inicios del XX, habían aflorado las revistas 
para niños y otros tipos de literatura destinada a satisfacer las inquietudes pedagógicas de las familias 



Antropología Experimental, 24. Texto 28 

 

405 

educadas (Lyons, 2011, p. 400). De hecho, con el surgimiento de este tipo de literatura, sumado a las 
experiencias exitosas de los niños lectores, se terminó de constituir la invención de la infancia, denomi-
nada así por el historiador Philip Aries (1987). 

En la experiencia escolar que vive con los jesuitas en la ciudad de Cartagena, acompañado de la 
positiva influencia del profesor Casalinis, es donde termina de tomarle amor a la lectura, que se mantuvo 
como un estímulo latente hasta su juventud y adultez. 

Luego, en su adolescencia, con base en sus calificaciones y por sugerencia del padre Casalinis, había 
que buscarle a García Márquez un internado en Bogotá o lo más cercano de la capital del país para que 
terminara su bachillerato. Efectivamente, García Márquez terminó su bachillerato años después en el Li-
ceo Nacional de Zipaquirá, donde descubrió con sus compañeros cuán diverso era Colombia.  

La mayoría de maestros de esta institución habían sido formados en la Escuela Normal Superior 
bajo la dirección del doctor José Francisco Socarrás, un psiquiatra de San Juan del Cesar, que se empeñó 
en cambiar la pedagogía clerical de un siglo de gobierno conservador, por un racionalismo humanístico. 
Como estudiante interno en el Liceo de Zipaquirá, integró un círculo de lectura nocturno, en voz alta, 
liderado por el profesor de turno y sus compañeros. De esta experiencia recuerda:  

 
“Lo mejor del Liceo eran las lecturas en voz alta antes de dormir. Había empezado por 
iniciativa del profesor Carlo Julio Calderón con un cuento de Mark Twain que los niños 
de quinto debían estudiar para un examen de emergencia a la primera hora del día 
siguiente… Fue tanto el interés, que desde entonces se impuso la costumbre de leer 
en voz alta todas las noches, antes de dormir… Empezamos con media hora... Más 
tarde se prolongaron hasta una hora, según el interés del relato y los maestros fueron 
relevados por alumnos en turnos semanales. Los buenos tiempos empezaron con Nos-
tradamus y el Hombre de la máscara de hierro, que complacieron a todos. Lo que no 
me explico es el éxito atronador de La montaña mágica de Thomas Mann, que requirió 
la intervención del rector para impedir que pasáramos la noche en vela esperando un 
beso de Han Castorp y Clawdia Chauchat” (2002, p. 237). 

 
La experiencia escolar que vive García Márquez es consustancial a la manera como la lectura y, 

luego, la escritura se desarrolló no sólo como un hábito diario, sino una manera de imaginar el mundo, 
recoger las experiencias personales y familiares para relacionarlas con cierto tipo de memoria pública de 
los hechos histórico que vivió el país en la primera mitad del siglo XX en Aracataca y el caribe colombiano, 
en la que él llamo la tierra del olvido.  Particularmente, su primera infancia, que va entre su nacimiento y 
hasta los ocho años de edad, no sólo fue intensa en vivencias al lado de sus abuelos y sus tías, sino que 
fue complementada de manera exitosa por un método escolar que no le coartó la imaginación, sino que 
la complementó, y que no le generó pereza a la lectura, sino más bien amor hacia una actividad que valoró 
de manera intensa, hasta su juventud, para convertirse en periodista, escritor e inclusive cineasta. 
 
Fin de la infancia 

Su primer contacto con la vida real fue el descubrimiento del fútbol en medio de la calle o en algu-
nas huertas vecinas. También fue monaguillo y se comía las hostias restantes con un vaso de vino. Su 
vocación por la música se reveló también por esos años de infancia; la fascinación que le causaban los 
acordeones y su pasión por el tango. Incluso, en una reunión pública en Aracataca, había cantado “Cuesta 
debajo”, de Carlos Gardel. También, comenta que, desde niño, lo acompañó el miedo a la oscuridad que 
lo persiguió toda la vida en caminos solitarios y aún en antros de baile del mundo entero.  

En su memoria, Vivir para contarla, nos comenta que esa era su vida en 1932, cuando se anunció 
que las tropas del Perú, bajo el régimen militar del general Miguel Sánchez Cerro, se había tomado la 
desguarnecida población de Leticia, a orillas del río Amazonas, en el extremo sur de Colombia. La noticia 
retumbó en el ámbito del país. El gobierno decretó movilización nacional y una colecta pública para reco-
ger de casa en casa las joyas familiares de más valor, acopiando, sobre todo, los anillos matrimoniales. 

Se formó un batallón cívico con lo más granado de la juventud, sin distinciones de clase ni colores; 
se crearon brigadas femeninas de la Cruz Roja, se improvisaron himnos de guerra a muerte contra el mal-
vado invasor, y un grito unánime retumbó en el ámbito de la patria: “¡Viva Colombia, abajo el Perú!”, en 



Antropología Experimental, 24. Texto 28 
 

 

406 

alguna presentación de beneficencia, hasta en la mañana en que la tía Mama lo despertó con la noticia 
de que Gardel había muerto en el choque de dos aviones en la ciudad de Medellín. 

De niño siempre relacionó la guerra del Perú con la decadencia de Cataca, pues una vez proclamada 
la paz, su padre se extravió en un laberinto de incertidumbres que terminó por fin con el traslado de la 
familia a su pueblo natal, Sincé (Sucre).  Estando en esta ciudad con su abuelo paterno, un profesor legen-
dario, de nombre Gabriel Martínez, llegó con el telegrama de que el abuelo paterno, su mejor amigo, 
Nicolás Márquez, había muerto: 

 
“A su abuelo Papalelo lo sorprendió un malestar en la garganta que terminó siendo un 
cáncer terminal que apenas le dio tiempo de llegar a Santa Marta, donde murió. Nos 
cuenta que necesitó muchos años para tomar conciencia de lo que significaba aquella 
muerte inconcebible. “Hoy veo claro, algo mío había muerto con él, pero también creo 
sin duda alguna que en ese momento era ya un escritor de escuela primaria al que le 
faltaba aprender a escribir” (2002, p. 12). 

 
La trascendencia de este acontecimiento lo comentarían décadas después los hijos de García Már-

quez. Su hijo Rodrigo, recuerda que su padre, ya de viejo 
 

“cuando la memoria se iba decía que quería irse a la casa, y todos sabían que se refería 
a la casa de Aracataca donde dormía en un colchoncito en el piso junto a su cama (la 
del abuelo)” (Manrique, 2022). 

 
En los años de la muerte de su abuelo, sus padres ―Luisa Márquez y Gabriel Eligio García―, que-

daron a cargo de la abuela Mina, la tía Mama, ya enferma, y de la tía Pa.  Después del fracaso del proyecto 
de farmacia en Sincé, volvieron a Aracataca. Luego de un nuevo fracaso económico, llegan a la ciudad de 
Sucre (departamento de Sucre) a montar la farmacia. En esa época, caracterizada por los fracasos econó-
micos de su padre, llegó el momento del fin de la infancia a García Márquez, quien comenta: 

 
“Me faltaban tres meses para cruzar la línea fatídica de los trece años, y en la casa ya 
no me soportaban como niño, pero tampoco me reconocían como adulto, y en aquel 
limbo de edad terminé por ser el único hermano que no aprendió a nadar” (2002, p. 
187). 

 
Por último, García Márquez, al hacer su balance de su vida, nos comenta que, en su experiencia de 

crianza con su abuelo, los internados y la vida de colegio en Cartagena, no vivió con sus padres más de 
tres años en total, sumados los de Aracataca, Barranquilla, Cartagena, Sincelejo y lo que hoy es Sucre.  

El fin de la infancia tendría dos momentos de corte: uno es la muerte de su abuelo Nicolás Márquez, 
cuando García Márquez tenía ocho años de edad, cuyo acontecimiento lo hizo vislumbrar que la muerte 
es un hecho único e irrepetible, y un segundo momento, cuando cumplió los trece años de edad, mo-
mento en que fue incorporado a la vida juvenil que se expresó en la adicción al cigarrillo, y luego al mundo 
adulto, para participar rápidamente como intelectual.  

 
Conclusiones finales 

Mediante la propuesta indiciaria de investigación se buscó rescatar los marcos de la memoria de 
Gabriel García Márquez sobre los cuales se soporta su experiencia infantil y sus recuerdos familiares y 
locales como fuentes de inspiración literaria. Desde su particular perspectiva, la vivencia es consustancial 
al recuerdo, -se debe vivir para contarla-, pero acompañado en sus novelas de la imaginación histórica y 
de un particular realismo mágico que, como expresión literaria, comprometió buena parte de la historia 
del país en sus novelas y cuentos. 

Por lo demás, la obra de García Márquez recoge su experiencia de infancia del caribe colombiano 
en la primera mitad del siglo XX, particularmente, la vivida en el municipio de Aracataca por parte de “un 
niño narrador” con capacidad de imaginación. Ser niño en el caribe colombiano en la primera mitad del 



Antropología Experimental, 24. Texto 28 

 

407 

siglo XX, en su caso en particular, corresponde a vivir una experiencia socializadora y educativa al lado del 
mundo adulto acompañado de su tradición oral, de sus narrativas y de su memoria. 

El mismo García Márquez establece como principal puente para rescatar su fuente de inspiración 
literaria los marcos de la memoria, haciendo referencia a la familia, -la relación con su abuelo y las mujeres 
de la casa-, la escuela y el método Montessori y, por último, el pequeño poblado de Aracataca. En este 
punto se debe recalcar que su primera infancia, que va entre su nacimiento y hasta los ocho años de edad, 
no sólo fue intensa en vivencias al lado de sus abuelos y sus tías, sino que fue complementada de manera 
exitosa por la escuela y el método Montessori que no le coartó la imaginación, sino que le complementó 
sus cualidades literarias que desarrollaría en su vida adulta.   

Desde aquella época infantil la lectura y la escritura se desplegaron no sólo como un hábito diario, 
sino una manera de imaginar el mundo a través de una creativa propuesta literaria que él definió como 
la ficción de la ficción y su público lector como realismo mágico. 

En esta memoria de infancia, -que es una memoria literaria-, se debe valorar la manera como la 
memoria individual y colectiva se entrelaza en la saga Macondo, y que tiene como principal escenario del 
relato el pequeño municipio de Aracataca, con la memoria pública de los hechos y con la historia del país 
en este dramático periodo para el caribe colombiano que inicia con la fractura por la pérdida del canal de 
Panamá en 1902 y que tiene como un punto cúspide la masacre de las bananeras en 1928.  
 
Bibliografía 
Aries, Ph. (1987). El niño y la vida familiar en el antiguo régimen. Taurus. 
Canfield, M. (1988). “Gabriela García Márquez”. En: Manual de la Literatura Colombiana”. Tomo II. Procultura- Pla-

neta. 
Chihu Amparán, A. (ene./abr. 2018). “Los marcos de la experiencia”. En Sociológica. Vol. 33, núm. 93. Ciudad de 

México, pp. 87-117. 
García Márquez, G. (2002). Vivir para contarla. Norma. 
Ginzburg, C. (2004). Tentativas. Protohistoria. https://doi.org/10.1155/S1073792804141020 
Glück, L. (2020). Premio Nobel de Literatura. En: RIONEGRO: https://www.rionegro.com.ar/louise-gluck-gano-el-no-

bel-de-literatura-1528431/) 
Halbwachs, M. (2004). La memoria colectiva. (1950). Prensas Universitarias. 
Jiménez, A. (2018). Historia del pensamiento pedagógico colombiano. CIDC-UDFJC. 

https://doi.org/10.69740/UD.9789587870329.9789587873900 
Jiménez, A. (2022). “Aportes de método indiciario para la formación de investigadores”.  En: Absalón Jiménez y Al-

fonso Torres (2022). La práctica investigativa en Ciencias Sociales. Nuevas Perspectivas. UPN. 
Lyons, M. (2011). “Los nuevos lectores del siglo XIX: mujeres, niños y obreros”. En: Cahrtier, R. y Cavallo, G. (2011). 

Historia de la lectura. Taurus. 
Manrique W. (2022). García Márquez, 15 momentos que lo llevaron a ganar el Nobel de Literatura”. En: wmagazin. 

https://wmagazin.com/relatos/garcia-marquez-15-momentos-que-lo-llevaron-a-ganar-el-nobel-de-
literatura-1/ 

Martín-Barbero, J. (1998). De los medios a las mediaciones.  Convenio Andrés Bello 
Todorov, T. (1995). Los abusos de la memoria. Paris, Piadós.  
 

ba 
 


