
 

 

 
 

Antropología Experimental 
http://revistaselectronicas.ujaen.es/index.php/rae 

2026. nº 26. Texto 02: 15-31 
 

Universidad de Jaén (España) 
ISSN: 1578-4282 Deposito legal: J-154-200 

 
DOI: https://10.17561/rae.v26.9593 

Recibido: 18-03-2025 Admitido: 18-12-2025 
 
 

La cristalización estética del avatar en los entornos digitales 
 
The aesthetic crystallization of the avatar in digital environments  

 
 

Luis Jesús JUAN MARTÍN 
UNED (España) 

lj.juanmartin@edu.gva.es 
 
 

Resumen  Representar nuestra identidad estética es un reto, especialmente en entornos digitales donde aún no 
dominamos los mecanismos. La identidad líquida, en lugar de fluir, se cristaliza en entornos digitales, 
limitando la libertad de construcción de identidades. Esto se debe, en parte, a las arquitecturas web, que 
están moldeadas por medios de producción en constante cambio y evolución. Pero, ¿hasta qué punto somos 
conscientes de quién controla estos modos de producción? Al final, son ellos quienes determinan cómo se 
configura nuestra identidad en los espacios digitales.  

 
Abstract Representing our aesthetic identity is a challenge, especially in digital environments where we have not yet 

mastered the mechanisms. Liquid identity, instead of flowing, crystallizes in digital environments, limiting the 
freedom to construct identities. This is due, in part, to web architectures, which are shaped by ever-changing 
and evolving means of production. But to what extent are we aware of who controls these modes of produc-
tion? In the end, they are the ones who determine how our identity is configured in digital spaces. 

 
Palabras Identidad digital. Estética. Rostroridad. Autonomía modal. Sociedad líquida. Avatar 
Clave Digital identity. Aesthetics. Rostrocity. Modal autonomy. Liquid society. Avatar 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 
 

 

16 

 
“No sé si filósofo alguno ha soñado jamás una sociedad para la distribu-
ción de realidad sensible a domicilio” (Valery, 1934). 

 
Introducción 

Vaticinaba Valery (1934) hace casi un siglo que las obras de arte (o las cargas estéticas) podrían ser 
consumidas mediante “descargas” de “cargas de sensaciones” en nuestro hogar como cualquier otro su-
ministro fungible como luz, agua o gas. Nuestra identidad digital, se ha convertido en una de esas cargas 
estéticas que es consumida, en casas, móviles, o cualquier otro tipo de interfaz desconocido. 

La relación entre cuerpo e identidad siempre parece ser problemática. En especial teniendo en 
cuenta que es la primera frontera y el primer espacio de fricción entre el “yo” y los “otros”, la sociedad. 
En los espacios virtuales esa primera frontera no es el cuerpo material sino nuestra identidad digital. Una 
identidad compuesta por dígitos que tras interfaces debe transmitir como somos, como queremos ser, y 
como queremos que el mundo sea. 

Una de las cuestiones que deberíamos investigar sobre nuestra identidad digital es como se con-
forma en una nueva realidad con unos nuevos modos de producción. Para entender estos modos tendre-
mos en cuenta la visión sobre la estética modal de Jordi Claramonte en la República de los Fines (2010). 
Sobre todo, cabe preguntarnos quien y como se controlan esos medios de producción. Y por último como 
esa nueva realidad digital está afectando también a nuestra forma de habitar en la realidad física. Es decir, 
como los modos de producción digital también influyen en el mundo material. 

Para este trabajo se ha tenido en cuenta una primera parte más centrada en la identidad física, 
basándome para ello en la teoría sobre los repertorios estéticos de Jordi Claramonte donde vemos que a 
la hora de manifestarnos estéticamente siempre tenemos que acudir a repertorios estéticos previos. Tam-
bién dentro de esta presencia física veremos la teoría sobre rostro y rostridad de Deluze (1988) en la que 
vemos como la estética del rostro también se convierte en una trinchera de luchas de poder. Dentro de 
esta indagación sobre la identidad física, veremos como la extimidad propuesta por Lacan (1960) llega a 
uno de sus extremos más paradigmáticos con la creación de la revista Playboy y la arquitectura de expo-
sición pública que se genera a través de esa industria (Preciado, 2010). 

El paso a la identidad digital lo veremos como una identidad mosaica que termina por cristalizar 
nuestra identidad física pese a estar conformada en una sociedad liquida (Caro Castaño, 2012). Esta cris-
talización se lleva a cabo por medio de un régimen de visibilidad (Espinoza, 2024) qué tiene unas restric-
ciones y normas que coartan en gran medida la libertad prometida en los espacios digitales (Serrano Pu-
che, 2013). 

También se ha incluido en este trabajo un muestreo de imágenes realizado con alumnado de pri-
mero de bachillerato, sobre avatares en su entorno más próximo. El muestreo pretende más que buscar 
patrones generales, que sería un trabajo que desbordaría la muestra y el espacio para este artículo, ver la 
existencia de esos patrones en la elección y creación de avatares en las redes sociales y su repercusión 
posterior en el mundo físico. 

Evidentemente este reto es demasiado amplio para que quepa en estas páginas y se plantea como 
un asomarse a ese repertorio estético que suponen nuestros avatares y formas de presentarnos en los 
entornos digitales. Pero sobre todo se pretende manifestar la preocupación por saber que nuestra socie-
dad liquida está cristalizando en un entorno digital en el que apenas somos unos recién llegados. 

 
Estética y personalidad 

Intentamos aparecer en el mundo de forma sincera, o al menos lo más honesta posible. Queremos 
o intentamos ser “auténticos” e incluso tener cierta coherencia narrativa entre cómo nos relatamos a 
nosotros mismos, y como nos relatamos ante los demás. 

En nuestro día a día, nuestra ropa, nuestro peinado, maquillaje, expresiones del lenguaje, perfu-
mes, etc., son las formas en que nos presentamos al mundo. Incluso podemos saber si alguien está de 
buen o mal humor por su forma de saludarnos, de hablarnos, su mirada cuando lo conocemos suficiente-
mente bien. En definitiva, nuestra apariencia estética en el mundo, nos representa a un nivel más allá de 
lo meramente estético. 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 

 

17 

Siguiendo el utillaje conceptual de Kant (2009) en la Critica a la razón pura deseamos, al menos en 
primera instancia, que nuestro yo fenomenológico represente de la manera más fidedigna posible nuestro 
yo nouménico. Creemos, o queremos creer, que nuestra estética representa de alguna manera también 
nuestra ética. Aunque evidentemente esto siempre se convertirá en algo problemático y más difícil de 
conseguir de lo que pueda parecer en primera instancia. 

 
Reflejos de nuestra personalidad en la estética 

El problema es que nuestro yo fenomenológico se va a ver mediado tanto por nuestro repertorio 
estético como el de su “vecindario estético”, es decir lo que son capaces de captar, entender e interpretar 
nuestros semejantes. Como explica Jordi Claramonte (2010), cada cultura tiene sus proprios conceptos 
estéticos que conforman su repertorio cultural: 

 
“Todas las culturas esté`cas funcionan a par`r del reconocimiento en estos repertorios 
que establecen una distribución básica de las posibilidades expresivas y relacionales. 
Esta distribución es suscep`ble de sufrir variaciones, pero `ende a una rela`va estabi-
lidad como muestran sistemas modales como los ragas en la música hindú, los palos 
en el flamenco, etc” (Claramonte, 2010, p. 217). 

 
Por ejemplo, a la hora de vestir yo puedo contar con la ropa de mi armario, ese sería mi repertorio 

estético personal habitual. Si quiero ampliarlo puedo ir a una infinidad de tiendas de mi entorno a comprar 
ropa. En esas tiendas, aunque veamos que hay una gran variedad de prendas, colores, y diseños todos 
corresponde a ciertos espacios conceptuales de vestimenta. Ese sería mi repertorio cultural. Lo que es 
más difícil de encontrar sería un dhoti hindú, o una vestal griega, porque esas vestimentas pertenecen a 
otros repertorios estéticos. Si bien es cierto que por medio del comercio online podríamos acceder a cual-
quier de esas prendas nos gusta vestir conforme a los repertorios estéticos próximos y no sentirnos fuera 
de lugar estéticamente hablando. Nadie iría a una boda formal vestido con ropa deportiva. 

A la vez ese repertorio no solo será usado por mí, sino que podremos compartir algunos de ellos y 
comunicarnos entre nosotros más allá del lenguaje. Por ejemplo, los hinchas de un equipo de futbol que 
para ir a ver el partido aparecen fenomenológicamente como jugadores de futbol que vayan a entrar en 
el campo a disputarse el torneo. Si un marciano bajara a la tierra (o mi hija, que ha heredado de mí su 
distancia estética al futbol) y viera a toda esa gente entrando al estadio le sería difícil diferenciar quien es 
el jugador y quien el hincha hasta que empezará el partido. En cambio, para los aficionados esta distinción 
es casi rutinaria. Incluso los que habitan durante más tiempo ese repertorio estético son capaces de dis-
tinguir los diferentes roles dentro de la hinchada del equipo atendiendo al tipo de camiseta, los nombres 
de los jugadores que llevan detrás o el tipo de accesorios como bufandas o gorros. 

 
Reflejos de nuestra estética en la personalidad 

Pero el acto de aparecer estéticamente no es inocuo tampoco a nuestra personalidad. Es decir, 
nuestra personalidad también va a verse influida por como yo aparezco y la respuesta que van dando los 
demás a mi forma de presentarme en el mundo. Cuando aparezco en el mundo, el mundo también apa-
rece ante mí e interpela de algún modo mi modo de aparecer. 

Como afirma Soraya Calvo González (2019) al hablar sobre la construcción de la identidad en la 
sociedad liquida, la construcción de la identidad se convierte “en un juego de informaciones a partir de 
las impresiones y expresiones compartidas se genera un vínculo interactivo que va a definir la identidad 
percibida”. 

Pongamos por caso que yo fuera un fan absoluto de Manolo Escobar hasta el punto de presentarme 
con una estética similar a la de él en mi entorno. Si el entorno es contrario a Manolo Escobar al final iría 
presentándome en menos ocasiones de esta guisa y podría dejar esa faceta de mi personalidad en mi 
repertorio cada vez más íntimo, e incluso terminar por desecharlo de mi armario para encajar en el mundo 
en el que me muevo. Esto no solo hará que me aleje de ese planteamiento estético, sino que también 
afectará a cómo me entiendo yo, e incluso puede que deje de creer o normalizar mensajes como opinar 
sobre la minifalda de mi pareja a la hora de disfrutar de la tauromaquia. 

 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 
 

 

18 

La ruptura de las categorías de espacio y tiempo en los entornos virtuales 
Además, hay que tener en cuenta que el yo fenomenológico de Kant (1781/2009), siguiendo la es-

tética transcendental tal y como se presenta en la Crítica a la Razón pura tenía como base un espacio y un 
tiempo que actualmente ha variado mucho. El mundo donde nos presentamos hoy por hoy ha variado 
tanto en tiempo como en espacio. Los entornos digitales han variado estas categorías. Ahora las distancias 
no existen en estos nuevos entornos como antes ya que podemos estar a “distancia 0” de cualquier per-
sona, en cualquier momento. Y el tiempo en los entornos digitales también se trastoca. Ahora las acciones 
que realizamos en este nuevo espacio podemos determinar su tiempo inicial, pero no podemos saber si 
tendrá final o por cuanto se perpetuarán. 

Esto evidentemente trae sus consecuencias a niveles jurídicos que exceden el tema de esta inves-
tigación, pero también a nivel estético. El juego de interacciones que conforma nuestra identidad ya no 
es que sea un espacio estético diferente, es que las dimensiones estéticas de la identidad cambian tam-
bién radicalmente. 

Cuando me presento en esta realidad digital, no sé hasta dónde puede llegar mi información en 
cuanto a distancia, ni hasta cuando puede perdurar en tiempo. De hecho, muchas veces ni siquiera somos 
conscientes de esta amplitud dimensional y probablemente aún no estemos preparados para asumir esta 
redefinición del espacio y el tiempo. 

 
Rostro y Rostridad 

Somos seres estéticos no solo porque somos capaces de percibir una realidad estética y estamos 
condenados a una epistemología fenomenológica. Si no porqué además somos seres que de manera tanto 
consciente como inconsciente producimos elementos estéticos. De forma consciente dibujamos, canta-
mos, cocinamos, fabricamos insumos, etc. Fabricamos objetos con carga estética e incluso algunos de 
forma artística llegando a crear obras de arte. 

Pero hay elementos estéticos que generamos de manera más inconsciente. Por ejemplo, formas de 
caminar, olores que desprendemos (la biología estudia que también hay mensajes en esos olores), o in-
cluso tonos al hablar de los que no somos conscientes. Dentro de esta forma de producción estética uno 
de los elementos con el que más creamos estas figuras sería nuestro rostro. Es difícil adivinar si alguien 
está enfadado contigo solo viendo sus movimientos de pies o incluso manos. 

El rostro humano es capaz de transmitir emociones, mensajes, etc… Nuestro lenguaje está lleno de 
expresiones, como: “los ojos no mienten”, “tu mirada me dice lo que tu boca calla”, “tienes cara de estar 
cansado”, “tienes cara de pocos amigos”. Cuando nos comunicamos miramos a los ojos del otro, las cejas, 
como se frunce el ceño, en definitiva, un sinfín de elementos comunicativos que encontramos en el rostro 
del que apenas nos damos cuenta, pero se convierten en grandes protagonistas de nuestra comunicación. 
Eso por no hablar de intervenciones más culturales como maquillajes, tatuajes o artefactos como gafas o 
pendientes. 

 
El rostro como territorio político en disputa 

Castro-Serrano y Ramírez (2017) en su artículo “Deleuze y la política del rostro (rostridad): alcances 
sobre el estado” nos hablan sobre la importancia precisamente del rostro humano no solo como forma 
de identidad sino también como forma de comunicarnos. Y como muchos espacios de comunicación, por 
muy inocuos que nos puedan parecer terminan por convertirse también en territorio político. Un ele-
mento aparentemente tan inocuo como la sonrisa puede ser sumisa, o altiva o irónica y somos capaces 
de percibirla en los actos comunicativos. 

Para Deleuze la comunicación mediante el rostro se da por medio de la rostridad y es una de las 
capacidades que permiten la comunicación, pero también la resonancia entre los comunicantes de una 
realidad social, cultural o política; 

 
“Un niño, una mujer, una madre de familia, un hombre, un padre, un jefe, un profesor, 
un policía, no hablan una lengua en general, hablan una lengua cuyos rasgos significan-
tes se ajustan a los rasgos de rostridad específicos. Los rostros no son, en principio, 
individuales, defienden zonas de frecuencia o de probabilidad, delimitan un campo que 
neutraliza de antemano las expresiones y conexiones rebeldes a las significaciones 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 

 

19 

dominantes. De igual modo, la forma de la subje`vidad, conciencia o pasión quedaría 
absolutamente vacía si los rostros no cons`tuyesen espacios de resonancia que selec-
cionan lo real mental o percibido, adecuándolo previamente a una realidad domi-
nante” (Deleuze y Guakari, 1988, p. 174). 

 
Esta forma que tenemos de comunicarnos mediante nuestro rostro en sociedad va generando di-

námicas de comunicación e identificación que nos llevan a adaptar nuestro rostro. Con estas dinámicas 
se corre el riesgo de convertir nuestros rostros en mensajes ya no propios sino de la sociedad en la que 
vivimos. Es decir, nuestra forma de comunicarnos va adquiriendo el lenguaje que la sociedad quiere que 
imponernos. Y junto con el medio de producción de esa comunicación por supuesto vamos haciendo pro-
pios esos mensajes. Nuestro rostro termina por entrar dentro de la maquinaria comunicativa de la socie-
dad, del sistema. Al final nuestro rostro ya no comunica nuestra identidad, sino la identidad que se nos 
impone desde la sociedad: 

 
“la polí`ca del rostro –como rostridad– es una paula`na pérdida de la capacidad de 
expresividad instaurada por las semió`cas del poder, cues`ón que hace cambiar el sen-
`do del otro y el rostro como posibilitador de mundos de expresión bajo el análisis de 
los signos, concepto trabajado por Deleuze en los sesenta. Insis`endo, el rostro rostri-
ficado sería esa asignación a un lugar, a una buena vía, a un buen sen`do, a un eje 
dominante sobre el cual el pensamiento, las acciones, deseos, afectos y creencias de-
ben siempre remi`rse en obediencia. “(Castro-Serrano y Ramírez, 2017). 

 
Evidentemente la relación que hará Deleuze será siempre como crítica al capitalismo de su época, 

es decir un capitalismo en el que las identidades digitales aún no han entrado en juego. Pero si es cierto 
que los juegos de exposición masivos por parte del cine o revistas de prensa rosa o incluso eróticas si 
entran dentro de esas semióticas del poder sobre la que nos advierte. Cuando estudiamos el rostro del 
otro los autores diferencian entre el rostro como posibilidad y el rostro rostrificado. En cuanto al rostro 
del otro afirman, 

 
“se sos`ene una singular relación entre signo, otro y ‘mundo posible’. El otro como 
emisor de signos, ¿será también un emisor de mundos posibles? Esta pregunta le per-
mite a Deleuze ar`cular estos elementos bajo la fórmula de la expresión. Así trastorna 
las coordenadas de la designación y la manifestación, que agotan al signo en el objeto 
o en el sujeto y por el contrario, ocurre que el otro no se agota ni en la forma objeto ni 
en la forma sujeto. Asimismo, el signo, dentro del problema de la expresión, abre mun-
dos posibles que no son trascendentes a la experiencia misma, sino que inmanente-
mente se dan mediante el fulgor que provoca el encuentro con el otro y el campo per-
cep`vo que este abre y posibilita” (Castro-Serrano y Ramírez, 2017). 

 
Es decir, nuestro rostro es capaz de comunicar otros mundos posibles y otras formas de entender 

la realidad. El rostro como decíamos anteriormente emite mensajes también, y son mensajes que a la 
postre también nos hablarán de como entienden ellos el mundo y como se piensa el mundo en otras 
sociedades. 

La mirada de ira, o la sonrisa de aprobación cambia de una cultura a otra. Y cambia tanto en la 
forma en que se realiza como en el mensaje que se pretende dar. Por lo tanto, cambia radicalmente la 
forma de representar mis emociones y las emociones que veo en mi mundo próximo. Es decir, nuestro 
rostro habla de cómo nos sentimos, y junto con esos sentimientos de nuestro anhelos y expectativas con 
respecto al mundo. Prueba de la gran fuerza de la capacidad de comunicación de nuestro rostro son los 
tabúes sobre mirar cara a cara a la autoridad en algunas culturas. 

Evidentemente la forma de expresar con nuestro rostro va a estar mediada por el repertorio esté-
tico que disponemos. Entiendo aquí por repertorio estético, tal y como defiende Jordi Claramonte, como 
aquellos elementos estéticos que van apareciendo en las diferentes culturas y sistemas (Claramonte, 
2010). 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 
 

 

20 

Escuchamos muchas veces como alguien defiende que se ríe como su padre, o como su tío. La so-
ciedad también nos dará rostros posibles y signos repertoriales para manifestar nuestra identidad. Un 
tatuaje en el rostro no significa lo mismo en unas sociedades que en otras, la parte de nuestro rostro que 
iluminamos mediante el maquillaje, las sonrisas que expresamos o las que ocultamos no hablan solo de 
nosotros, sino de lo que espera la sociedad de nosotros. De manera que el rostro que emite signos esté-
ticos para denotar mundos posibles lo hará dentro de un repertorio cultural, y de su entorno. 

 
La codificación del rostro 

El rostro se convierte dentro del cuerpo en un gran emisor de signos y mensajes, es por esto que 
dentro de nuestro sistema de comunicación adquiere una importancia, que como veremos a continua-
ción, para Deleuze se convierte en esencial: 

 
“Precisamente porque el rostro depende de una máquina abstracta no se contentará 
con ocultar la cabeza, sino que afectará a las demás partes del cuerpo, e incluso, si 
fuera necesario, a otros objetos completamente dis`ntos. Así pues, la cues`ón es saber 
en qué circunstancias se desencadena esa máquina, que produce rostro y rostrifica-
ción. Si la cabeza, incluso la humana, no es forzosamente un rostro, el rostro sí es pro-
ducido en la humanidad, pero por una necesidad que no es la de los hombres "en ge-
neral". El rostro no es animal, pero tampoco es humano en general, incluso hay algo 
absolutamente inhumano en el rostro” (Deleuze y Guakari, 1988, p. 176). 

 
La codificación del rostro se hará mediante la maquinaria capitalista que es la que en última instan-

cia tiene los medios de producción de imágenes y mensajes y de semióticas. Al ser el rostro una parte 
importante de nuestra corporeidad a la hora de generar signos estéticos –y también mundos posibles– se 
convierte en un objetivo del sistema el poder controlarlo y codificarlo en su favor. Nuestro rostro no de-
pende solo de nuestra corporeidad, sino que nuestra socialización se convierte en una parte esencial del 
rostro. 

 
Producción estética del rostro. 

Dentro de los rostros posibles encontraríamos rostros normativos a los que nos gustaría parecernos 
o tomamos como modelos. Deleuze toma como ejemplo paradigmático el rostro de cristo, como el rostro 
hombre blanco y a partir de ahí empezar a marcar las diferencias entre el hombre amarillo, u hombre 
negro (Deleuze y Guattari, 1988). Esto no deja de ser curioso porque el Jesús histórico no es un hombre 
blanco, si no un hombre judío de su época, más próximo a los rostros arábicos de hoy en día. 

Un efecto de esta normalidad en los rostros podríamos verlos en la cultura japonesa. Durante mu-
cho tiempo el rostro mostrado y admirado de la Geisha se convertía en el rostro dominante para la mujer. 
El rostro de color blanco como símbolo de nobleza, los rasgos pequeños pero marcados, y la expresión 
mínima de emociones eran uno de los rostros icónicos de la mujer japonesa. 

Vemos como este rostro marca ciertas características muy propios de los rasgos faciales de esa 
etnia y como se convertían en modelos para las mujeres. El sistema se instalaba también en esos rostros 
y de alguna manera marcaba una forma de cuidar el rostro. 

En cambio, con la llegada de las imágenes de la mujer blanca occidental vemos como ese modelo 
de rostro ha ido variando. Vemos como ahora las adolescentes japonesas y de otros países asiáticos usan 
técnicas de producción de rostros para asimilarse a un rostro, que, aunque guarda ciertas resonancias 
orientales, intenta imitar al rostro de mujer occidental. 

De manera que vemos como la maquinaria capitalista del hombre blanco va introduciéndose tam-
bién en las formas de generar rostros, y como modificarlos para asimilarse al rostro occidental. 

 
La exposición pública 

La exposición pública, aunque haya tenido un gran auge con las redes sociales no es un fenómeno 
nuevo. Esta exposición ligada al término "extimidad". Este concepto aparece por primera vez en la obra 
de Lacan, en un seminario titulado "La ética del psicoanálisis" de 1959-60. Lacan acuña el término para 
hablar de la relación externa de nuestro mundo íntimo. De forma que la intimidad se convierte en algo 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 

 

21 

que exponemos públicamente. La extimidad al contrario que la intimidad, seria esa parte de mí que hago 
pública. 

La extimidad sería la exhibición de nuestro yo en medios de acceso público. Una exhibición cons-
ciente y que tiene por objetivo el mostrar parte de mi no solo a nivel físico sino a un nivel más personal. 
Este término no hace referencia a las redes sociales, antes de las redes sociales podíamos ver a individuos 
que exhibían su intimidad de forma pública por medio de autobiografías, cuadernos de bitácoras púbicos. 
De manera más mercantilizada lo podríamos ver en las exclusivas de la prensa del corazón, y más recien-
temente lejos de las redes podemos verlo en los realities shows exportados desde la industria televisiva 
americana. 

 
Pornotopia 

Paul B. Preciado en Pornotopia (2010), describe como Hugh Hefner, el fundador de la revista Play-
boy, es una figura que genera una nueva arquitectura de la exposición. Esta arquitectura para exponer su 
extimidad sería uno de los ejemplos más claros de esa exposición pública alejada de las redes sociales. Es 
una exposición púbica no solo de fotos eróticas de las mujeres que salen en las revistas revelando su 
intimidad más corpórea, También vemos como la arquitectura de Playboy nos expone la vida de Hugh 
Hefner como la de un modelo a seguir. 

De esta forma su vida y su obra se sustenta en una exposición pública y técnicas para lograr de 
manera eficiente esa exposición. No es solo la exposición en si de las imágenes, sino que las mismas téc-
nicas de exposición se convierten en parte del producto. Podemos ver a Hefner como exponía su vida en 
una cama desde la Mansión Playboy. Su casa se convierte en escenario de su vida privada, su trabajo, sus 
juegos eróticos, sus costumbres más cotidianas. De alguna manera casi podría considerarse un antepa-
sado de los actuales muros de Facebook o Instagram. 

Curiosamente la intencionalidad de esta revista no era la vida pública, sino que se convierte en una 
reconquista del hombre por los espacios domésticos tras la segunda guerra, 

 
“la guerra había supuesto una reordenación de los espacios de género: la célula fami-
liar se había visto dislocada por el alistamiento masivo de los hombres en el ejército; 
las mujeres se habían integrado con mayor fuerza en la vida pública y en el trabajo 
produc`vo fuera del espacio domés`co” (Preciado, 2010, p. 36). 

 
En esta etapa de la sociedad las mujeres habían ocupado espacios productivos y el ideal masculino 

era el hombre que se había ido a luchar por su país alistándose en el ejército. 
La revista Playboy nos mostrará un hombre que al volver a su hogar debe recuperar el espacio 

doméstico haciéndolo masculino. La arquitectura de la revista se encarga de exponer públicamente mo-
delos de “hábitats” masculinos y una categoría estética de la que Hugh Hefner se convierte en máximo 
exponente. El ideal estético arquitectónico que muestra la revista es la del “pisito de soltero”. 

Pero junto a esta exposición del hombre soltero de éxito se expone también un ideal femenino. El 
binomio perfecto para esta nueva masculinidad se presenta con una nueva feminidad en la sección de la 
revista llamada: “The Girl Next Door”. Expuesta junto al nuevo soltero, la chica de al lado se convertía en 
un objeto sexualizado expuesto en variopintas posturas y escenas y que intentaban simular escenas coti-
dianas. El hombre vuelve a dominar el espacio, mientras la mujer solo aparece como servicial al hombre 
(Preciado, 2010). 

 
La revista como imposición de vida cotidiana. 

Pero la revista no solo muestra modelos en unas fotos de forma estática, sino que también se pre-
sentan junto a ella un nuevo modelo de relación entre géneros. Evidentemente esto se nos aparece como 
una forma de liberación sexual tanto para el hombre como para la mujer. Parece que ambos pueden 
disfrutar en libertad y fuera de ataduras de sus cuerpos y su sexualidad: 

 
“El desplegable operaba de forma similar a los disposi`vos de rotación que amuebla-
ban el á`co del soltero, transformando lo privado en público y haciendo visible la inte-
rioridad. Tomemos las imágenes de la primera playmate, Janet Pilgrim, «Miss Julio»: 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 
 

 

22 

cuando el desplegable está cerrado vemos a una joven secretaria con gafas y falda más 
bien larga, recatada y formal; al abrir el desplegable descubrimos la cara oculta de la 
secretaria: Pilgrim posa ahora desnuda mostrándose sexualmente accesible, pero 
nunca amenazante, manteniendo siempre la distancia con respecto a la «mujer preda-
dora», a la que Playboy caracteriza como «zombi» o «agente secreta», una futura ama 
de casa en busca de marido y hogar camuflada bajo la apariencia de chica cool” (pre-
ciado, 2010, p. 68). 

 
Pero las consecuencias no parecen que fueran realmente en esta dirección. Por un lado, vemos que 

la sexualidad se convierte en el centro de la revista y nos presenta un modo de vida donde esta dimensión 
parece centrar los ideales del éxito. Hugh Hefner, el soltero exitoso de la época se convierte en modelo a 
imitar para el hombre libre. Un hombre que muestra, que expone su vida de manera pública. Como se ha 
visto en la arquitectura Playboy, Hefner vivió una vida expuesta durante un largo periodo de tiempo y se 
convirtió en un referente icónico de la época pop. La imposición a la exposición llevó a Hefner a una espiral 
de estrés y adicciones que terminó por ser predominante en su vida. 

Vemos por otro lado como la mujer expuesta se convierte en objeto de deseo. Playboy, nos muestra 
la intimidad de la mujer de la puerta de al lado como una exposición a la que tenemos derecho previo 
pago. Aunque también le da a la mujer exposición pública de éxito siempre será como objeto sexualizado. 
Se impone mediante la exposición la sexualización de la mujer en cualquier momento y en cualquier lugar. 
Se romantizan las imágenes de flirteo en el trabajo o acoso callejero porque esta exposición da la sensa-
ción de que las mujeres en secreto buscan este tipo de liberación. Preciado ve en la arquitectura Playboy 
una unión entre los edificios del placer de Sade con el modelo panóptico de la cárcel Ilustrada. Afirma 
Preciado que: 

 
“Los edificios del placer de Sade fueron pensados según el modelo panóp`co de la 
cárcel ilustrada. La estrategia ilustrada del encierro viene, paradójicamente, acompa-
ñada de una demanda de transparencia y de visibilidad total: el cuerpo encerrado debe 
ser visible, desde las estructuras del poder, en todo momento” (Preciado, 2010. P 125). 

 
Este ideal se sintetiza tanto en las revistas de Playboy como el material que fueron sacando des-

pués. El objetivo formal de esta exposición sexualizada nos puede parecer que es algo banal. Pero si vol-
vemos a los orígenes de la revista vemos que el fondo ideológico no es cambiar solo la visión sexualizada 
del género masculino y femenino, sino que también hay una intención de cambiar la forma en que habi-
tamos en nuestra sociedad. Es decir, que el hombre vuelva a ocupar una posición central y de poder sobre 
la mujer, llegando incluso a independizarse de ella para tener el piso ideal de solteros. La mujer se queda 
con la posición de complacer al hombre para ser capaz de conquistar al soltero de oro. 

 
De la exposición pública a las redes sociales 

Como hemos visto anteriormente, desde las dimensiones espacio-tiempo convencionales nuestra 
identidad física se manifiesta fenomenológicamente en un entorno analógico en el que nos hemos des-
plegado hasta hace relativamente poco. 

En los entornos digitales como las redes sociales o los videojuegos comenzamos a habitar un en-
torno que ha trastocado por completo las dimensiones convencionales tanto del espacio como del 
tiempo. Habitamos estas realidades de diferentes formas, pero parece claro que nuestra identidad de 
algún modo se despliega o manifiesta también esos entornos. 

Pero habitar estas realidades digitales se requiere una presencia que desarrollaremos por medio 
de una identidad digital. Esas identidades digitales nos permiten: 

 
“(1) construir un perfil público o semipúblico dentrode un sistema limitado, (2) ar`cular 
una lista de otros usuarios con los que comparten una conexión, y (3) ver y recorrer su 
lista de conexiones y las realizadas por otros dentro del sistema” (Boyd y Ellison, 2007). 

 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 

 

23 

Mediante esta identidad podremos interactuar con otros habitantes de estos mundos digitales y 
tender con ellos relaciones que serán diferentes a las que tenemos en entornos físicos. Podemos conectar 
no solo con nuestra lista de contactos, sino que esos contactos me irán conectando con otros habitantes 
de esta realidad digital. Por lo tanto, mi círculo social se amplía a la vez que amplio mi lista de contactos 
con otras identidades digitales. Esto consigue que mi vecindario digital no tenga limitación geográfica 
como si la tiene mi vecindario físico. 

Está identidad digital lo que si tiene es una fuerte carga estética, la conformamos a base de imáge-
nes que se plasman en un número de pantallas e interfaces que nos es prácticamente imposible tachar 
de conocer. Vivimos como como afirma Espinoza (2024) en un “régimen de visibilidad”. En este régimen 
el sujeto se siente hipervisible y muestra su vida. Pero además no se muestra de un modo aséptico, sino 
que también vemos como se muestran sus deseos, anhelos, miedos. Se muestra todo de manera de to-
talmente transparente y dentro de las lógicas de consumo del sistema capitalista actual. Estas imágenes 
terminan por marcar nuestra forma de existencia. En el mismo artículo afirma que “la imagen es la forma 
en que se limita la posibilidad de la existencia humana de cada individuo debido a que la imagen confunde 
e incluso niega lo real para instaurar nuevas realidades. 

Si veíamos que Hugh Hefner y la arquitectura de Playboy marca esa utopía de la exhibición erótica 
(Preciado, 2010), de una única persona este régimen abre la posibilidad de ser expuestos a todos los ha-
bitantes de los entornos virtuales y no solo en la dimensión erótica e íntima, sino que abarca cualquier 
otro ámbito en nuestra vida. 

Como la realidad de los espacios virtuales y dimensiones en que nos encontramos es variopinta, 
nuestra forma de aparecer en ellos también lo será. Por eso Lucía Caro Castaño (2012) lo definirá como 
una identidad mosaico. Su estudio se basa primero en las definiciones de Donath y Boyd (2004) que sos-
tienen que las redes sociales como pantallas públicas de conexión (public displays of connection en el 
original). Estas pantallas son utilizadas para definir mi identidad frente al otro, por lo que mi identidad 
pasa a ser también una máquina de validación. Ya no es el rostro el que nos expone y comunica, sino que 
será nuestra imagen en pantalla la que tendrá esa función en las redes sociales, 

 
“En las redes sociales digitales, las impresiones serán necesariamente conscientes: la 
selección de la información que aparecerá definiendo al individuo en su perfil, qué 
imagen representa mejor las impresiones que quiere despertar, a qué públicos quiere 
vincularse en cada plataforma, etc. En este sen`do, lo que en la interacción cara a cara 
es expresión no verbal - más o menos voluntaria- es suplido mediante signos conscien-
temente generados por el sujeto en la comunicación mediada por ordenador” (Caro 
Castaño, 2012). 

 
Vemos aquí como Caro ve que, igual que los rostros comunican, la forma en la que nos expresamos 

en las redes sociales denota nuestra identidad. Evidentemente siguiendo el postulado de Deleuze (1988), 
esto llevará aparejado no solo la expresión del yo, sino también de los mundos posibles que queremos 
habitar, tanto dentro como fuera de las redes sociales. 

En principio este modelo de conexión hiperpersonal y la posibilidad de decidir en qué medios y con 
qué información nos queremos mostrar debería dotarnos de más libertad a la hora de expresar nuestra 
identidad. De manera que al tener más libertad en la forma de comunicación debería tener más posibili-
dades de expresar mis mundos posibles. Si esto lo multiplicamos por la gran cantidad de individuos inter-
conectados parecería que las posibilidades de reimaginar el mundo podrían ser inabarcables. 

Pero, claro, ante la libertad de poder exponer la información, que yo considero relevante, y buscar 
con ellas el mayor número de interacciones también tendrá como consecuencia que los otros desarrolla-
ran estrategias de interpretación de esas interacciones (Caro Castaño, 2012). 

Las redes sociales se han convertido en parte importante de la industria cultural de la que ya ad-
vertían Horkheimer y Adorno en Dialéctica de la Ilustración (1947/2018) que no solo se convertía en una 
maquinaria de producción cultural sino también en una maquinaria de manipulación y propaganda ideo-
lógica. De manera que al final nos vemos imbuidos en esta maquinaria como partes de su engranaje. Mi 
exposición púbica ya no es solo una exposición de una identidad individual, si no la exposición de un indi-
viduo dentro de la maquinaria política en la que vivimos. 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 
 

 

24 

La identidad mosaico 
Caro Castaño (2012) basándose en los estudios de Jenkins (2008), nos habla de la cristalización de 

la identidad personal en las redes sociales. Mediante su red social de contactos y los contenidos que la 
persona va generando se va creando una imagen personal. Esa imagen dependerá de los contenidos crea-
dos, compartidos, las temáticas utilizadas, que al final convergen para ofrecernos una imagen de la iden-
tidad de la persona que está detrás. 

Las tecnologías de representación no solo me ofrecen una cantidad de imágenes con las que yo me 
voy conformando una idea de mi entorno social, sino que también se va generando mi entorno social una 
imagen de mi a base de mis fragmentos de información. 

Algo a tener en cuenta de esta identidad es que las teselas que compartimos son de autoría diversa, 
y que vienen de una industria cultural con unos modos de producción que muchas veces nos son desco-
nocidos. Los usuarios al elegir el contenido que muestran muchas veces eligen fragmentos de películas, 
marcas comerciales, negocios locales, y otros productos que han sido producidos por una industria cultu-
ral diferente a ellos (Caro Castaño,2012). 

Teniendo esto en cuenta nuestra identidad se manifiesta por un lado por contenido propio. Por 
ejemplo, fotos tomadas por nosotros mismos, comidas que realizamos, y creaciones propias en sí. Pero 
un gran número del contenido que publicamos se basará en las creaciones de una maquinaria que me es 
ajena. De alguna manera mi identidad digital se va sosteniendo en base a fragmentos de identidades de 
terceros que probablemente poco tengan que ver conmigo salvo esa publicación compartida. Según Caro 
Castaño (2012): 

 
“La iden`dad mosaico designa, por tanto, el modo en el que el individuo representa su 
iden`dad en las redes sociales digitales. Se caracteriza por ser una iden`dad conectada 
en cuanto a su estructura, en tanto que el sujeto es-con-los-otros -es literalmente vin-
culado en la estructura de la red a sus contactos-; alterdirigida, pues el sujeto debe 
adaptar su iden`dad a las constricciones de diseño predeterminadas por la plataforma 
y su representación es validada o no por las acciones de sus contactos; `ende a la so-
breexposición de su in`midad; y sigue una lógica fragmentaria en cuanto a los conte-
nidos que pone en circulación en su red (teselas de autoría, temá`ca y forma diversa)”. 

 
El avatar como rostro 

La forma de habitar que tenemos en las redes sociales podríamos definirla hoy por hoy como pro-
sumidores, es decir, consumidores y productores de insumos a la vez. Y como creadores de contenido 
queremos que nuestra imagen sea reconocida y tenida en cuenta. Como afirma Sergio Mena (2014), al 
final perseguimos un doble objetivo con nuestra presencia en las redes. Tenemos un doble interés. Por 
un lado, el interés vanidoso de atraer miradas hacia nosotros y por otro lado el de proyectar unos valores 
que esperamos que nos definan y lleguen hasta otros espectadores. 

Aunque parece que la presencia del avatar se va diluyendo cada vez más entre nuestro contenido 
sigue teniendo presencia. En muchos casos el avatar es la primera impresión que podemos causar en el 
mundo virtual o el ícono principal de nuestra imagen de marca. Por eso se pretende que ese avatar re-
presente de algún modo nuestra identidad digital, pero también nuestra identidad en su conjunto. 

El avatar se utiliza en ambientes tan diversos como plataformas formales como plataformas educa-
tivas o laborales esa identidad media nuestra relación entre compañeros y en ambientes de grandes ins-
tituciones incluso llega a ser nuestra primera (o única) carta de presentación, la forma de hacernos visi-
bles. 

También se utiliza en ambientes más informales como Facebook, Instagram, X (antes Twitter) o Tik 
tok. Plataformas donde tal vez no queramos mostrarnos del todo o simplemente intercambiar contenidos 
de terceros, pero queremos identificarnos y ligarnos con ese perfil. 

Nuestro avatar se convierte en rostro de nuestra identidad digital para habitar en ambientes labo-
rales, búsqueda de pareja, y un largo etcétera de dimensiones que antes se cubrían analógicamente y 
ahora las tenemos replicadas en mundos virtuales. 

En cualquier caso, para Mena (2014) sí parece que existen tendencias a la hora de intentar plasmar 
nuestro avatar en las redes sociales. En su estudio llega a la conclusión de que cuanto más personal es la 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 

 

25 

red social parece que los avatares son más personales. En cambio, en espacios virtuales como X la gente 
utiliza imágenes de objetos o donde son menos reconocibles. 

En ambos casos parecían tener en común las imágenes seleccionadas del avatar la identificación 
mediante el rostro. Como conclusión podemos observar que la identidad personal sigue siendo mediante 
la aparición del rostro en primera instancia. Aunque hay otros elementos que influyen a la hora de obser-
var la elección de las imágenes que seleccionamos como avatar-rostro de nuestra identidad digital. 

 
La cristalización de la sociedad liquida en los entornos virtuales. 

Contrasta que una “sociedad liquida” (Bauman, 2007) como la actual donde las estructuras sociales 
sean flexibles y liquidas, las redes sociales en cambio vayan cristalizando nuestras formas de habitar los 
nuevos espacios virtuales. 

Bauman (2007) en su obra afirma que cada vez vivimos en una sociedad más liquida, tenemos va-
lores menos férreos y dogmáticos, repertorios estéticos que muchas veces parecen intercambiables, ca-
tegorías de sociedades y culturas que cambian rápido y parecen fluir de manera más rápida a la que esta-
mos acostumbrado. Esto en principio debería darnos esa autonomía que se buscaba en la modernidad en 
su búsqueda de autonomía. No se nos hace raro ver a un Otaku comiendo en un Burger King mientras lee 
una versión manga del manifiesto comunista de Marx. 

En principio se daban las condiciones necesarias para ser más libres que nunca, tenemos una gran 
esfera pública en la que compartir, debatir y crear ideas nuevas, nuevos conceptos. Por otro lado, ni po-
deres políticos, ni económicos parecían tener la capacidad para poder imponer un discurso normativo en 
los universos digitales. Parece que todos cabemos en los nuevos espacios digitales. Si soy un apasionado 
del ajedrez, puedo encontrar comunidades enteras que se interesan por este juego. Si me interesa la 
estética steampunk puedo encontrar páginas especializadas donde encontrar prendas de ropa o acceso-
rios de ese estilo tan concreto. De primeras podría parecer que un mundo virtual de esas características 
podría propiciar una sociedad aún más liquida. En esa realidad digital con espacio para todos y ausencia 
de normas parece abocado a una mayor autonomía estética y libertad en todas las dimensiones. Nuestra 
identidad digital tendría absoluta libertad para aparecerse estéticamente. 

Pero como sostiene Caro Castaño (2012) las identidades de la sociedad líquida se cristalizan en la 
identidad digital en las redes sociales. De alguna manera la sociedad liquida termina por cristalizar en 
entornos virtuales. La pregunta que cabe hacerse aquí es cómo es posible esta cristalización. 

Autores como Martín Ramallal, Morejón Llamas. y Micaletto Belda (2023) han realizado un estudio 
sobre la identificación de género dentro de la identidad digital. Aunque el estudio revela que muchos 
usuarios pueden expresar su identidad de género podemos objetar que estas identificaciones siempre se 
realizaran dentro de los parámetros de las arquitecturas digitales en las que queramos plasmar nuestra 
identidad. 

Según Serrano Puche (2013) esto es debido a que, aunque los espacios virtuales dan apariencia de 
libertad a la hora expresar nuestra identidad mediante el uso de avatares, fotos o descripciones, real-
mente son bastante encorsetadas. Nuestra identidad debe “caber” dentro de la arquitectura de cada es-
pacio virtual. Y esta arquitectura ciertamente merma las posibilidades expresivas del individuo. Número 
de caracteres en la descripción, tipos de fotografía que podemos subir, temas o palabras prohibidos ter-
minan por ponernos unos límites a la hora de definir nuestra identidad, 

 
“El diseño y la arquitectura web de cada red social condiciona de antemano las posibi-
lidades expresivas del usuario. Junto con la información que pueda o no incluir de ma-
nera estable en su perfil, tendrá que afrontar además en algunos casos limitaciones 
textuales (los 140 caracteres de twiker), la posibilidad o no de ‘subir’ fotogra{as, vi-
deos, la capacidad de integrar su ac`vidad en otras aplicaciones, juegos y webs (reco-
mendación de lecturas, etc). La interface de cada red social, en defini`va, es un fuerte 
condicionante para la actuación más o menos rica en expresiones de la persona” (Se-
rrano Puche, 2013). 

 
Al final, aunque tengamos supuesta libertad en internet, y parece que podamos interactuar con 

cualquier persona en el mundo, lo cierto es que tenemos muchos más límites de los que se apreciaban a 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 
 

 

26 

simple vista. Nos saltamos las dimensiones espacio-temporales, pero se nos imponen otras limitaciones 
propias de la arquitectura web. 

 
Autonomía modal en los entornos digitales. 

La producción de nuestro avatar, de nuestra presencia en los entornos digitales no deja de ser una 
producción estética con la que representarnos. Por eso se podría aplicar aquí el análisis de la autonomía 
modal que hace Claramonte: 

 
“la “autonomía modal” que intenta conectar la producción ar|s`ca a la producción y 
distribución de “modos de relación”, formas autónomas de producción de mundos re-
lacionales, de modos de organización de la subje`vidad, la percepción y el comporta-
miento” (2010, p 30). 

 
Al final vemos como la producción estética de nuestra identidad dentro de la arquitectura web está 

muy condicionada por los modos de relación que se dan en ella más allá de la autonomía que creamos 
podemos tener. La libertad en los espacios virtuales que se prometían inabarcables termina por ser espa-
cios más encorsetados debido a los medios de producción que les son propios. “La negatividad que nos 
interesa en la era de la “autonomía modal” es la que hace que ni el objeto ni el sujeto se plieguen a lo que 
el sistema del mercado espera de él.” Claramonte (2010, p. 184). 

En el caso que nos ocupa el mercado al que nos referimos al del interior del espacio web. Un mer-
cado que se monetiza no solo en divisas sino también en otras dimensiones como seguidores, reacciones, 
visionados, etc. Ya no producimos solamente guiados por criterios meramente económicos, sino que tam-
bién influyen otros parámetros como visionados, subscriptores, que parecen apelar muchas veces a la 
vanidad. 

Los modos de producción en los entornos virtuales afectan aún más si caben tanto a los creadores 
de contenidos, como los contenidos, como las reacciones de los espectadores. En una sociedad liquida 
donde todo parecía en movimiento, de pronto la arquitectura web ha precipitado su cristalización. 

 
Cuanta estética de las redes sociales está pasando al mundo “material” 

Parece claro que en primera instancia la pretensión de todo usuario de las redes sociales es que su 
identidad se represente de la manera más precisa posible en el mundo material. Buscamos habitar el 
entorno digital de la manera más coherente posible con nuestra identidad y traducimos nuestro yo a una 
identidad digital que vamos creando dentro de las diferentes arquitecturas digitales que habitamos. Es 
decir, nuestra identidad en cierta forma traspasa parte de nuestra carga estética a nuestra identidad di-
gital para que esta nos pueda representar de la forma más eficaz posible. 

Pero la pregunta pertinente seria cuanto de esa imagen digital, se traspasa a nuestro mundo mate-
rial. Cuanto de la cristalización del entorno digital pasa a nuestra realidad material. En definitiva, si tene-
mos un camino de ida hacia el mundo online, cuanto pasamos a nuestro mundo ofline en ese movimiento 
estético de representatividades. 

Siguiendo el artículo de Espinoza (2024) incluso puede que lo que nos traigamos en el viaje de vuelta 
dentro de ese movimiento estético no sea solo estético, sino que llegue a afectar a nuestra salud mental: 

 
“El devenir-imagen como consecuencia de un régimen de visibilidad emergente ha pro-
vocado la subsunción de la existencia en el sujeto de forma paula`na y casi impercep-
`ble a causa de las diversas formas de interacción y de su par`cipación en la virtuali-
dad. El actuar de esta forma genera un sesgo que evita que las tensiones creadas por 
el ejercicio del poder sobre el sujeto sean visibles. En otras palabras, el devenir-imagen 
desencadena en que toda existencia funcione en torno a la producción de visibilidad, 
y esto, que en sí mismo es ya problemá`co, ocasiona también que los individuos se 
configuren mayormente propensos a enfermedades y desequilibrios mentales que se 
consideran son ajenas a las relaciones de control” (Espinoza, 2024). 

 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 

 

27 

Intentamos imitar en el mundo real un régimen de visibilidad que tal vez solo sea posible en entor-
nos digitales, pero aun así lo copiamos. Podríamos decir que empezamos a intentar ser la imagen de nues-
tra imagen o como cantaba Extrechinato y tú en el disco “Poesia Básica” (2001), “La sombra de mi som-
bra”. 

Evidentemente nuestras neuronas espejo nos hacen imitar al otro por deseabilidad social, pero ese 
“otro” a veces lo encontraremos en un mundo virtual difícil, por no decir imposible, de replicar. Esto lleva 
a trastornos como la dismorfia del selfie que empieza a verse en muchos adolescentes. 

 
Muestreo visual de avatares 
Participantes del muestreo 

Para esta investigación he querido realizar un muestreo con algunos de los integrantes de mi alum-
nado sobre los avatares en internet y como ellos mismos se ven representados por estas imágenes. 

El grupo sobre el que he realizado este muestreo es alumnado de una asignatura llamada “Proyecto 
de investigación sobre Filosofía y Arte”. El proyecto se imparte en primero de Bachillerato en el IES 8 de 
marzo de Alicante. Este grupo son un total de 23 personas de las cuales 16 están realizando el bachillerato 
en la modalidad de artes plásticas o artes escénicas. Por lo que es un grupo que ya tienen motivación 
hacia el arte, y relación con la Filosofía, aunque sus conocimientos en estas materias son muy básicos 
dado su etapa educativa. 

Para realizar el muestro tuvimos una primera sesión en la que recibieron la información básica so-
bre lo que hemos visto en este trabajo. Exposición pública, rostridad y ya habíamos trabajado previamente 
el tema de los autorretratos y la autopercepción. 

Para la segunda sesión se les pidió que hicieran una recopilación de avatares que vieran en su en-
torno e intentaran localizar los más significativos para analizarlos en el aula. La mayoría de avatares pro-
puestos son de WhatsApp o Instagram. Evidentemente el muestro que trajeron fue enorme y lo estuvimos 
seleccionando por agrupaciones y nos sorprendió como se repetían algunos patrones muy claramente. 
 
Resultados del muestreo 

Las siguientes imágenes se muestran borrosas pues son avatares sacados del muestreo realizados 
por alumnos. Están las tratadas las imágenes para que no puedan ser reconocibles. 

El primer tipo de avatares sería el que llamamos “Asombro por el suelo”: 
 

 
 
Es probablemente la imagen que más se ha repetido en el muestreo, llamando la atención que todo 

el alumnado tenia entre sus contactos un número importante de personas con ese tipo de avatar. La 
postura que se ve en los avatares es la de un chico mirando hacia debajo de manera que no se le ve el 
rostro claramente. La imagen suele verse el cuepo entero y en muchos casos arreglandose los pantalones, 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 
 

 

28 

como si fuera una posición casual. La mayoria de personas que tenian esa postura llevaban ropa sport y 
se ve en diferentes situaciones, pero siempre se mantiene la constante de mirar el suelo como si 
estuvieran buscando algo. Llama la atención que es una postura que solo la hemos encontrando en los 
hombres. 

Otro tipo de avatares que hemos encontrado es el que hemos llamado como “fusión con la natura-
leza”. 

 

 
 
En este tipo de avatar llama la antención de busqueda de imagenes en espacios naturales. 

Evidentemente al vivir todo el alumnado del muestreo en Alicante habia muchas imágenes de playas, 
aunque tambíen habia atardeceres, montañas, y espacios naturales. En este grupo de imágenes se nota 
que el fondo natural se hace importante y en algunos la figura humana ya no se ve tan nitida ni en 
posiciones tan fijadas como la anterior. 

El siguiente conjunto de imágenes que hemos destacado es el de “cara oculta”: 
 

 
 
Este tipo de avatar consiste en mostar el rostro pero tapado parcialmente por algún tipo de objeto 

o directamente las manos. Los gestos de la mano para tapar el rostro eran variopintos, de lo mas 
significativos como tapar la boca como para silenciarla, hasta dedos alzados en señal de “insulto”. En los 
objetos se repiten mucho los moviles, bebidas presumiblemente alcoholicas, o incluso humo de cigarros. 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 

 

29 

Obesrvamos tambíen otro grupo de identidades que se definen estéticamente como “los deportis-
tas”: 

 
 
En este grupo las personas han optado por tener en su avatar equipación deportiva. En algunos 

caso de algún ídolo, pero muchas parecian de equipos propios a los que parecian pertenecer. En este caso 
parecen querer significarse por medio de su aficción. En muchos de estos casos la foto se hace de espaldas 
ocultando el rostro. 

Otro grupo serian los “avatares estándar”. En esta parte del muestreo entrarian personas que eligen 
avatares estandarizados, es decir, avatares que se repiten mucho en internet, o los diseña una app 
especializada, supuestamente bajo tu dirección. Aunque también hay otros que sobre el avatar inicial de 
aplicaciones como las de facebook añaden pequeños elementos para personalizarlas. Estos avatares 
parecen a priori los más alejados de querer representar tu identidad, ocultandola lo máximo posible tras 
un dibujo preestablecido. 

Por último hemos destacado tambíen el grupo de “personajes famosos”. Dentro de este grupo nos 
ha llamado la atención que la gran mayoría de personas del muestreo elegían animes o personajes de 
comics americanos. Es decir, siendo la mayoría de personas que alcanzaban el muestreo españolas no 
había elemento de la cultura española, sino que la mayoría eran asiáticos o norteamericanos. 

 
Conclusiones del muestreo 

Evidentemente este muestreo no nos puede ofrecer una panorámica general de como son los ava-
tares en internet. Primero por la limitación de la muestra en número de personas, y también porque el 
círculo que ellos manejan está en su entorno de edad más próximo (Entre los 14 y 20 años). 

Pero si podemos ver en cualquier caso tendencias que van marcándose y repitiendo. Por ejemplo, 
durante un tiempo hubo una tendencia en mi entorno de “decorar” el avatar con banderas, hoy por hoy 
en algunos entornos como el del muestreo parece haber disminuido ese elemento. 

Entre las conclusiones el grupo manifiesta haberse dado cuenta que se podrían agrupar por intere-
ses y grupos las diferentes manifestaciones de avatares. Llegan a la conclusión de que muchas veces se 
van copiando avatares sin tener muy claro cómo empezó o donde está el origen de ese ítem estético. 

Ellos mismos en el debate posterior se dan cuenta que probablemente no seamos tan libres a la 
hora de elegir avatares, aunque no sepamos muy bien porqué elegimos esos “rostros” para representar-
nos en el entorno digital. 

Sobre cómo nos puede afectar esta rostrificación del avatar sí que refieren muchos que hay cosas 
que primero las han visto en avatares y luego las ven reproducidas en el entorno material. 

Esto contrasta con las conclusiones de Martín Ramallal, Morejón Llamas. y Micaletto Belda (2023) 
en su estudio Metaversos y avatares. Virtualización, identidad de género y nuevas generaciones. Entre los 
encuestados sí que parecen percibir que sus avatares pueden llegar a representarles y afianzar su identi-
dad de género. Esto se da sobre todo en las muestras con encuestados más jóvenes. Esta ilusión de re-
presentación puede deberse tal vez que a que es un medio en el que han empezado a convivir desde muy 
temprana edad. El problema es que, igual que en el muestreo que hemos realizado, tal vez no sean cons-
cientes de la repetición de patrones en sus avatares. Según el muestreo todo parece ceñirse a ciertos 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 
 

 

30 

repertorios dentro de unas arquitecturas que cercenan nuestra capacidad real de elegir con que avatares 
nos identificarnos. 

 
Conclusiones 

El ser humano estaba acostumbrado hasta no hace tanto a manifestarse solo en un entorno mate-
rial con dimensiones espacio-temporales que tal y como las definió en 1782 Kant (2009) nos ayudaban a 
aparecer fenomenológicamente ante los otros. Gran parte de esa forma de aparecer en el mundo está 
marcada sin duda por nuestro rostro y como este no solo nos identifica, sino que nos ayuda a comunicar-
nos. Nuestra rostridad nos ayuda a comunicar nuestra forma de entender el mundo y como nos imagina-
mos otros mundos posibles (Deleuze y Guattari, 1988). 

Pero nuestra fenomenología hoy por hoy desborda esas dimensiones y ni el espacio, ni el tiempo 
nos basta para entender nuestra fenomenología estética en los entornos digitales. En estos entornos la 
exposición pública parece ser la gran protagonista de este hábitat. No obstante, la exposición pública no 
es un fenómeno que aparezca junto a la aparición de internet. La aparición de arquitecturas que permiten 
exponer nuestra vida, de transmitir nuestra extimidad, es algo que comenzó con la aparición de revistas 
con gran protagonismo de las fotografías o programas de televisión sobre la vida pública de algunas per-
sonas. 

Pero sin duda la gran explosión de la exposición pública se ha dado en los entornos virtuales. Una 
extimidad exagerada donde muchos habitantes de esa realidad digital día a día manifiestan parte de su 
identidad en redes sociales. Esta exposición pública marca nuevas arquitecturas de exposición y nuevos 
“regímenes de visibilidad” (Espinoza, 2024). Estas arquitecturas son las que hacen que terminemos por 
cristalizar nuestra identidad que proviene de una sociedad liquida. De alguna manera parece que los re-
gímenes de visibilidad y las nuevas arquitecturas de exposición hacen que nuestra identidad se cristalice 
en una estructura poliédrica compuesta por las diferentes facetas que conforman nuestra identidad digi-
tal mosaico (Caro Castaño, 2012). 

Los avatares que hemos analizado en el muestreo se manifiestan como “rostro” de nuestra identi-
dad digital. Hemos visto como esos avatares siguen patrones que no solo tienen un viaje de ida hacia el 
mundo material digital. También vemos que hay un viaje de vuelta y la forma de manifestarnos en los 
entornos digitales interfieren luego en la forma de manifestarnos en nuestro entorno material. 

La pregunta pertinente ahora es hasta qué punto somos conscientes de quien controla los modos 
de producción de estas arquitecturas web ya que son a la postre quien está marcando nuestra forma de 
cristalizar la identidad en los espacios digitales. Y la cuestión que iría casi a reglón seguido es si consegui-
remos la autonomía modal que parecían prometer los nuevos espacios digitales. 

 
Bibliografía 
Bauman, Z. (2007). Tiempos líquidos: vivir en una época de incertidumbre. Barcelona: Tusquets. 
Boyd, D., y Ellison, N. (2007). Social network sites: Definition, history, and scholarship. Journal of Computer-Media-

ted Communication, 13(1), article 11. 
Calvo González, S. (2019). Cultura e identidades digitales: La socialización líquida y su influencia en la construcción 

del self. Astrolabio: revista internacional de filosofía, 23, 241-250. 
Caro Castaño, L. (2012). La encarnación del yo en las redes sociales digitales: Identidad mosaico. Telos: Cuadernos 

de comunicación e innovación, 91, 59-68. 
Castro-Serrano, B., y Ramírez, C. F. (2017). Deleuze Y La Política Del Rostro (rostridad): Alcances Sobre El Estado. 

Revista de Humanidades, 36, 41-68. 
Claramonte Arrufat, J. (2010). La república de los fines: Contribución a una crítica de la autonomía del arte y la 

sensibilidad. Cendeac. 
Deleuze, G., y Guattari, F. (1988). Cap. 7. Año cero – Rostridad en Mil mesetas: Capitalismo y esquizofrenia. Pre-

Textos. 
Donath, J., y Boyd, D. (2004). Public displays of connection. BT Technology Journal, 22(4), 71-82. 
Espinoza, E. T. (2024). La imagen digital como condición de posibilidad para un nuevo régimen de visibilidad. Revista 

Filosofía en la Red, 5, Art 5. 
Horkheimer, M., y Adorno, T. W. (2018). Dialéctica de la Ilustración: Fragmentos filosóficos. Trotta. (Obra original 

publicada en 1947). 
Jenkins, H. (2008). Convergence culture. La cultura de la convergencia de los medios de comunicación. Barcelona: 

Paidós. 



Antropología Experimental, 26. Texto 02 

 

31 

Kant, I. (2009). Crítica de la razón pura (4ª ed.). Tecnos. (Obra original publicada en 1781). 
Lacan, J. (2007). La ética del psicoanálisis: El Seminario, Libro 7, Cap. IX El amor cortés. Paidós. (Original publicada 

en 1959-1960). 
Martín Ramallal, P., Morejón Llamas, N., y Micaletto Belda, J. P. (2023). Metaversos y avatares. Virtualización, iden-

tidad de género y nuevas generaciones. Ambitos: revista de estudios de ciencias sociales y humanidades, 49, 
63-77. 

Mena, S. (2014). La imagen del perfil en las redes sociales: Efectividad y tendencias en la forma de presentarnos en 
el mundo virtual. VISUAL REVIEW. International Visual Culture Review / Revista Internacional de Cultura Vi-
sual, 1(1), Article 1. 

Preciado, P. B. (2010). Pornotopía: Arquitectura y sexualidad en «Playboy» durante la Guerra Fría. Anagrama. 
Serrano Puche, J. (2013). La expresión de la identidad en la sociedad digital: Una aproximación teórica a las redes 

sociales. I Congreso Internacional de Comunicación y Sociedad Digital, 2013. 
Valéry, P. (1934). Pièces sur l'art («La conquête de l'ubiquité»). Gallimard. 
 

ba 
 


